

رَفْعُ بعبر (لرَّحِنْ (لِلْخِنَّ يُّ رُسِلْنَهُ (لِيْرُرُ (لِفِرُوفُ مِنْ رُسِلْنَهُ (لِيْرُرُ (لِفِرُوفُ مِنْ and the condition of a protection of the condition of the condition of at prototototototototototototototototo معبن (الرحمن لامجن) أسكنه (اللهُ (الفرد وكريسة क्रिक्रक्रकरक atore

deposition to the total as the

جَمِيتُع لَا فَقُولُ مُحَفَوْلَ مَرَ لِلْمُؤْلَفِ مَكَانَا بِعَدُ لَا لِمُؤْلَفِ مِنَا اللّهِ لِمَا أَوَادَ طَلِعُهُ لَقَوْلِيهِ مَعَانَا بِعَدَ مُرْجِعَة مُوكُم مَنَا اللّهِ وَالْمَا مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ

المَمَلَكَة العَربِيَّة السُّعُوديَّة عنين عسين عس.ب : ١٩٢٩ هالف : ١٨٢٦٤٢١.٧ . ـ ٢٠٢٤٢١.٧ www.binothaimeen.com info@binothaimeen.com

الطبعنة الأولى



هَاتَفْ : ٢٤٠٢٩٤١ (٥ خطوط) فاكس : ١٤٩٣٠٧١ ـ صب : ١٣١٠

فَرْعِ السويدِي : هَانَفْ : ٢٦٢١٧٧ ـ فَاكْسُ : ٢٢٧٣٧٧

المنطقة الغربية: ٥٠٤١٤٣١٩٨. المنطقة الشرقية وَالرَيَاض: ٥٠٣١٩٣٢٦٨.

المنطق فالشمالية والقصيم: ٨١٧٠٧٤٨. المنطقة المجنوبية : ٥٠٤١٣٠٧٢٧.

التوزيتيع المخيروي : ٥٠١٤٣١٨٠٤ - ٢٨٣١٤٥٣ التسويق والمعارض المارجية : ٥١٢٤٩٥٢٥٠.

Pop@dar-alwatan.com

السبَربيدالإلكتهوفيت:

www.madar-alwatan.com

مَوْقِعِـنا عَلَى الإِنترنِت:

لْسَلَة مُولِّفات نَضيَّلة الِثِيِّخ (٧) المُسِكِنِينَ الْعَيْمُ الْمِيْوَى とうようとうとうようようようとうとうとうとうと النُّرَّتُ المضَّة في عَقْراُ هُا إِل لفضيلة النَّيَخ العَلْامَة مَحَدِّن المَالامَة مَحَدِّن المُعَلِّدِةِ العَثْمِيرِةِ العَثْمِيرِةِ العَثْمِيرِة غَهَزُاللهُ لَهُ وَلَوْالدُيْهِ وَلِلْمُسَامِيْنَ تطبيع بالشراف مؤسسة اشيخ محكرين صالح الفيمين لخيرتية عَرِانِ الْمُعَالِّ لِلسَّالِمُ الْمُعَالِّ لِلسَّالِمُ الْمُعَالِّ لِلسَّالِمُ الْمُعَالِّ لِلسَّالِمُ الْمُعَالِمُ السَّالِمُ الْمُعَالِمُ السَّالِمُ الْمُعَالِمُ السَّالِمُ الْمُعَالِمُ السَّالِمُ الْمُعَالِمُ السَّالِمُ الْمُعَالِمُ السَّالِمُ السَّلِيلِينَّ السَّلِيمُ السَلِيمُ السَّلِيمُ السَلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ الس

رَفْعُ عبس (الرَّحِيُّ (الْبَخِّرَ يُّ (سِيكنتر) (انبِّرُرُ (اِنفِرُوک مِسِ

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليماً كثيراً، أما بعد:

فإن من توفيق الله تعالى ـ وله الحمد والشكر ـ أن يسر لفضيلة شيخنا محمد ابن صالح العثيمين ـ رحمه الله تعالى ـ شرح منظومة «الدرة المضية في عقد أهل الفرقة المرضية» الشهيرة «بالعقيدة السفارينية» للعلامة الشيخ محمد بن أحمد بن سالم بن سليمان السفاريني النابلسي الحنبلي المتوفى ـ رحمه الله تعالى ـ عام ما ١٨٨ هـ . رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه فسيح جناته وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيراً .

وقد شرحها شيخنا. رحمه الله تعالى ـ عدة شروحات كان آخرها ذلك الشرح المسجل صوتيًا عام ١٤١٠ هـ ضمن الدروس العلمية التي كان يعقدها فضيلته ـ رحمه الله تعالى ـ في الجامع الكبير بمدينة عنيزة وهو الذي اعتمد عليه في إخراج الكتاب.

وسعياً لتعميم النفع بهذا الشرح - إن شاء الله تعالى - وإنفاذاً للقواعد والتوجيهات التي قررها فضيلة شيخنا - رحمه الله - لإخراج مؤلفاته ودروسه العلمية وإعدادها للنشر، عهدت «مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية» إلى الشيخ «مساعد بن عبدالله السلمان - آثابه الله - " بالعمل لإعداده للنشر والطباعة ، ثم قام فضيلة الشيخ الدكتور «سامي بن محمد الصقير » أثابه الله بالمراجعة ، فجزاهما الله خيراً على أعمالهما في خدمة هذا الكتاب .

نسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، موافقاً لمرضاته، نافعاً لعباده، وأن يجزي فضيلة شيخنا عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، ويسكنه فسيح جناته، ويضاعف له المثوبة والأجر، ويعلي درجته في المهديين، إنه سميع قريب.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله، خاتم النبيين، وإمام المتقين، وسيد الأولين والآخرين، نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

اللجنة العلمية

# نبذة مختصرة عن العلاّمة محمد بن صالح العثيمين ١٣٤٧ ــ ١٤٢١هـ

## نسبه ومولده:

هو صاحب الفضيلة الشيخ العالم المحقق، الفقيه المفسّر، الورع الزاهد، محمد بن صالح بن محمد بن سليمان بن عبدالرحمن آل عثيمين من الوهبة من بني تميم.

ولد في ليلة السابع والعشرين من شهر رمضان المبارك عام ١٣٤٧ هـ في عنيزة ـ إحدى مدن القصيم ـ في المملكة العربية السعودية .

## نشأته العلمية:

ألحقه والده ـ رحمه الله تعالى ـ ليتعلم القرآن الكريم عند جدّه من جهة أمه المعلِّم عبدالرحمن بن سليمان الدامغ ـ رحمه الله ـ ، ثمَّ تعلَّم الكتابة ، وشيئاً من الحساب ، والنصوص الأدبية في مدرسة الأستاذ عبدالعزيز بن صالح الدامغ حفظه الله ـ ، وذلك قبل أن يلتحق بمدرسة المعلِّم علي بن عبدالله الشحيتان رحمه الله ـ حيث حفظ القرآن الكريم عنده عن ظهر قلب ولما يتجاوز الحادية عشرة من عمره بعد .

وبتوجيه من والده ـ رحمه الله ـ أقبل على طلب العلم الشرعي، وكان فضيلة الشيخ العلامة عبدالرحمن بن ناصر السعدي ـ رحمه الله ـ يدرِّس العلوم الشرعية والعربية في الجامع الكبير بعنيزة، وقد رتَّب من طلبته الكبار؛ ومنهم الشيخ محمد بن عبدالعزيز المطوع ـ رحمه الله ـ لتدريس المبتدئين من الطلبة ، فانضم الشيخ إلى حلقته حتى أدرك من العلم في التوحيد ، والفقه ، والنحو ما أدرك .

ثم جلس في حلقة شيخه العلامة عبدالرحمن بن ناصر السعدي رحمه الله، فدرس عليه في التفسير، والحديث، والسيرة النبوية، والتوحيد، والفقه، والأصول، والفرائض، والنحو، وحفظ مختصرات المتون في هذه العلوم.

ويُعد فضيلة الشيخ العلامة عبدالرحمن بن ناصر السعدي ـ رحمه الله ـ هو شيخه الأول؛ إذ أخذ عنه العلم؛ معرفة وطريقة أكثر مما أخذ عن غيره، وتأثر بمنهجه وتأصيله، ، واتباعه للدليل، وطريقة تدريسه .

وعندما كان الشيخ عبدالرحمن بن علي بن عودان ـ رحمه الله ـ قاضياً في عنيزة قرأ عليه في علم الفرائض، كما قرأ على الشيخ عبدالرزاق عفيفي ـ رحمه الله ـ في النحو والبلاغة أثناء وجوده مدرّساً في تلك المدينة .

ولما فتح المعهد العلمي في الرياض أشار عليه بعض ُ إخوانه أن يلتحق به، فاستأذن شيخه العلامة عبدالرحمن بن ناصر السعدي ـ رحمه الله ـ فأذن له، والتحق بالمعهد عامي ١٣٧٢ ـ ١٣٧٣هـ

ولقد انتفع ـ خلال السنتين اللّتين انتظم فيهما في معهد الرياض العلمي ـ بالعلماء الذين كانوا يدرّسون فيه حينذاك ومنهم: العلامة المفسّر الشيخ محمد

الأمين الشنقيطي، والشيخ الفقيه عبدالعزيز بن ناصر بن رشيد، والشيخ المحدِّث عبدالرحمن الأفريقي ـ رحمهم الله تعالى ـ .

وفي أثناء ذلك اتصل بسماحة الشيخ العلاَّمة عبدالعزيز بن عبدالله بن باز رحمه الله من فقرأ عليه في المسجد من صحيح البخاري ومن رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية، وانتفع به في علم الحديث والنظر في آراء فقهاء المذاهب والمقارنة بينها، ويُعدُّ سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز ـ رحمه الله ـ هو شيخه الثاني في التحصيل والتأثُّر به .

ثم عاد إلى عنيزة عام ١٣٧٤هـ وصار يَدرُسُ على شيخه العلامة عبدالرحمن بن ناصر السعدي، ويتابع دراسته انتساباً في كلية الشريعة، التي أصبحت جزءاً من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، حتى نال الشهادة العالية.

#### تدريسه:

توسَّم فيه شيخه النَّجابة وسرعة التحصيل العلمي فشجَّعه على التدريس وهو ما زال طالباً في حلقته، فبدأ التدريس عام ١٣٧٠هـ في الجامع الكبير بعنيزة.

ولمّا تخرَّج من المعهد العلمي في الرياض عُيِّن مدرِّساً في المعهد العلمي بعنيزة عام ١٣٧٤هـ

وفي سنة ١٣٧٦هـ توفي شيخه العلامة عبدالرحمن بن ناصر السعدي ـ رحمه الله تعالى ـ فتولّى بعده إمامة الجامع الكبير في عنيزة، وإمامة العيدين فيها، والتدريس في مكتبة عنيزة الوطنية التابعة للجامع؛ وهي التي أسسها

شيخه ـ رحمه الله ـ عام ١٣٥٩ هـ

ولما كثر الطلبة ، وصارت المكتبة لا تكفيهم ؛ بدأ فضيلة الشيخ ـ رحمه الله ـ يدرِّس في المسجد الجامع نفسه ، واجتمع إليه الطلاب وتوافدوا من المملكة وغيرها حتى كانوا يبلغون المئات في بعض الدروس ، وهؤلاء يدرسون دراسة تحصيل جاد ، لا لمجرد الاستماع ، وبقي على ذلك ، إماماً وخطيباً ومدرساً ، حتى وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ .

بقي الشيخ مدرِّساً في المعهد العلمي من عام ١٣٧٤ هـ إلى عام ١٣٩٨ هـ عندما انتقل إلى التدريس في كلية الشريعة وأصول الدين بالقصيم التابعة لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وظل أستاذاً فيها حتى وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ.

وكان يدرِّس في المسجد الحرام والمسجد النبوي في مواسم الحج ورمضان والعطل الصيفية منذعام ١٤٠٢هـ، حتى وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ.

وللشيخ - رحمه الله - أسلوب تعليمي فريد في جودته ونجاحه، فهو يناقش طلابه ويتقبل أسئلتهم، ويُلقي الدروس والمحاضرات بهمَّة عالية ونفس مطمئنة واثقة، مبتهجاً بنشره للعلم وتقريبه إلى الناس.

أعماله وجهوده الأخرى:

إلى جانب تلك الجهود المثمرة في مجالات التدريس والتأليف والإمامة والخطابة والإفتاء والدعوة إلى الله ـ سبحانه وتعالى ـ كان لفضيلة الشيخ أعمال كثيرة موفقة منها ما يلي:

- \* عضواً في هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية من عام ٧٠٤ هـ
   إلن وفاته.
- \* عضواً في المجلس العلمي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في العامين الدراسيين ١٤٠٠ ١٤٠٨هـ
- \* عضواً في مجلس كلية الشريعة وأصول الدين بفرع جامعة الإمام محمد
   بن سعود الإسلامية في القصيم ورئيساً لقسم العقيدة فيها.
- وفي آخر فترة تدريسه بالمعهد العلمي شارك في عضوية لجنة الخطط
   والمناهج للمعاهد العلمية ، وألف عدداً من الكتب المقررة بها .
- خضواً في لجنة التوعية في موسم الحج من عام ١٣٩٢هـ إلى وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ حيث كان يلقي دروساً ومحاضرات في مكة والمشاعر، ويفتي في المسائل والأحكام الشرعية .
- \* ترأس جمعية تحفيظ القرآن الكريم الخيرية في عنيزة من تأسيسها عام 12.00 هـ إلى وفاته.
- \* ألقى محاضرات عديدة داخل المملكة العربية السعودية على فئات متنوعة من الناس، كما ألقى محاضرات عبر الهاتف على تجمعات ومراكز إسلامية في جهات مختلفة من العالم.
- \* من علماء المملكة الكبار الذين يجيبون على أسئلة المستفسرين حول أحكام الدين وأصوله عقيدة وشريعة، وذلك عبر البرامج الإذاعية من المملكة العربية السعودية وأشهرها برنامج «نور على الدرب»

- نذر نفسه للإجابة على أسئلة السائلين مهاتفة ومكاتبة ومشافهة.
  - « رتَّب لقاءات علمية مجدولة ، أسبوعية وشهرية وسنوية .
- شارك في العديد من المؤتمرات التي عقدت في المملكة العربية السعودية.
- ولأنه يهتم بالسلوك التربوي والجانب الوعظي اعتنى بتوجيه الطلاب وإرشادهم إلى سلوك المنهج الجاد في طلب العلم وتحصيله، وعمل على استقطابهم والصبر على تعليمهم وتحمل أسئلتهم المتعددة، والاهتمام بأمورهم.
- \* وللشيخ رحمه الله أعمال عديدة في ميادين الخير وأبواب البر ومجالات الإحسان إلى الناس، والسعي في حوائجهم، وإسداء النصيحة لهم بصدق وإخلاص.

## آثاره العلمية:

ظهرت جهوده العظيمة - رحمه الله تعالى - خلال أكثر من خمسين عاماً من العطاء والبذل في نشر العلم والتدريس والوعظ والإرشاد والتوجيه وإلقاء المحاضرات والدعوة إلى الله - سبحانه وتعالى - .

ولقد اهتم بالتأليف وتحرير الفتاوى والأجوبة التي تميّزت بالتأصيل العلمي الرصين، وصدرت له العشرات من الكتب والرسائل والمحاضرات والفتاوى والخطب واللقاءات والمقالات، كما صدر له آلاف الساعات الصوتية التي سجلت محاضراته وخطبه ولقاءاته وبرامجه الإذاعية ودروسه العلمية في تفسير القرآن الكريم والشروحات المتميزة للحديث الشريف

والسيرة النبوية والمتون والمنظومات في العلوم الشرعية والنحوية.

وإنفاذاً للقواعد والضوابط والتوجيهات التي قررها فضيلته ـ رحمه الله تعالى ـ لنشر مؤلفاته ، ورسائله ، ودروسه ، ومحاضراته ، وخطبه ، وفتاواه ولقاءاته ، تقوم مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية ـ بعون الله وتوفيقه ، بواجب المسؤولية لإخراج كافة آثاره العلمية والعناية بها .

وبناء على توجيهاته وحمه الله تعالى وأنشئ له موقع خاص على شبكة المعلومات الدولية من أجل تعميم الفائدة المرجوة وبعون الله تعالى وتقديم جميع آثاره العلمية من المؤلفات والتسجيلات الصوتية .

#### مكانته العلمية:

يُعَدُّ فضيلة الشيخ - رحمه الله تعالى - من الراسخين في العلم الذين وهبهم الله - بمنّه وكرمه - تأصيلاً وملكة عظيمة في معرفة الدليل واتباعه واستنباط الأحكام والفوائد من الكتاب والسنّة ، وسبر أغوار اللغة العربية معاني وإعراباً وبلاغة .

ولما تحلّى به من صفات العلماء الجليلة وأخلاقهم الحميدة والجمع بين العلم والعمل أحبّه الناس محبة عظيمة، وقدّره الجميع كل التقدير، ورزقه الله القبول لديهم واطمأنوا لاختياراته الفقهية، وأقبلوا على دروسه وفتاواه وآثاره العلمية، ينهلون من معين علمه ويستفيدون من نصحه ومواعظه.

وقد مُنح جائزة الملك فيصل رحمه الله العالمية لخدمة الإسلام عام ١٤١٤ه ، وجاء في الحيثيات التي أبدتها لجنة الاختيار لمنحه الجائزة ما يلي: أولاً: تحليه بأخلاق العلماء الفاضلة التي من أبرزها الورع، ورحابة الصدر،

وقول الحق، والعمل لصلحة المسلمين، والنصح لخاصتهم وعامتهم.

ثانياً: انتفاع الكثيرين بعلمه؛ تدريساً وإفتاءً وتأليفاً.

ثالثاً: إلقاؤه المحاضرات العامة النافعة في مختلف مناطق المملكة.

رابعاً: مشاركته المفيدة في مؤتمرات إسلامية كثيرة.

خامسا: اتباعه أسلوباً متميزاً في الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وتقديمه مثلاً حيًّا لمنهج السلف الصالح؛ فكراً وسلوكاً.

عقبُــه:

له خمسة من البنين، وثلاث من البنات، وبنوه هم: عبدالله، وعبدالرحمن، وإبراهيم، وعبدالعزيز، وعبدالرحيم.

#### وفاتــه:

تُوفي - رحمه الله - في مدينة جدّة قبيل مغرب يوم الأربعاء الخامس عشر من شهر شوال عام ١٤٢١هم، وصُلِّي عليه في المسجد الحرام بعد صلاة عصر يوم الخميس، ثم شيّعته تلك الآلاف من المصلّين والحشود العظيمة في مشاهد مؤثرة، ودفن في مكّة المكرمة.

وبعد صلاة الجمعة من اليوم التالي صُلِّي عليه صلاة الغائب في جميع مدن المملكة العربية السعودية.

رحم الله شيخنا رحمة الأبرار، وأسكنه فسيح جناته، ومَنَّ عليه بمغفرته ورضوانه، وجزاه عما قدّم للإسلام والمسلمين خيراً.

اللجنة العلمية

في مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية

رَفُعُ حبر (لرَجِي) (الْجَنَّدِيُ إُسِكِيرُ (لِإِدُوكَرِيسِ

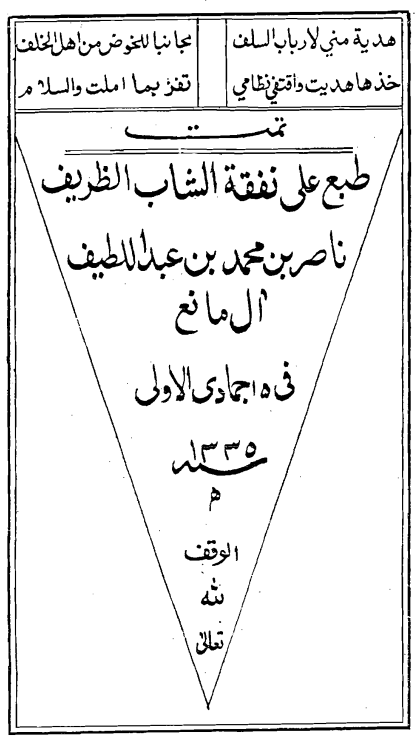
لدبرة المضة في عقد اهل الفرقة المضية تصنيف الأمام العالمر العلامة عجدين حرالسفادي الحنبالي جهالله متعالى ومااجس الغيل سه در کتاب کله درد بنال ن حازمناه برتبا غيامطالعجدبالدعابن كارالولف القارق مركتبا هذه المنظومة اعتنى انتاع مذهب لسلفة بترحمالكثرة لوائدهانن شرحماناظمها بشرج حافاه طول فشرها المحدبن على بن سلوه لحنبلي فشرحها العلامة الشييخ سنابن عمرالشطي الحنبلي وشرحما معمدين لالعزيزيين ما نعالحنبلي وغبيرهب

برنثر بالأميان خلب



(ل) «مُثَىرةَ مِدَّ الصَّفَحة الأُولِي » مدنِسَخَة الشَّارِج رَحِمُهُ اللَّهِ «

(١) لعلَّ هذا خطأ في العد، حيث أن أبيات المنظومة في هذه النسخة نفسها وغيرها من النسخ المطبوعة ماثتان وعشرة أبيات.



(حر) حَثَىةَ مِسْالصِّعْمَةَ الأُجْرِةَ مِدنِسْنَحَةِ الشّارحِ رحِمُهُ اللّهُ تَعَالَىٰ.

رَفَعُ بعبر (لرَّعِمْ إِلَّهِ الْهُجِّرِي بعبر (لرَّعِمْ إِلْهُ الْهُرِّرُ لِلْفِرُونِ (سِلْنَمُ لِالْهُرُّرُ لِلْفِرُونِ مِرْسَى

## نص المنظومة

م\_\_\_ق\_در الآج\_ال والأرزاق قامت به الأشهاء والوجود سبحانه فهو الحكيم الوارث على النبي المصطفى كنز الهدى معادن التقوى مع الأسرار كالفرع للتوحيد فاسمع نظمي لعاقل لفهمه لم يبتغ كسجائز في حسقته تعالى أن يعتنوا في سبر ذا بالنظم يروق للسمع ويشفى من ظما أرجوزة وجيزة مفيدة وست أبواب كلذاك خساتمة في عقد أهل الفرقة الرضية إمام أهل الحق ذي القدر العلى رب الحجى ماحى الدجى الشيباني فمن نحامنحاه فهو الأثرى والعفو والغفران مانجم أضا منازل الرضوان أعلى الجنبة عن النبي القدفي خير البشر بضحأ وسبعين اعتقادا والحق

١- الحسمد لله القديم الباقي ٢ حيى عبليه قيادر ميوجنود ٣ دلت على وجوده الحوادث ٤- ثم الصلاة والسلام سرمدا ٥ وآله و صححه الأبرار ٦- وبعد فاعلم أن كل العلم ٧- لأنه العلم الذي لا ينبخى ٨ في علم الواجب والحالا ٩ وصار من عادة أهل العلم ١٠ لأنه يسهل للحفظ كما ١١- فـمن هنا نظمت لي عقيدة ١٢ ـ نظمتها في سلكها مقدمة ١٣ وسمتها بالدرة الضية ١٤ على اعتقاد ذي السداد الحنبلي 10 - حبر الملافرد العلا الرباني ١٦٠ فإنه إمام أهل الأثير ١٧ - سقى ضريحاً حله صوب الرضا ١٨ وحله وسائر الأئهمة ١٩. اعلم هديت أنه جاء الخبر ٠ ٢ ـ بأن ذي الأملة سوف تفسرق

وصحبه من غير زيغ وجفا في فسرقسة إلا عملي أهمل الأثسر من غير تعطيل ولا تشبيه أو صبح في الأخسسار عن ثقات قد جاء فاسمع من نظامي واعلما لقول مفتربه جهول من غير تعطيل ولا تمشيل كــذاته مـن غــيــر مــا إثـــات وخاض في بحر الهلاك وافترى فسيسه وحسسن مسا نحساه ذوالأثسر وصحبه فاقنع بهذا وكفي معرفة الإله بالتسديد له ولا شهر ولا وزير. أسماؤه ثابتة عظيمه للنسا بسذا أدلسة وفسيسسه سسمع إرادة وعلم واقستسدر بكل شيء يا خليلي مطلقاً بكل مستموع وكل مستصر من محكم القرآن والتنزيل أعسيسا الورى بالنبص ينا عبليتم أن يستطيعوا سورة من مشله

٢١ ـ ما كان في نهج النبي المصطفى ٢٢ وليس هذا النص جزماً يعتبر ٢٣ فأثبتوا النصوص بالتنزية ٢٤ فكل ما جاء من الآيات ٢٥ من الأحاديث نمره كها ٢٦ ولا نسرد ذاك بالسعسقول ٧٧ فعقدنا الإثبات يا خليلي ٢٨. وكل من أوّل في الصفات ۲۹ فقد تعدى واستطال واجترى ٣٠. ألم تو اختبلاف أصحباب النظر ٣١ فيإنهم قد اقتدوا بالمصطفى ٣٢ أول واجب على العبسيد ۳۳ بانه واحسد لا نظ يسر ٣٤ مسفساته كهذاته قسديمه ٣٥. لكنها في الحق توقيفيه ٣٦ له الحسياة والكلام والبصر ٣٧ بقدرة تعلقت بممكن ٣٨ والعلم والكلام قد تعلقا ٣٩ وسمعه سيحانه كالبصر ٤٠ وأن مسا جساء مع جسيسريسل ١٤- كــ لامــه ســـــحــانه قــديم ٢٤ ـ وليس في طوق الورى من أصله

عرض ولا جسم تعالى ذو العلا من غير كيف قد تعالى أن يحد كــذاك لا ينفك عن صفاته فشابت من غير ما تحشيل ويده وكل ما من نهجه وخلقه فاحذر من النزول رغمما لأهل الزيغ والتعطيل من غير تأويل وغير فكر قيد استحال الموت حقاً والعمى عنه فيا بشرى لن والاه فسمنع تقليد بذاك حسيم لذي الحجي في قول أهل الفن يطلب فيه عند بعض العلما فمسلمون عند أهل الأثر وغيرما الأسماء والصفات وضل من أثنى عليها بالقدم من غير حاجة ولا اضطرار كما أتى في النص فاتبع الهدى لكنها كسب لنايا لاهي من طاعة أو ضيدها مراد منه لنا فافهم ولا تهار

**47- وليس ربنا بـجـوهـر ولا** ٤٤- سبحانه قلد استوى كما ورد 20- فيلا يحييط علمنا بداته ٢٤- فكل ما قد جاء في الدليل ٧٤٠ من رحمة ونحوها كوجهه ٨٤- وعينه وصفة النزول ٩٤ ـ فسائر الصفات والأفعال ٥٠ لكن بلاكيف ولا تحشيل ١٥- نمرها كما أتت في الذكر ٥٢- ويستحيل الجهل والعجز كما ٥٣ فكل نقص قد تعالى الله ٤٥- وكل ما يطلب فيه الجزم ٥٥- لأنه لا يكتفي بالظن ٥٥- وقيل يكفي الجزم إجماعاً بما ٥٧- فيالجيازمون من عوام البشر ٥٨ وسائر الأشياء غير الذات ٩٥- مـخلوقـة لربنا من العـدم ٠٦٠ وربانا يخلق باختار ٦١- لكنه لم يخلق الخلق سدى ٦٢- أفعالنا مخلوقة لله ٣٣- وكل ما يفعله العباد ٢٤- لربنا من غييرما اضطرار

من غير ما ذنب ولا جرم جرى لأنه عن فيعله لا يسال وإن يعلف فيلمحض علاله ولا الصلاح ويح من لم يفلح وإن يرد إضلال عبد يعتدى أو ضيده فيحيل عن الحيال وليس مـخـلوق بـغــيــر رزق أو غييره فبالقيضاء والقيدر شيء فدع أصل الضلال والخطل أن يعبيدوه طاعية وبرا حمتما ويسركوا الذي عنه زجر فواقع حتما كما قضاه بكل مقضى ولكن بالقضا وذاك من فعل الذي تقالي بموبقات الذنب والعصيان من كل ما جر عليه حوبا من غير عبيد كافير منتفصل فيرتجع عن شركه وصده فأمره مفوض لذى البعطا وإن يشا أعطى وأجازل النعم وسائر الطوائف المنافقة

٦٥ وجاز للمولى يعلن الورى ٦٦ فكل ما منه تعالى يجمل ٦٧ فيان يشب فيانيه من فيضله ٦٨ فلم يجب عليه فعل الأصلح ٦٩ فكل من شاء هداه يهتدى ٧٠ والرزق ما ينفع من حلال ٧١- لأنه داذق كه الخسليق ٧٢ ومن يحت بقتله من البشسر ٧٣ ولم يفت من رزقه ولا الأجل ٧٤ وواجب على العبياد طرا ٧٥ ويـفــعـلوا الـذي بـه أمــر ٧٦ وكيل ميا قيدر أو قيضياه ٧٧ وليس واجباً على العبد الرضا ٧٨ لأنه منن فعله تعالى ٧٩ ويفسق المذنب بالكبيرة ٨٠ لا يحضرج الميرء من الإيمان ٨١ و و اجب عليمه أن يتبوسا ٨٢ ويقبل المولى بمحض الفضل ٨٣ ما لم يتب من كفره بضده ٨٤ ومن يمت ولم يتب من الخطا ٨٥ فإن يشأ يعفو وإن شاء انتقم ٨٦ وقييل في البدروز والزنادقية

كسمن تكررْ نَكْشُهُ لا يقبل إلا اللذي أذاع من لسسانيه وهم على نياتهم في الآخرة كما جرى للعيلبوني اهتدى ما كان فيه الهتك عن أستارهم فسصار منا باطنا وظاهرا وجساحسد وملحسد منافق فسإنه يسقسبسل عسن يسقين تزيده التقوى وينقص بالزلل من غير شك فاستمع واستبن ونقمتمفي الآثمار لا أهمل الأشمر ولا قسديم هكذا مطلوق ونحوها من سائر الطاعات وكل قسرآن قسديم فسابىحسشوا اثنيين حساف ظين للأنام كما أتى في النص من غير امترا أو جساء في التنزيل والآثار ومــا أتـى فـى ذا مـن الأمــور مع كونها مخلوقة فاستفهم من أمر هذا الباب حق لا يُرد فكله حق بالا شطاط محمد المهدي والمسيح

٨٧ وكل داع لابتداع يقتل ٨٨- لأنه لم يبدد من إيمانه ٨٩ كىملحد وساحر وساحرة ٩٠ قلت وإن دلت دلائل الهدى ٩٩- فيانيه أذاع من أسير ارهم ٩٢. وكان للدين القبويم ناصراً ٩٣ ف كل زنديق وكل مسارق ٤ ٩- إذا استبان نصحه للدين ٩٠ إيمانها قول وقصد وعمل ٩٦ ونحن في إيماننا نستثني ٩٧ نتابع الأخيار من أهل الأثر ٩٨- ولا تقل إيماننا محلوق ٩٩ فيإنه يشمل للصلاة ٠٠٠ ففعلنا نحو الركوع محدث ١٠١- ووكسل السلسه مسن السكسرام ١٠٢- فيكتبان كل أفعال الوري ١٠٣ وكل مسا صبح من الأخسسار ٤ • ١- من فستنة البرزخ والقبور ١٠٥- وأن أرواح الورى ليم تعدم ١٠٦ فكل ما عن سيد الخلق ورد ١٠٧. وما أتى في النص من أشراط ٨ • ١ - منها الإمام الخاتم الفصيح

بـــاب لــد خــل عــن جــــدال وأنه حق كهدم الكعبة وأنه يلذهب بالقرآن كلذات أجياد على المشهور كما أتى في محكم الأخسار وسطرت آثارها الأخيسار والحشير جزما بعيد نفخ الصور والصحف والميزان للشواب فياهنا لمن به نال الشفا ومن نحا سبل السلامة لم يرد في الحوض والكوثر والشفاعة كخيره من كل أرباب الوفا سوى التي خصت بذي الأنوار فى دار نار أو نعيم جَنَّة فالنار دار من تعدى وافترى وإن دخلها يابوار المعتدي مصونة عن سائس الكفار وجيودها وأنها لم تتلف لربنا من غير ما شين غير كما أتى في النص والأخبار إلا عن الكافسر والمكذب ولطفه بسيائر الأنام

١٠٩- وأنه يقتل الدجال ١١٠- وأمر يأجوج ومأجوج أثبت ١١١- وأن منها آية الدخان ١١٢- طلوع شهمس الأفق من دبور ١١٣-وآخر الآيات حشر النار ١١٤- فكلها صحت بها الأخبار 110-واجزم بأمر البعث والنشور ١١٦-كذا وقوف الخلق للحساب ١١٧-كذا الصراط ثم حوض المصطفى ۱۱۸-عنه پذاد المفتري كيميا ورد ١١٩- فكن مطيعًا واقف أهل الطاعة ١٢٠- فإنها ثابتة للمصطفى ١٢١- من عالم كالرسل والأبرار ١٢٢- وكـل إنـــان وكـل جـنّــة ١٢٣- هما مصير الخلق من كل الورى ١.٢٤- ومن عصى بذنيه لم يخلد ١٢٥- وجنة النعيم للأبرار ١٢٦- واجرم بأن النار كالجنة في ١٢٧- فنسأل الله النعيم والنظر ١٢٨- فيانه ينظر بالأبصار ١٢٩- لأنه سبحانه لم يحجب ١٣٠ ومن عظيم منة السلام

١٣١ ـ أن أرشد الخلق إلى الوصول ١٣٢ وشرط من أكسرم بالنبوة ١٣٣ ولا تسنال رتبية السبيوة ١٣٤ لكنها فضل من المولى الأجل ١٣٥ ولم تزل فيما مضى الأنباء ١٣٦ - حستى أتى بالخساتم الذي خسم ١٣٧ و خصصه بذاك كالمقام ١٣٨ ومعجز القرآن كالمعراج ١٣٩ فكم حباه ربه وفضله ٠ ١ ١ ومسعسجسزات خساتم الأنساء 1 1 1 منها كلام الله معجز الورى ٢٤٢ وأفضل العالم من غير امترا ١٤٣ وبعده الأفصل أهل العزم ٤٤ ١ وأن كل واحد منهم سلم ١٤٥ - كـذاك من إفك ومن خـيانة ١٤٦ وجائز في حق كل الرسل ٧٤١ وليس في الأمة بالتحقيق ١٤٨ و بعده الفاروق من غير افترا ١٤٩ وبعد فالفضل حقيقًا فاسمع ، ١٥ مجدل الأبطال ماضي العزم ١٥١ و افى الندى مبدي الهدى مردي العدا ١٥٢ فحبة كحبهم حتما وجب

مبيئا للحق بالرسول حسرية ذكسورة كسقسوة بالكسب والتهذيب والفتوة لمن يسامن خلقه إلى الأجل من فسضله تأتى لمن يسساء به وأعسلانا على كل الأمم وبعسشه لسسائس الأنام حقاً بلا مين ولا اعروجاج وخصه سبحانه وخوله كشيرة تجل عن إحسصائى كذا انشقاق البدر من غير امترا نبينا المسعوث في أم القري فالرسل ثم الأنسيا بالجزم من كل ما نقص ومن كفر عصم لوصفهم بالصدق والأمانة النوم والنكاح مسشل الأكبار في الفضل والمعروف كالصديق وبعده عشمان فاترك المرا نظامي هذا للبطين الأنزع مفرج الأوجال وافي الحهزم مجلى الصدايا ويل من فيه اعتدى ومن تعدى أو قلى فقد كذب

فأهل بدر ثم أهل الشجرة والأول أولى للنصوص الحكمة في السبق فافهم نكتة النتيجة في الفضل والمحروف والإصابة وعاينوا الأسرار والأنوارا دين الهدى وقد سما الأديانا من فضلهم ما يشفى للغليل وفى كلام القوم والأشعار عن بعضه فاقنع وخذ من علم بف ضلهم مما جرى لو تدري فاسلم أذل الله من لهم هجر بالفيضل ثم تابعوهم طرًا من تابع لشرعنا وناصح بها نقول فاقف للأدلة ف\_قد أتى في ذاك بالحال في كل عصريا شقا أهل الزلل على ملاك ربنا كما اشتهر وقد تعدى في المقال واجترا فى كل عصر كان عن إمام ويعتنى بالخزو والحدود ونصر مظلوم وقلمع كنفسر ونحوه والصرف في منهاج

١٥٣ و بعد فالأفضل باقبي العشرة ٤ ٥ ١ وقيل أهل أحد المقدمة ١٥٥ وعائشة في العلم مع خديجة ١٥٦ وليس في الأمة كالصحابة ١٥٧ لأنهم شاهدوا الخستارا ١٥٨. وجاهدوا في الله حتى بانا ٩٥١ ـ وقد أتى في محكم التنزيل ١٦٠ وفي الأحاديث وفي الآثار ١٦١ ما قد ربا من أن يحيط نظمى ١٦٢ واحذر من الخوض الذي قد يزري ١٦٣ عن اجتهاد قد صدر ١٦٤ وبعدهم فالتابعون أحرى ١٦٥ وكل خارق أتى عن صالح ١٦٦ فإنها من الكرامات التي ١٦٧ ومن نفاها من ذوي الضلال ١٦٨- لأنها شهيرة ولم تزل ١٦٩ وعندنا تفضيل أعيان البشر ١٧٠ قال ومن قال سوى هذا افترى ١٧١ و لاغني لأمية الإسلام ١٧٢ ـ يذب عنها كل ذي جحود ١٧٣ـ وفعل معروف وتوك نكر ١٧٤ وأخد مال الفيء والخراج

وقهره فحل عن الخداع عـــدالــة ســـمــع مــع الــدريــة مكلفًا ذا خبرة وحاكمًا مالم يكن بمنكر فيحتذر فرضا كفاية على من قد وعي عليه لكن شرطه أن يأمنا لمنكر واحدر من النقصان فقد أتى بما به يقضى العجب عن غيها لكان قد أفادها محصورة في الحد والبرهان حسٌّ وإخبار صحيح والنظر وصف محيط كاشف فافتهم أنباعن الذوات فالتام استين فذاك رسم فافهم الحاصه فنكره جهل قبيح في الهجا أو لا فذاك عرض مفتقر فيصاعداً فساترك حديث المين وضده ما جاز فاسمع زُكني والمشل والغيران مستفيض فلم نطل فيه ولم ننمق لمنهج الحق على التحقيق والنص في القديم والحديث

١٧٥ ونصبه بالنص والإجماع ١٧٦- وشرطه الإسلام والحرية ١٧٧ ـ وأن يكون من قريش عالمًا ١٧٨- فكن مطيعًا أمره فيما أمر ١٧٩- واعلم بأن الأمر والنهى معا ١٨٠- وإن يكن ذا واحداً تعينا ١٨١-فاصبر وزل باليد واللسان ١٨٢ ومن نهي عما له قيد ارتكب ١٨٣-فلو بدا بنفسه فندادها ١٨٤-مـدارك العلوم في العـيان ١٨٥- وقال قوم عند أصحاب النظر ١٨٦-الحسد وهبو أصبل كيل عيليم ١٨٧- وشرطه طرد وعكس وهوإن ١٨٨- وإن يكن بالجنس ثم الخاصه ١٨٩- وكل معلوم بحس وحجي ٩٠- فإن يقم بنفسه فـجوهر ١٩١-والجسم ما ألف من جزأين ١٩٢- ومستحيل الذات غير ممكن ١٩٣-والضد والخلاف والنقيض ١٩٤- وكل هذا علمه محقق 190-والحمد لله على التوفيق ١٩٢-مسلمًا لمقتضى الحديث

موافقًا أئمتي وسلفي الا النبي المصطفى مبدي الهدى وما تعانى ذكره من الأزل وراقت الأوقات والدهور وراقت الأوقات والدهور معادن التقوى وينبوع الصفا خير الورى حقًا بنص الشارع والبر والتكريم والإحسان مني لمشوى عصمة الإسلام أهل التقى من سائر الأئمة ومالك محمد الصنوان تقليد حبر منهم فاسمع تخل ما دارت الأفلاك أو نجم سرى محانبًا للخوض من أهل الخلف محانبًا للخوض من أهل الخلف محانبًا للخوض من أهل الخلف تفسر عما دارت الأفلال أمّلت والسلام تفسري والسلام محانبًا للخوض من أهل الخلف محانبًا للخوض من أهل الخلف تفسر عادي قالمًا المناس والسلام

۱۹۷- لا أعتني بقول غير السلف
۱۹۸- ولست في قولي بذا مقلداً
۱۹۹- صلى عليه الله ما قطر نزل
۱۰۰- وما انجلي بهديه الديجور
۲۰۱- وآله وصحبه أهل الوفا
۲۰۲- وتابع وتابع للتابع
۲۰۲- وتابع وتابع للتابع
۲۰۲- ورحمة الله مع الرضوان
۲۰۲- تهدي مع التبجيل والإنعام
۲۰۲- أئمة الدين هذاة الأمنة
۲۰۲- لا سيما أحمد والنعمان
۲۰۲- من لازم لكل أرباب العمل
۲۰۸- ومن نحا لسبلهم من الوري
۲۰۸- هدية مني لأرباب السلف



# بسم الله الرحمن الرحيم تمهيد

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين،،، أما بعد:

فهذه المنظومة بيَّن فيها المؤلف (١) رحمه الله عقيدة السلف رحمهم الله، وإن كان في بعضها شيء من المخالفات التي يأتي التنبيه عليها \_ إن شاء الله.

واعلم أن أقسام التوحيد ثلاثة:

توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات.

فأما توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية فلم يختلف فيه أهل القبلة ، يعني لم يختلف فيه أهل القبلة ، يعني لم يختلف فيه المسلمون ، بل كل المسلمين مجمعون على توحيد الربوبية ، وتوحيد الألوهية ، أي: أنه يجب إفراد الله عز وجل بالربوبية ، ويجب إفراده بالعبادة .

وأما توحيد الأسماء والصفات فهو الذي اختلف فيه أهل القبلة، أي: المنتسبون إلى الإسلام اختلافاً يكن أن نقول إنه على ستة أقسام في إجراء النصوص:

القسم الأول: من أجرى النصوص على ظاهرها اللائق بالله تعالى وترك ما وراء ذلك. وهؤلاء هم السلف وأتباعهم.

<sup>(</sup>١) هو العلامة الشيخ محمد بن أحمد بن سالم بن سليمان السفاريني الشهرة والمولد، النابلسي الحنبلي، ولد عام ١١١٤هـ، وتوفي عام ١١٨٨هــرحمه الله تعالى...

فر الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ ، قالوا: إن ظاهره أن الله استوى على العرش ، أي علا عليه ، فنؤمن بأن الله سبحانه وتعالى نفسه علا على العرش ولا نلتفت لما وراء ذلك ؛ فلا نقول: أين الله قبل أن يخلق العرش ؟ ولا نقول: هل استواؤه على العرش بمماسة أو بانفصال؟

ولا نقول: إن استواءه على العرش للحاجة إليه، بل يجب أن نقول إنه ليس للحاجة إليه، وفرق بين الأمرين.

فنقول: إن استواء الله على العرش ليس لحاجته إلى العرش، بخلاف استواء الإنسان مثلاً على السرير أو على الدابة فهو للحاجة إليها، ولهذا لو أزيل السرير من تحته لسقط، أما الرب عز وجل فإن استواءه على عرشه لظهور عظمته عز وجل، وتمام ملكه، وليس لأنه محتاج إلى العرش، بل إن العرش وغيره في حاجة إلى الله عز وجل في إيجاده وإمداده. فلا يمكن أن نقول: إن استواء الله على العرش للحاجة إليه.

ولا نقول: إن استواء الله على العرش يقتضي أن يكون الله جسماً أو ليس بجسم؛ لأن مسألة الجسمية لم ترد في القرآن ولا في السنة إثباتاً ولا نفياً، ولكن نقول بالنسبة للفظ لا ننفي ولا نثبت، فلا نقول جسم ولا غير جسم.

لكن بالنسبة للمعنى نستفصل ونقول للقائل: ماذا تعني بالجسم؟ هل تعني أنه الشيء القائم بنفسه، المتصف بما يليق به، الفاعل بالاختيار، القابض، الباسط؟

إنْ أردت هذا فهو حق ومعنى صحيح، فالله تعالى قائم بنفسه، فعَّال

لما يريد، متصف بالصفات اللائقة به، يأخذ ويقبض ويبسط، يقبض السموات بيمينه ويهزها.

وإن أردت بالجسم الشيء الذي يفتقر بعضه إلى بعض، ولا يتم إلا بتمام أجزائه، فهذا ممتنع على الله؛ لأن هذا المعنى يستلزم الحدوث والتركيب، وهذا شيء ممتنع على الله عز وجل.

والمهم أننا نقول: إن من أهل القبلة من أجرى النصوص على ظاهرها اللائق بالله عز وجل دون أن يتعرض لشيء، وهؤلاء هم السلف، وطريقة السلف على هذا الوجه أسلم وأعلم وأحكم:

فهي أسلم لأنهم لم يتعرضوا لشيء وراء النصوص .

وأعلم لأنهم أخذوا عقيدتهم عن كتاب الله، وسنة رسوله عَلَيْهِ.

وأحكم لأنهم سلكوا الطريق الواجب سلوكها، وهو إجراء النصوص على ظاهرها اللائق بالله عز وجل.

ومن هم هؤلاء السلف؟

هم الصحابة رضي الله عنهم والتابعون لهم بإحسان وأئمة المسلمين؟ كالإمام أحمد بن حنبل، ومالك، والشافعي، وأبي حنيفة، وسفيان الثوري، والأوزاعي، وغيرهم من أئمة المسلمين.

وهل بمكن أن تكون السلفية في وقتنا الحاضر؟

نعم يمكن ونقول: هي سلفية عقيدة، وإن لم تكن سلفية زمناً؛ لأن السلف سبقوا زمناً، لكن سلفية هؤلاء سلفية عقيدة، بل عقيدة وعمل في الواقع، وهم بالنسبة لمن بعدهم سلف، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام في زيارة المقابر: «أنتم سلفنا ونحن بالأثر»(١).

القسم الثاني: مَنْ أجروا النصوص على ظاهرها، وقالوا: النصوص على ظاهرها لكنها من جنس صفات المخلوقين، فقالوا: إن لله يداً كأيدينا، ووجهاً كوجوهنا. وهؤلاء هم الممثلة، وهم بلا شك ضالون، لم يقدروا الله حقَّ قدره، ولو قدروا الله حقَّ قدره ما جعلوا صفاته كصفات خلقه.

وهم أيضاً متناقضون، لأنهم لم يجعلوا الذات الإلهية كالذات المحلوقة، ومعلوم أن الصفات فرع عن الذات، فإذا كانت الذات لا تماثل ذوات المخلوقين، فالصفات أيضاً لا تماثل صفات المخلوقين؛ لأن صفة كل ذات تناسبها.

أرأيت رِجْل البعير ورِجْل الذرة هل يتماثلان؟ الجواب: لا يتماثلان، بل بينهما فرق عظيم جداً.

فإذا قال قائل: عندي رِجْل جمل، وقال الثاني: عندي رجل ذرة، هل يفهم أحد من الناس أن الذي عند الثاني كالذي عند الأول؟

فالجواب: لا؛ لأن ذات الجمل ليست كذات الذرة، إذاً صفات الجمل ليست كصفات الذرة.

وأيضاً قوة الفيل وقوة الذرة، كلاهما قوة، ولكنهما غير متماثلين؛ لأن قوة الذرة صغيرة تعجز عن شيء يسير، أما الفيل فقوته تساعده على حمل الأشياء العظيمة.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب الجنائز، باب ما يقول الرجل إذا دخل المقابر، رقم (١٠٥٣).

فإذا قال الله عن نفسه عز وجل: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانَ ﴾ [المائدة: ٢٤] أو: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُ ﴾ [ص: ٧٥] فلا يمكن لعاقل أبداً أن يعتقد أو يتصور أن يد الله عز وجل كيد المخلوق. وكيف يمكن ذلك والله عز وجل يقول: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَميعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطُويًاتٌ بَيَمينه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمًا يُشْرِكُون ﴾ [الزمر: ٢٧]، ويقول تعالىٰ : ﴿ يَوْمَ نَطُورِيَ السَّمَاءَ كَطَيْ السَّجلِ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أَوْلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَا فَاعِلِينَ ﴾ [الانبياء: ١٠٤] ؟!

فالإنسان الكاتب يطوي الكتاب بسهولة ، لكن هل يمكن للبشر كلهم أن يطووا واحدةً من السموات؟ لا يمكن أبداً . إذاً هؤلاء الممثلة ضالون لم يقدروا الله حق قدره .

وهل هم كافرون بذلك؟ نعم كافرون لأن الله عز وجل يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]. فإذا قال قائل: بل مثله شيء فقد كذّب الخبر، وتكذيب خبر الله كفر، ولهذا قال نعيم بن حماد الخزاعي رحمه الله - شيخ البخاري -: «من شبّه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيهاً »(١)، فإذاً هؤلاء ضالون وكفار أيضاً.

ومن هذا ما ينشر في الأفلام الكرتونية حيث إنهم يشبهون الله عز وجل بشيخ رهيب، مزعج المنظر، ذي لحية طويلة، عملاق، فوق السحاب، يسخّر الرياح ويعمل ما يريد، والحقيقة أني أشهد الله أن هذا نشر للكفر الصريح، لأن الصبي إذا شاهد مثل هذا وفي أول تمييزه، سوف ينطبع في

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاويٰ ٥/ ١١٠ .

ولهذا أقول: إن الذين يعرضون هذه الأشياء لصبيان المسلمين، سوف يحاسبون عند الله حساباً عسيراً يوم القيامة؛ لأنهم يريدون \_ شاءوا أم أبوا \_ أن يضل الناس بهذا ضلالاً مبيناً.

وعلينا جميعاً إذا كانت الأفلام على هذا الوجه أن نحذر منها أهل البيوت؛ حتى لا يقعوا في هذا الشر المستطير الذي هو أعظم من شر الأغاني وغيرها؛ لأن كون الإنسان يمثل الله عز وجل بهذه الصورة البشعة لا شك أنه من أعظم المنكر والعياذ بالله.

وأقول: انظر إلى أعداء الله كيف يريدون أن يهينوا ربَّ العزة والجلال بهذه الأشياء التي تسري على الناس سريان النار في الفحم من غير أن يُشعر به .

والواجب علينا نحن المسلمين ولا سيما في بلادنا هذه أن نكون حذرين يقظين؛ لأن بلادنا هذه مَغْزوّة في العقيدة وفي الأخلاق، وفي الأعمال، ومن كل وجه.

ولا تظن أن الغّزو أن يقبل العدو بجحافله ودباباته وصواريخه ليهدم الديار ويقتل الناس فحسب، بل الغزو هو هذا الغزو المُشْكِل الذي يَدْخُلُ الناسَ من حيث لا يشعرون، والإنسان بشر مدني متكيف، ينفر من الشيء أول ما يسمعه، ولكن بعد مدة يرتاح إليه ويألفه، ويكون كأنه آمر عادي،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلي عليه؟ . . . . رقم (۱۳۵۸)، ومسلم، كتاب القدر، باب معنىٰ كل مولود يولد علىٰ الفطرة وحكم موت . . . ، رقم رقم (۲٦٥٨).

حتى الأمراض التي في الجسم، أول ما يدخل فيروس المرض ينفر منه الجسم ويتأثر ويسخن، لكنه ربما يتحمله بعد ذلك.

وعلى كل حال فأنا أود من طلبة العلم، أن يؤدوا ما عليهم من مسؤولية، بأن يحذروا الناس من هذه الأفلام، ما دامت تعرض مثل هذه الأمور التي لا يشك مؤمن بالله عز وجل أن عرضها قيادة للأطفال إلى الكفر بالله عز وجل، وإهانة الله سبحانه وتعالى.

ونحن أهل الجزيرة علينا مسؤولية عظيمة ليست على بقية الناس، فمن هنا ظهر الإسلام وإليه يعود، في هذه الجزيرة، قال رسول البرية عليه الصلاة والسلام في مرض موته: «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب»(١) وقال: «لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدع إلا مسلماً »(١)، وقال: «أخرجوا اليهود والنصارى من جزيرة العرب»(١).

وإذا كان الرسول عليه الصلاة والسلام أمرنا بإخراج أجسادهم، فإنه يأمرنا أمراً أولوياً بإخراج أفكارهم وأخلاقهم التي يبثونها بين الناس ليضلوا عباد الله عز وجل، ولو أن الرسول عليه الصلاة والسلام أمامنا الآن يقول في

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب هل يستشفع إلى أهل الذمة. . . ، ، رقم (۳۰۵۳)، ومسلم، كتاب الوصية، باب ترك الوصية لمن ليس عنده شيء يوصي به، رقم (۱۲۳۷).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الجهاد والسير، باب إخراج اليهود والنصاري من جزيرة العرب، رقم (١٧٦٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب هل يستشفع إلى أهل الذمة. . . ، رقم (٣٠٥٣) بلفظ المشركين بدلاً من اليهود والنصاري، ومسلم، كتاب الوصية، باب ترك الوصية لمن ليس عنده شيء، . . . ، رقم (١٦٣٧).

مرض موته وهو على فراش الموت: «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب» هل لأنهم أجسام بشر مثلنا؟!!

لا. بل لأنهم يبثون شركهم وشرورهم بيننا، فهذه الجزيرة لها شأن عظيم وميزان كبير في نظر الشرع باعتبار حماية الدين الإسلامي، فأنا أجعلها أمانة في أعناق طلبة العلم أن يحرصوا غاية الحرص على التحذير من هذه الأفلام.

وهذه كلمة مهمة جداً، لكنها معترضة بالنسبة لموضوعنا، وسببها الاستطراد في مسألة المماثلة، وأن من مثل الله بخلقه فهو كافر.

وعلى كل حال فقد اشترك هذان القسمان في إجراء النصوص على ظاهرها، وافترقا في أن السلف أجروها على اللائق بالله عز وجل، وهؤلاء أجروها على وجه التمثيل بالمخلوقات، وهذا فُرقَان عظيم.

القسم الثالث: من أجروا النصوص على خلاف ظاهرها إلى معان ابتكروها بعقولهم، وهؤلاء الذين يدّعون أنهم العلماء والحكساء، ويقولون: طريقة السلف طريقة الذين يقرأون الكتاب أماني ولا يعرفون، أما نحن فنحن أهل العلم والحكمة، ولهذا قالوا: طريقة الخلف أعلم وأحكم، وقد ذكرنا في كتاب تلخيص الحموية بيان بطلان هذا القول(١).

هؤلاء الذين يجرون النصوص على خلاف الظاهر إلى معان عيّنوها بعقولهم، فقالوا: «استوى على العرش» أي استولى على العرش، «يد الله»: أي قوته أو نعمته، «وجه الله»: ثوابه، «محبة الله»: ثوابه، «غضب

<sup>(</sup>١) فتح رب البرية بتلخيص الحموية ص٥.

الله»: انتقامه، وهكذا قالوا لزعمهم: إن المعنى الظاهر ممتنع على الله عز وجل، ثم قالوا: إذا كان ممتنعاً فلنا عقول نتصرف فيها.

ونرد عليهم فنقول وبكل سهولة: إذا كان الأمر كما قلتم فلماذا يتحدث الله عن نفسه بعبارات غير مقصودة، ويجعل الأمر موكولاً إلى عقولنا؟

فالصواب أنه ليس إلى العقل بل إلى الهوى المختلف الذي يقول فيه فلان: هذا واجب، ويقول فلان الثاني: هذا ممتنع على الله، والثالث يقول: هذا جائز.

فلماذا يجعل الله عز وجل الحديث عن صفاته بكلمات لا يراد بها ظاهرها؟!

وهل هذا إلا تعمية، وخلاف البيان الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ يُبَيِّنُ اللهُ لَيُبَيِّنُ لَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٦]؟ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَضلُّوا ﴾ [النساء: ٢٦]؟

ولماذا يجعل الأمر موكولاً إلى ما تقتضيه عقولنا التي هي ليست عقلاً في الواقع بل هي وهم؟!

قالوا: لأجل أن يزيد ثوابنا بتحويل النص إلى معناه، لأنك إذا أخذت النص على ظاهره لم تتكلف، لكن إذا صرفته عن ظاهره يحتاج إلى دليل من اللغة وشواهد وجهد كبير حتى تصل إلى المعنى المراد، فهذه التعمية الواردة في أعظم الأخبار المقصود بها كثرة الثواب.

يا سبحان الله العظيم، أيضيع الله أصلاً عظيماً في التحدث عن نفسه من أجل أن يزيد ثوابنا بالتعب! ثم إن التعب الذي يأتي لغير سبب لا يثاب عليه الإنسان.

ولو قال قائل مثلاً: الناس الآن يحجون على الطائرة وعلى السيارة، وأنا سأحج على حمار أعرج، أركبه تارة وأسوقه تارة حتى أصل إلى مكة لأن هذا فيه تعب عظيم وأجر كبير فهل يؤجر الإنسان على هذا؟

الجواب: لا يؤجر؛ لأن هذا تعب حصل باختياره هو، ولهذا أمر النبي عليه الصلاة والسلام الرجل الذي نذر أن يقف في الشمس، أمره أن يدخل في الظل، ونهاه عن تعذيب نفسه(١)، والله عز وجل يقول: ﴿ مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَآمَنتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [الناء: ١٤٧].

فالحاصل أن هؤلاء لا شك أنهم مخطئون ضالون، مرتكبون لضلالين يتضمن كل ضلال منهما القول على الله بلا علم.

فقولهم: إن الله لم يرد كذا، هذا قول على الله بلا علم، إذ كيف لم يرد وهو ظاهر لفظه. وقولهم: أراد كذا، هذا أيضاً قول على الله بلا علم؛ لأنه إذا انتفت إرادة الظاهر بقي ما يخالف الظاهر قابلاً للاحتمالات الكثيرة؛ إذ ليس هناك ما يجعل هذا الاحتمال المعين هو المراد دون غيره من الاحتمالات. ولهذا نقول إن هؤلاء ضالون.

القسم الرابع: قالوا: نسكت ونفوض، ولا نقول معناها كذا ولا كذا، نقرأ القرآن والحديث وكأنما نقرأ لغة لا نعرفها، كأننا عرب نقرأ باللغة الإنجليزية، أو كأننا عامة لا يعلمون الكتاب إلا أماني.

وهؤلاء يقولون: كل نصوص الصفات غير معلومة المعنى. فإذا قُلت

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب النذر فيما لا يملك وفي معصية، رقم (٦٧٠٤).

لأحدهم: ما تقول بارك الله فيك وهداك إلى الصواب في قوله تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]؟ وقوله تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٦٤] ؟ وقوله تعالى: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ﴾ [الرحمن: ٢٧] ؟ قال: الله أعلم.

فسبحان الله!! نعم كل شيء الله أعلم به، لكنه عز وجل أنزل علينا كتاباً مبيناً ﴿ كَتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَلَيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ كتاباً مبيناً ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ١٨٩]، فأي فائدة لنا في قرآن لا نعرف معناه؟! وهل يمكن أن نمتثل أمر الله ، وأن نعظم الله عز وجل، وأن ننفي عنه النقائص ونحن لا نعلم ما أراد بكلامه؟! والجواب: لا، لا يمكن.

وإذا كنتم أنتم معنا تقولون: إن آيات الأحكام وأحاديث الأحكام معلومة المعنى ، حيث يعرف الناس معنى الصلاة والزكاة والصيام والحج، فلماذا لا تجعلون آيات الصفات معلومة المعنى لأنها تتعلق بذات الخالق عز وجل وهي أعظم من آيات الأحكام التي تتعلق بعمل المخلوق فهي أولى بالعلم؟!

والمهم أن هؤلاء يُسمُّون عند أهل السنة بالمفوضة. وهناك من العلماء من يقول: إن التفويض هومذهب السلف، ويقول: إن أهل السنة قسمان: مؤولة ومفوضة وهذا واقع.

ولكن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يقول وصدق فيما قال: «قول أهل التفويض من شر أقوال أهل البدع والإلحاد، وذكر تعليلات عظيمة قوية

في كتابه المعروف بدرء تعارض العقل والنقل، وذكر الأدلة على ذلك، وقال هذا الذي فتح علينا باب الفلاسفة (١)، وهذا الذي جعل أهل التخييل ينكرون اليوم الآخر والجنة والنار، وقالوا: إذا كنتم لا تعلمون معاني هذه الصفات فنحن نعلمها، وإذا كنتم لا تعرفون ما يتعلق بالرب فنحن نعرف ما يتعلق بالرب؛ فقالوا: الرب كله ليس له أصل، وإنما هو تخويف من عباقرة من البشر من أجل أن يستقيم الناس على ما طلب منهم.

وصدق شيخ الإسلام رحمه الله فيما قال، إذ كيف ينزل الله علينا كتاباً، ورسوله عليه الصلاة والسلام يخبرنا بأخبار فيما يتعلق بذات الرب عز وجل وصفاته، ويقال: كل هذا ليس له معنى، ولا يجوز أن نتكلم في معناه؟.

هذا من أعظم ما يكون من الإلحاد والكفر، وفيه من الاستهانة بالقرآن الكريم والذم له ما لا يعلمه إلا من تأمل هذا القول الفاسد الباطل.

القسم الخامس: قالوا: نحن لا نتكلم بل علينا أن نمسك. فيجوز أن يكون المراد بها الظاهر اللائق بالله، ويجوز أن يكون المراد بها الظاهر المماثل للمخلوقين، ويجوز أن يكون المراد بها خلاف الظاهر، ويجوز أن لا يكون المراد بها شيء، كل هذا ممكن وجائز، وما دامت الاحتمالات قائمة فالواجب الإمساك.

والفرق بينهم وبين المفوضة أن المفوضة يقولون: لا نقول شيئاً أبداً، وهؤلاء يقولون: يحتمل كذا، وكذا، وكذا، وكذا، ونكف عن القول لأن

<sup>(</sup>١) انظر درء تعارض العقل والنقل ١/ ٢٠٥.

الاحتمالات كلها واردة، وإذا وجد الاحتمال بطل الاستدلال.

والقسم السادس: قوم أعرضوا عن هذا كله وقالوا: لا نقول شيئاً في صفات الله ، نحن نقرأ القرآن ونتعبد الله بقراءته ولا نتعرض لمعناه فيما يتعلق بالصفات إطلاقاً، فهم لا يقولون بقول أحد الأقسام الخمسة السابقة، بل يسكتون ولا يُقدر ونها بقلوبهم ولا ينطقون بها بألسنتهم، بل يسكتون عن هذا كله.

وهؤلاء غير سالمين بل واقعون في الخطأ، فالقرآن تبيان لكل شيء، والقرآن يراد به لفظه ومعناه الدال عليه لفظه، ومن لم يقل بذلك فهو على ضلال، والقرآن نزل بألفاظه ومعانيه، لكن علينا أن نتأدب مع الله عز وجل ولا نتجاوز القرآن ولا نتجاوز الحديث. ولو أن أحداً أراد أن يتكلم عن صفة شخص ليس حاضراً، فلا يسوغ له أن يتكلم عن صفته وهو لا يعلم، فكيف يتكلم عن صفات الخالق أو يحكم بعقله على هذه الصفات العظيمة التي لا يكنه أن يدركها بعقله أبداً؟!.

وغاية ما عندنا نحن أن ندرك المعنى، أما الحقيقة والكيفية فهذا شيء لا يمكن إدراكه، ولهذا يحرم على الإنسان أن يتخيل أو أن يتصور شيئاً من صفات الله عز وجل، فلا يجوز أن تتصور أو تتخيل يد الله كيف هي مثلاً، ولهذا سألني سائل ذات مرة فقال: ما تقول في أصابع الله ؟ كم هي؟ أعوذ بالله . فقلت: هل أحد يسأل هذا السؤال؟! يا أخي اتق ربك، أنت لست مُلزَماً بهذا، أثبت أن لله أصابع كما قال الرسول عليه الصلاة والسلام، وأما كم فلا يكن لك أن تتكلم بهذا.

فوالله ما أنت بأحرص على العلم بالله من الصحابة رضي الله عنهم، والصحابة رضي الله عنهم لما قال الرسول عليه الصلاة والسلام «إن الله يجعل السموات على إصبع والأرضين على إصبع ..»(١) إلى آخر الحديث، ما قالوا: يا رسول الله هل لله أكثر من هذه الأصابع؛ لأنهم أكمل أدباً، وأشد تعظيماً لله عن أتى بعدهم، وإذا كنت صادقاً في عبادة الله فلا تتجاوز ما أخبر الله به عن نفسه، كما أنك لا تتجاوز ما شرعه الله لعباده، فلو أردت أن تصلي الظهر خمساً لقال لك الناس كلهم هذا خطأ، إذاً لا تتكلم فيما أخبر الله به عن نفسه، أو أخبر به عنه رسوله على الله عقدار ما بلغك فقط.

وأنت إذا سلكت هذا والله - تسلم من أمور كثيرة ؟ تسلم من شبهات يوردها الشيطان على قلبك ، ومن شبهات يوردها عليك غيرك ، ولما قيل للإمام مالك: يا أبا عبد الله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ كيف استویٰ ؟ المرق حتى علاه العرق من شدة هذا السؤال وعظمته - لأن هذا السؤال منكر - ثم قال: «الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة » فانظر كلام السلف رحمهم الله كيف أن كل إنسان يسأل عما لم يسأل عنه السلف ـ الصحابة رضي الله عنهم خاصة ـ فهو مبتدع .

وكذلك قول القائل: إنه ثبت أن الله ينزل إلى السماء الدنيا كل ليلة حين يبقى ثلث الليل الآخر، ونحن نشاهد أن الثلث يدور على الأرض إذاً الله ينزل كل الليل. أعوذ بالله فمن قال هذا ؟! قف يا أخي حيث جاءت

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب التفسير، باب قوله: «وما قدروا الله حق قدره»، رقم (۲۸۱)، ومسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، بدون ذكر الباب، رقم (۲۷۸٦).

النصوص وتسلم من هذا التقدير، أعْتَقِد أن الله ليس كمثله شيء وتسلم من هذا التقدير، فلو طلع الفجر هنا في المملكة وهو ثلث الليل في المغرب. فيكون النزول بالنسبة لنا انتهى وبالنسبة لهؤلاء الذين عندهم الثلث الأخير موجود. نحن في الثلث وأهل المشرق قد طلع عليهم الفجر، فالنزول بالنسبة لأهل المشرق انتهى، وبالنسبة لنا بدأ، ولا تتعدى هذا يا أخي، ولست مُلزماً بهذه التقديرات أبداً.

واللهِ لو كان خيراً لسبقنا إليه الصحابة رضي الله عنهم، فالصحابة أحرص منا على الخير.

فإذا قال قائل: ربما لم يكن في قلوبهم هذا التقدير لأنهم ما عرفوا عن كروية الأرض على وجه مفصل، ولا عرفوا أن الشمس تغرب مثلاً عن أهل المدينة قبل أن تغرب عن أهل المغرب فلهذا لم يسألوا؟.

فنقول: لو كان هذا من شرع الله لقيض الله له من يسأل حتى يتبين؛ ولهذا لما أخبر النبي على أن أيام الدجال، فيها يوم كسنة ويوم كشهر ويوم كأسبوع، أنطق الله الصحابة رضي الله عنهم وقالوا: اليوم الذي كسنة تكفينا فيه صلاة يوم واحد؟ قال: لا ، اقدروا له قدره (١). فلا تظن أبداً أن شيئاً يلزمنا في ديننا يكن أن يُغْفَل إطلاقاً، لو لم يتكلم به الرسول على ابتداء فسوف يقيض الله له من يسأل عنه لأن الله يقول: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ فَي وَرَضيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِينا ﴾ [المائدة: ٣].

لما انقسم أهل القبلة ـ يعني الذين ينتسبون إلى الإسلام ـ هذه الانقسامات صار الناس يؤلفون الكتب المبنية على الجدل والنزاع والخصومات التي لا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال وصفته. . . ، رقم (٢٩٣٧).

نهاية لها، وإذا طالعت كتب هؤلاء خصوصاً أهل التحريف الذين يسمون أنفسهم أهل التأويل، عجبت من التقديرات التي يقدرونها ويفصلون فيها ويجادلون فيها، في أمر لا يمكنهم إدراكه بالنسبة لما يتعلق بصفات الله عز وجل، وجعلوا الحكم راجعاً إلى ما تقتضيه عقولهم لا إلى ما يقتضيه الكتاب والسنة، فضلوا في ذلك ضلالاً بيناً، وصاروا يتخبطون خبط عشواء، لا يعرفون من الحق شيئاً.

ولقد ألف أهل السنة - الذين سلكوا مسلك السلف - كتباً كثيرة في العقيدة، مختصرة ومطولة ومتوسطة، ومن جملة ما أُلِف، هذه المنظومة التي نظمها السفاريني رحمه الله على مذهب أهل السنة والجماعة، على أن فيها بعض الأشياء التي تحتاج إلى بيان، وسنبينه بحسب موضعه إن شاء الله.

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

# ١- الحمد لله القديم الباقي مقدر الآجال والأرزاق

# الشرح

قوله: (الحمد لله): يقول العلماء رحمهم الله: الحمد هو وصف المحمود بالكمال على وجه المحبة والتعظيم، فإن كرر الوصف صار ثناءً، ولهذا جاء في الحديث الصحيح أن الله تبارك وتعالى يقول: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين فإذا قال الحمد لله رب العالمين قال: حمدني عبدي، وإذا قال: الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحم، قال: أثنى علي عبدي»(١).

فنفسر الحمد بأنه: وصف المحمود بالكمال مع المحبة والتعظيم.

وقوله: (الحمد) «أل» هنا قالوا: إنها للاستغراق، يعني جميع المحامد ثابتة لله، واللام في قوله: «لله» قالوا: إنها للاستحقاق، أو للاختصاص، وإن شئنا قلنا: إنها للاستحقاق وللاختصاص؛ للاستحقاق لأن الله تعالى مستحق للحمد، وللاختصاص لأن المحامد كلها لا تكون إلا لله وحده فقط.

وقوله: (لله): الله، عَلَمٌ على الرب سبحانه وتعالى، رب العالمين، وهو علم مختص به لا يمكن أن يكون لغيره، وهذا العلم يكون دائماً متبوعاً لا تابعاً، بمعنى أنه هو الذي يُتْبَع بالأسماء وليس بتابع؛ فمثلاً قال الله تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢] قال: «لله»، ثم قال «رب العالمين»، ولم يقل «الحمد لرب العالمين الله»، وقال: بسم الله الرحمن الرحيم، ولم ولم يقل «الحمد لرب العالمين الله»، وقال: بسم الله الرحمن الرحيم، ولم

يقل: بسم الرحمن الرحيم الله ، فدائماً هو الذي تتبعه الأسماء وتلحق به .

وقوله (القديم) القديم يعني السابق لغيره، فهو بمعنى الأول فقد قال الله تعالى: ﴿ هُو الأُولُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: تعالى: ﴿ هُو الأُولُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ت]، ولكن هذا الاسم بهذا اللفظ لم يرد لا في الكتاب ولا في السنة، وإذا لم يرد لا في الكتاب ولا في السنة فليس لنا أن نسمي الله به، لأننا إذا سمينا الله بما لم يسم به نفسه فقد قفونا ما ليس لنا به علم، وقلنا على الله ما لا نعلم، والله تعالى قد حرم ذلك فقال: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَواحِشَ مَا ظَهَرَ منها وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى الله مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٣٣]

وقال تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦]

وإذا سمينا الله بما لم يسم به نفسه فذلك جناية وعدوان، أرأيت لو أن شخصاً سمَّاك بغير اسمك ألا تعتبر ذلك جناية عليك؟

كذلك إذا سميت الله عز وجل بما لم يسم به نفسه فهذه جناية وعدوان في حق الخالق عز وجل، فلا يحل لك ذلك، وإذا نظرنا في القرآن والسنة فلن نجد أنه جاء من أسماء الله.

إذاً: لا يجوز أن نسمي الله به أولاً: لأنه لم يرد في الكتاب ولا في السنة.

وثانياً: لأن القديم ليس من الأسماء الحسني، والله عز وجل يقول ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [الاعراف: ١٨٠]، فالقديم ليس من الأسماء الحسنى لأنه لا

يدل على الكمال، فإن القديم يطلق على السابق لغيره سواء كان حادثاً أم أزلياً، قال الله تعالى: ﴿ وَالْقَمْرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَىٰ عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ [يس: ٣٦]، والعرجون القديم هو عذق النخلة الذي يلتوي إذا تقدم به العهد، والاشك أنه حادث وليس أزلياً، والحدوث نقص، وأسماء الله تعالى كلها حسنى لا تحتمل النقص بأي وجه.

فتبين بذلك أن تسمية الله بالقديم لا تجوز بدليل عقلي وبدليل سمعي ؛ الدليل السمعي قول الله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٣٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

أما الدليل العقلي فهو أن القديم ليس من الأسماء الحسنى لأنه يتضمن نقصاً، حيث إن القديم قد يراد به الشيء الحادث، ومعلوم أن الحدوث نقص، فلو قال المؤلف رحمه الله بدل القديم: الحمد لله العليم أو العظيم أو الكريم أو ما أشبه ذلك من الأسماء التي أثبتها الله لنفسه لكان أولى.

والأفضل من القديم: الأول، وذلك للأسباب الآتية:

الأول: لأن الله تسمّى به وهو أعلم بأسمائه.

والثاني: أنه يدل على أن الله قبل كل شيء، وأنه أزلي.

والثالث: أن الأول قد يكون له معنى آخر غير السبق في الزمن، وهو المآل، فالأوَّل يعني الذي تؤول إليه الأشياء، فيكون مأخوذاً من الأوْل بمعنى الرجوع؛ لأن مرجع كل شيء إلى الله، فيكون أوسع دلالة من القديم.

إذاً تسمية الله بالقديم عما يؤخذ على المؤلف رحمه الله.

وقوله: (الباقي) يعني الذي يبقئ بعد كل شيء، فهو بمعنى الآخر، أي الذي ليس بعده شيء، والآخر من أسماء الله ، قال الله تعالى: ﴿هُو َالأَوْلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣] فكأن المؤلف رحمه الله أتى بالقديم بإزاء الأول وأتى بالباقي بإزاء الآخر، ولكن في هذا نظر، فلم يرد من أسماء الله عز وجل أنه الباقي، وإنما جاء ﴿وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٧].

والصفة لا يشتق منها اسم، وقد ذكرنا في كتابنا «القواعد المثلى» أن كل اسم متضمن لصفة، وليس كل صفة يشتق منها اسم (١).

فإذا قال الله تعالى: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِكَ ﴾ فلا يعنيٰ ذلك أنه يجوز أن نسمى الله بالباقى.

فالصواب أن يُجعل بدل هذين الاسمين الأول والآخر كما ثبت ذلك في القرآن والسنة.

وقوله: (مقدر الآجال والأرزاق) مقدر: أي جاعلها على قدر معلوم، والآجال: جمع أجل، وهو منتهى الشيء وغايته، ومنه عمر الإنسان، فإنه مقدر عند الله عز وجل بأجل معلوم؛ لا يتقدم ولا يتأخر، وكذلك ما يحدث من الحوادث فهي مقدرة بأجل معلوم لا تتقدم ولا تتأخر.

والأرزاق جمع رزق: وهو العطاء، والله سبحانه وتعالى هو مقدر الأرزاق؛ يقسمها بين عباده حسب ما تقتضيه حكمته، وقد جاء في

<sup>(</sup>١) انظر القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسني ص٨.

الحديث: «إن من عبادي من لو أغنيته لأفسده الغنى، وإن من عبادي من لو أفقرته لأفسده الفقر» (١) والله عز وجل يرزق من يشاء، لكن حسب حكمته ورحمته، فقد يبتلي الله الإنسان بالفقر ليعلم أيصبر أم يجزع، وقد يبتلي الله الإنسان بالغنى ليعلم أيشكر أم يكفر، والله تعالى يقدر الأرزاق كلها.

فإذا قال قائل: إذا كان الله مقدر الآجال والأرزاق فهل يسوغ لنا أن لا نفعل ما يكون به الرزق؟

فالجواب: أنه لا يسوغ؛ لأن الله تعالى إذا قدر شيئاً فإنه يقدره بأسبابه، فإذا قدر الرزق لشخص فإنه يقدره لأسباب يقوم بها الشخص، وقد يكون لأسباب لا يقوم بها الشخص، كما لو مات للإنسان ميت فورثه فهذا ليس من فعله، لكن على كل حال تقدير الله تعالى للأشياء لا يستلزم ولا يُسوعُ أن ندع الأسباب النافعة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه الخطيب في تاريخ بغداد ٦/ ٥٠٤، وابن الجوزي في العلل المتناهية ٢٦.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

قامت به الأشياء والوجود

۲ـ حي عليم قادر موجود

### الشرح

قوله: (حي): الحي من أسماء الله، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فالله سبحانه وتعالى هو الحيي ذو الحياة الكاملة، التي لم تسبق بعدم ولا يلحقها زوال، أي الحياة الكاملة بجميع صفات الكمال.

وقوله: (عليم): العليم: أي ذو علم، والعلم إدراك الشيء على ما هو عليه، وعلم الله سبحانه وتعالى شامل لكل شيء ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَخْفَىٰ عَلَيه شَيْءٌ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاء ﴾ [آل عمران: ٥] وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾ [ق: ١٦] أي ما تحدثه به نفسه، وإن لم يخرجه للناس، بل يعلم سبحانه وتعالى ما سيحدث فضلاً عن الحادث.

وقوله: (قادر) القدرة صفة يتمكن بها الفاعل من الفعل بلا عجز، فالله عز وجل قادر بقدرة هي وصفه، فهو يفعل عز وجل دون أن يعجز، والقوة: صفة يتمكن الفاعل بها من الفعل بلا ضعف. وأضرب مثلاً يتبين به الفرق:

إذا قيل لشخص: ارفع هذا الحجر فإذا زحزحه وعجز عن رفعه، نقول إنه غير قادر، وإذا حمله لكن بمشقة شديدة، نقول: قادر ولكنه ليس بقوي، وإذا حمله بسهولة نقول: إنه قوي.

وعلى هذا فالقوة أكمل من القدرة، كما أن القوة أيضاً أشمل من

القدرة؛ لأنها - أي القوة - يوصف بها ذو الشعور وغيره، فيقال للإنسان قوي، وللحيوان قوي، وللحديد قوي، وللصخر قوي، أما القدرة فلا يوصف بها إلا ذو الشعور، ولهذا لا نقول للحديد إنه قادر، ولا للصخر إنه قادر، لكن نقول إنه قوى.

فالرب عز وجل قادر، قال الله تعالى: ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة: ١٢٠] وقدرته لا يستعصي عليها شيء، وهو قادر على كل شيء، وسيأتي إن شاء الله تعالى بيان ما يتعلق به القدرة في كلام المؤلف رحمه الله.

وقوله: (موجود) كلمة موجود في الحقيقة أنها مقحمة إقحاماً لا وجه له؛ لأنه يغني عنها قوله: «حي»؛ لأن الحي موجود غير معدوم، وكلمة موجود ليست من الصفات الكاملة؛ لأن الموجود قد يكون ناقصاً وقد يكون كاملاً، لكن يعتذر عن المؤلف رحمه الله بأنه أتى بها من باب الخبر لا من باب التسمية، ويصح أن نخبر عن الله بأنه موجود، ولكن لا نسميه بذلك، كما يصح أن نقول إنه متكلم ولكن لا نسميه بذلك؛ لأن الكلام ليس صفة مدح على كل حال، قد يتكلم الإنسان بالسوء فيكون كلامه نقصاً، لكن أقول إنه يُتسامح عن المؤلف بأنه قصد الخبر.

وقوله: (قامت به الأشياء والوجود) قامت به - أي بالله عز وجل - الأشياء كلها؛ بل الوجود كله، ولولا الله عز وجل ما كان الوجود، ولا كانت الأشياء، ولولا الله عز وجل يد هذه الأشياء والوجود بما تَبْقَىٰ به ما بقيت، فكل شيء قائم بالله عز وجل، لقوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ [الروم: ٢٥] فكل شيء من الأشياء والوجود قائم بالله عز وجل؛ فهو الذي أوجدها، وهو الذي أمدها حتى بقيت، وهو الذي

أعدها أي هيأها لما تكون صالحة له.

وقيام الشيء بالله عز وجل يشمل ثلاثة أشياء: الإيجاد، والإمداد، والإعداد.

أولاً: الإيجاد: فلولا الله عز وجل ما وجدت الأشياء، فهو الذي أوجد الأشياء عز وجل بقدرته وبحكمته، وهذه الأشياء الموجودة منها ما هو معلوم لنا، ومنها ما هو غير معلوم، فنحن لا نعلم إلا ما أعلمنا الله تعالى معلوم لنا، ومع ذلك فما لم يعلمنا الله به أكثر مما أعلمنا عنه، قال الله تعالى: ﴿مَّا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ السّمَواتِ والأَرْضِ ﴾ [الكهف: ١٥] فنحن لا نعرف إلا السماء والأرض والشمس والقمر والنجوم والعرش والكرسي، لكن هناك مخلوقات من قبل لا ندري عنها؛ لأن الله سبحانه وتعالى لم يزل ولا يزال فعاًلاً، والفاعل والفعل لابد أن ينتج عن مفعول، فإذا قلنا إن من صفاته الأزلية أنه فعال، لزم من ذلك أن يكون هنالك مفعول، فكل الأشياء كائنة بالله تعالى.

ثانيا: الإمداد: فالله تعالى هو الذي أمدها حتى تبقى، أرأيت النبات ينبت في الأرض، فإذا منع الله المطر فني النبات، وإذا أنزل الله المطر بقي النبات وزاد! إذاً فإمداد هذه الموجودات بما يبقيها وينمّيها من عند الله عز وجل.

ثالثاً: الإعداد: ويعني تهيئتها لما هي صالحة له، فالإبل مثلاً للركوب، قال تعالى: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مَمَّا عَملَتْ أَيْدِينَا أَنْعَاماً فَهُمْ لَهَا مَالكُونَ (٧) قال تعالى: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مَمَّا عَملَتْ أَيْدِينا أَنْعَاماً فَهُمْ لَهَا مَالكُونَ (١٧) وَذَلَلنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾ [يس: ٧١، ٧١] فالله أعدها وجعلها صالحة لما خلقت له، من حيث القوة والشكل واحدُوداب الظهر حتى تقوى على التحمل، وإيجاد الشحم الكثير على ظهرها لئلا يرهقها الحمل، أو

تنكسر العظام، أو يخل بها، إلى غير ذلك من الأشياء التي تكون مهيأة للشيء الذي أعدَّت له.

فقيام الأشياء بالله عز وجل يكون من حيث الإيجاد والإمداد والإعداد، وكل هذا قائم بالله عز وجل.

ودليل هذا قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ [الروم: ٢٥] فلولا أمر الله عز وجل الكوني ما قامت السموات والأرض، وصلاح الأرض والسماء بالقيام بأمر الله الشرعي أيضاً، ولهذا تعد معصية الله من الإفساد في الأرض.

ودليل آخر قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ لا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] لأن معنى القيوم القائم بنفسه القائم على غيره.

ودليل ثالث قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ [الرعد: ٢٣] يعني: كمن ليس كذلك، ومعلوم أن القائم على كل نفس بما كسبت هو الله عز وجل، فصار الوجود كله قائماً بالله تعالى إيجاداً، وإمداداً، وإعداداً.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

سبحانه فهو الحكيم الوارث

٣ دلت على وجوده الحوادث

# الشرح

أراد المؤلف رحمه الله أن يستدل على وجود الله عز وجل فاستدل بالحوادث على وجوده سبحانه وتعالى، يعني: أن حدوث الأشياء ذليل على وجود الله عز وجل، وتقرير هذا الدليل أن نقول: كل حادث لابد له من محدث، وإذا تتبعنا الأشياء وجدنا أنه لا محدث لهذا الحادث إلا الله عز وجل، ودليل هذا قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾؟ وجل، ودليل هذا قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾؟ [الطور: ٣٥]، الجواب: لا هذا ولا ذاك، يعني: لا هم خلقوا من غير خالق، ولا خلقوا أنفسهم، وحينئذ يتعين أن يكون لهم خالق.

والذي خلقهم هو الله سبحانه وتعالى، لأنه لا أحد يستطيع أن يقول عن نفسه: أنا الذي خلقت، حتى الأب والأم لا يستطيعان أن يقولا خلقنا ما في بطن الأم. فلو قال الأب أنا الذي خلقت ابني وجعلت له عينين ولساناً وشفتين وأصابع يبدين ورجلين، قال الناس له: كذبت ملء شدقيك. أين أنت من الجنين في بطن أمه؟! هل شققت البطن وجعلت تسوي هذا؟! هل نفخت فيه الروح؟ إذاً من يدعي ذلك كذاب، ولا يمكن أن يدعي ذلك أحد.

ولو قال قائل: إن الذي خلقه فلان الولي العظيم الكبير. فأين هو هذا الولي؟ أليس في قبره؟! والحق أن قائل هذا كذاب ألف مرة، ولو ذهب إلى قبر هذا الذي زعم لوجده إما أن يكون قد أكلته الأرض، أو هو جثة لا يملك لنفسه شيئاً. فكيف يملك لغيره؟!

إذاً: فالحوادث دليل على وجود الله لدليل سمعي ودليل عقلي.

فالدليل السمعي: قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بَلَ لاَّ يُوقِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦]

والدليل العقلي: أن كل حادث لابدله من محدث، ولا محدث للحوادث إلا الله عز وجل.

ولكن ينبغي أن نسأل: هل المؤلف رحمه الله أراد حصر الدليل على وجود الله عز وجل بهذه الطريق فقط؟ والجواب: لا. فإن كان أراد ذلك فلا شك أن هذا قصور، لأن الأدلة على وجود الله عز وجل كثيرة؛ شرعية وعقلية وحسية وفطرية.

فدلالة الفطرة على وجود الله أقوى من كل دليل لمن لم تجتله الشياطين، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ [الروم: ٣٠] بعد قوله: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنيفًا ﴾ فالفطرة السليمة تشهد بوجود الله ، ولا يمكن أن يعدل عن هذه الفطرة إلا من اجتالته الشياطين ، ومن اجتالته الشياطين فقد وجد في حقه مانع قوي يمنع هذا الدليل.

إذاً فكل حادث لابد له من مُحْدِث، والحقيقة أن دلالة الحوادث على المحدث دلالة حسية عقلية، أما كونها حسية فلأنها مشاهدة بالحس، وأما كونها عقلية فلأن العقل يدل على أن كل حادث لابد له من محدث، ولهذا سُئل أعرابي بم عرفت ربك؟ فقال: الأثر يدل على المسير، والبعرة تدل على البعير، فسماء ذات أبراج، وأرض ذات فجاج، وبحار ذات أمواج ألا تدل على السميع البصير؟ والجواب: بلى.

فهذا أعرابي استدل بعقله الفطري على أن هذه الحوادث العظيمة تدل على خالق عظيم عز وجل، هو السميع البصير.

فالحوادث دليل على وجود المحدث، ثم كل حادث منها يدل على صفة مناسبة غير الوجود، فنزول المطريدل بلاشك على وجود الخالق، ويدل على رحمته، وهذه الدلالة غير الدلالة على الوجود. وكذلك وجود الجدب والخوف والحروب تدل على وجود الخالق، وتدل على أمر ثان وهو غضب الله عز وجل وانتقامه، فكل حادث له دلالتان؛ دلالة كلية عامة تشترك فيها جميع الحوادث، وهي وجود الخالق، أي وجود المحدث، ودلالة خاصة في كل حادث بما يختص به؛ كدلالة الغيث على الرحمة، ودلالة الجدب على الغضب، وهكذا.

كذلك فإن هناك أدلة أخرى على وجود الخالق؛ فجميع الشرائع دالة على الخالق، وعلى كمال علمه، وحكمته، ورحمته؛ لأن هذه الشرائع لابد لها من مُشرِّع، والمشرع هو الله عز وجل.

وأيضاً فإن هناك دلالة أخرى وهي النوازل التي تنزل لسبب، فهي دالة على وجود الخالق؛ مثل دعاء الله عز وجل ثم استجابته للدعاء، فهو دليل على وجوده عز وجل، وهذه وإن كانت من باب دلالة الحادث على المحدث لكنها أخص، ولهذا لما دعا النبي على اللهم أغننا اللهم أغننا "(اللهم أغننا السحاب وأمطر قبل أن ينزل من المنبر، وهذا يدل على وجود الخالق، وهذا أخص من دلالة العموم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب الاستسقاء في خطبة الجمعة، . . . ، رقم (١٠١٤)، ومسلم، كتاب صلاة الاستسقاء، باب الدعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

ومن الدلائل رابعاً: الفطرة، فالفطرة السليمة تدل على وجود الخالق، وليست الفطرة التي فطر عليها الإنسان فقط، بل التي فُطر عليها جميع الخلق، حتى البهائم العجم تعرف خالقها، قال الله تعالى: ﴿ تُسَبِحُ لَهُ السَّمُواتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِحُ بِحَمْدهِ وَلَكن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِحُهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤] ، ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ ﴾ يعني ما من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم، والمسبح لا يسبح إلا من يعرفه.

إذاً: فالأدلة على وجود الخالق عز وجل أربعة: الحوادث على سبيل العموم، والشرائع، والحوادث الخاصة التي تكون لسبب، والفطرة.

ثم قال: (سبحانه فهو الحكيم الوارث) قوله: (سبحان) اسم مصدر سبح، والمصدر تسبيح، وأصل هذه المادة يدل على البعد، ومنه السبح في الماء لأن السابح يذهب بعيداً، والمراد بتسبيح الله عز وجل تنزيهه المتضمن لبعده عن كل نقص، والنقص إما أن يكون في أصل الصفة، وإما أن يكون بمقارنتها بغيرها.

ففي أصل الصفة نقول: هو حي، عليم، قادر، حكيم، عزيز، فكل صفاته ليس فيها نقص، فهو حي حياة لا نقص فيها، سميع سمعاً لا نقص فيه، عليم علماً لا نقص فيه، فلا نقول مثلاً إن علمه عز وجل مسبوق بجهل، أو أنه يلحقه نسيان.

والنقص باعتبار مقارنتها بغيرها: بأن ننزهه عن مماثلة المخلوقين؛ لأن تثيله بالمخلوقين يعتبر نقصاً، فلا نقول مثلاً إن وجه الله عز وجل كوجه المخلوق.

فصار ـ بذلك ـ النقص دائراً بين شيئين:

الأول: نقص الصفة بذاتها فصفاته غير ناقصة.

والثاني: نقصها باعتبار مقارنتها بصفة المخلوق، فإنه لا مقارنة بين صفات الخالق وصفات المخلوق، فهو منزه عن النقص في صفاته، وعن النقص بمشابهته أو بمماثلته بالمخلوقين.

ونحن نقول في كل صلاة: (سبحان ربي الأعلى). فهل نحن حينما نقول: (سبحان ربي الأعلى) باعتبار أنه ذكر وثناء على الله ؟ والجواب: أن الغالب على الناس عموماً وخصوصاً أنهم إذا قالوا: (سبحان ربي الأعلى) لا يشعرون إلا بالثناء على الله والتنزيه المطلق، ولا يستحضرون معنى: اللهم إني أنزهك يا ربي عن مماثلة المخلوقين، وعن كل نقص في صفاتك، فلا يشعر القائل بهذا المعنى إلا قليلاً.

وقوله: (فهو الحكيم الوارث). الحكيم مأخوذ من الحُكم والإحكام؛ فالإحكام الذي هو فعل الحكمة أو وصف الحكمة، والحكم الذي هو القضاء، فلله عزو وجل الحكم، وحكمه كله إحكام: أي إتقان، والإتقان يعني الحكمة؛ لأن الإتقان أن يوضع الشيء في موضعه على وجه لا خلل فيه، والله سبحانه وتعالى في أفعاله وأحكامه كذلك.

قال العلماء ـ رحمهم الله ـ : والحكم حكمان : حكم كوني ، وحكم شرعى .

فمثال الحكم الكوني: قوله سبحانه وتعالىٰ عن أحد إخوة يوسف ﴿ فَلَنْ

أَبْرَحَ الأَرْضَ حَتَّىٰ يَأْذَنَ لِي أَبِي أَوْ يَحْكُمَ اللَّهُ لِي ﴾ [يوسف: ٨٠] هذا حكم كوني وليس حكماً شرعياً؛ لأنه من حيث الحكم الشرعي قد حكم الله له، فهذا حكم يتعين أن يكون حكماً كونياً.

ومثال الحكم الشرعي قوله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠] هذا حكم شرعي ولا يتضمن حكماً كونياً.

أما قوله تعالى: ﴿ لَهُ الْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [القصص: ٨٨]، فهذا يشمل الكوني والشرعي، وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ ﴾ [التين: ٨]، يشمل الحكم الكوني والحكم الشرعي. إذاً أحكام الله عز وجل كونية وشرعية.

فإذا قال قائل: نحن لا نشك في أن أحكام الله تعالى كونية وشرعية. لكن ما الفرق بينهما؟.

فالجواب: أن الفرق بينهما من وجهين:

أولاً: الحكم الكوني واقع لا محالة وشامل لكل أحد.

أما الحكم الشرعي فقد يقع وقد لا يقع، بمعنى أنه قد يُنفَّذ وقد لا يُنفَّذ، أما من حيث إن الله حكم به فهو واقع لا شك فيه. فالحرام حرام واقع، لكن هل ينفذ أو لا؟ قد ينفذ وقد لا ينفذ، وإذا قضى الله عز وجل بأن هذا واجب على العباد فقد يفعلونه وقد لا يفعلونه، لكن إذا حكم كوناً بأن هذا واجب على العباد، أي: واقع عليهم فلابد أن يقع.

ثانياً: الحكم الكوني يكون فيما يرضاه الله وما لا يرضاه، فقد يحكم الله عز وجل بأن يقع الكفر والشرك والزنا والفواحش، لكنه لا يرضاها شرعاً.

أما الحكم الشرعي فلا يكون إلا فيما يرضاه الله عز وجل، إما أن يرضى وجوده، وإن وجوده وإما أن يرضى عدمه، فإن كان مأموراً به فقد رضي وجوده، وإن كان منهياً عنه فقد رضى عدمه.

وقوله (الحكيم) سبق أن الحكيم بمعنى الحاكم وبمعنى المُحْكَم، وكل أحكام الله سبحانه وتعالى الكونية والشرعية كلها محكمة مبنية على الحكمة، فما من حكم كوني حكم الله به إلا وهو مطابق للحكمة، وما من حكم شرعي حكم الله به إلا وهو مطابق للحكمة.

والحكمة نوعان: غائية وصورية:

أما الغائية: فهي بمعنى أن الشيء إنما كان لغاية حميدة.

والصورية: بمعنى أن كون الشيء على هذه الصورة المعينة لحكمة، فإذا تدبرت الصلاة وكونها على هذا الوجه: قيام، ثم ركوع، ثم قيام، ثم سجود، ثم قعود، هذه صورية مطابقة للحكمة تماماً.

كذلك الغاية منها أيضاً حكمة؛ فالغاية منها: الثواب والأجر عند الله عز وجل:

وهكذا أيضاً المخلوقات؛ فكون الشمس بهذا الحجم، وبهذه الحرارة وبهذا الارتفاع هذه صورية، هذا مناسب للحكمة تماماً. ثم الثمرات الناتجة عن الشمس غائية.

فالحاصل أن حكمة الله عز وجل تتعلق بالشيء من حيث صورته، ومن حيث غايته، وكل ذلك مطابق للحكمة.

ولكن هل الحكمة معلومة للخلق؟ . والجواب: أن الحكمة قد تكون معلومة، وقد تكون غير معلومة، لكن كونها غير معلومة لا يعني أنها معدومة، بل إنها موجودة لكن لقصورنا أو تقصيرنا لم نصل إليها.

والأحكام الشرعية إذا لم يعلم العلماء حكمتها سمَّوها بالأحكام التعبدية، ولهذا لو قال قائل: ما الحكمة في أن تكون صلاة الظهر أربعاً دون ثمان؟، قلنا: الحكمة تعبدية ليس للعقل فيها مجال.

فهم يقولون: إن عُلمت حِكْمَة الحكم فهو حكم معقول المعنى، مع ما فيه من التعبد لله ، وإن لم تُعْلَم فهو حكم تعبدي ليس لنا أمامه إلا التعبد. وأيهما أقوى في التعبد: الامتثال للحكم التعبدي أو للحكم المعقول المعنى؟ الأول أبلغ في التذلل، فكونك تقبل الحكم وإن لم تعرف حكمته هذا أبلغ؛ لأن كون الإنسان لا يقبل الحكم إلا إذا علم حكمته فيه نوع من الشرك، وهو عبادة الهوى، وأنه إذا وافق الشيء هواه وأدرك حكمته قبله واطمأن إليه ورضي به، وإن لم يكن صار عنده فيه تردد.

والناظر إلى الناس اليوم يجد أن أكثرهم يطلبون العلة العقلية، حتى إن بعضهم إذا قلت له: قال الله ورسوله. يقول: وما الحكمة؟ فهلا علم هؤلاء أنهم مأمورون إن كانوا مؤمنين أن تكون الحكمة عندهم قول الله ورسوله، ولهذا لما سئلت عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها: «ما بال الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟» فأجابت: «كان يصيبنا ذلك فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة»(١)، إذاً هذه هي الحكمة التي نجيب بها على هذا السؤال، وبهذه الحكمة لا يكن لأحد أن يتكلم بعد ذلك إن كان مؤمناً.

لكن إذا ذهبنا نأتي بعلل معقولة، قد تكون مقصودة للشرع وقد لا تكون، أوردُوا علينا وناقضونا؛ لأن هؤلاء إنما يريدون الجدل، فكلما أتيت

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم، كتاب الحيض، باب وجوب قضاء الصوم على الحائض دون الصلاة، رقم (٣٣٥).

بعلة نقضوها، ولهذا نقول لكل من سأل: ما الحكمة في هذا؟ نقول: الحكمة قول الله ورسوله إن كنت مؤمناً لأن الله عز وجل يقول: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمِن وَلا مُؤْمِن وَلا مُؤْمِن وَلا مُؤْمِن وَلا مُؤْمِن وَلا مُؤْمِن وَلا مُؤْمِن اللّه ورسوله أمْراً أن يَكُون لَهُم الْخِيرةُ مِن أَمْرِهِم ﴾ [الاحزاب: ٣٦] وبهذا نسد عليه الباب، فإن أراد أو حاول أن يجادل فإيمانه ضعيف لا شك؛ لأن فرض المؤمن أن يقول: سمعنا وأطعنا.

وخلاصة القول أن باب الحكمة باب عظيم، ينبغي للإنسان أن يعقله وأن يؤمن به إيماناً تاماً، وأن يعلم أن أفعال الله مقرونة بالحكمة، خلافاً لمن قال: إن أمره وفعله لغير حكمة بل لمجرد المشيئة، فإن في هذا من تنقص الله عز وجل ما هو معلوم.

وقوله: (الوارث) هذا الإسم جاء في القرآن الكريم بصيغة الجمع وبالفعل؛ قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الأَرْضُ وَمَنْ عَلَيْهَا﴾ [مرم: ٤٠]، وقال تعالى: ﴿وَكُنَّا نَحْنُ الْوَارِثِينَ﴾ [القصص: ٨٥]، فالوارث معناه: الذي يرث من قبله، ولا شك أن الله هو الآخر الذي ليس بعده شيء، فإذا كان الآخر الذي ليس بعده شيء، فالله سبحانه وتعالى هو الوارث لكل شيء، فالله سبحانه وتعالى بعده، فهو الآخر الذي ليس بعده شيء. كل من سواه فإن الله سبحانه وتعالى بعده، فهو الآخر الذي ليس بعده شيء.

فالحاصل أن هذه الأبيات الثلاثة الأولى كلها ثناء على الله عز وجل، وقد اعتاد المصنفون رحمهم الله أن يبدأوا مصنفاتهم بالثناء على الله عز وجل، وجل، ثم بالصلاة على رسوله وسلام الله الله عن وجل، والنبي على الطريق الموصل إلى الله، فكان حقه بعد حق الله سبحانه وتعالى.

# ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٤- ثم الصلاة والسلام سرمدا على النبي المصطفى كنز الهدى

### الشرح

قوله: (ثم الصلاة والسلام سرمدا) ثم: أي بعد الثناء على الله أُثنّي بذكر حق الرسول على، وذلك بالصلاة والسلام عليه، وأعظم حقوق البشر حق النبي على، فهو أحق من الوالدين وأحق من الأقارب، بل وأحق من النفس، ولهذا يجب تقديم محبته على النفس، فيجب فداؤه بالنفس عليه الصلاة والسلام، ولا أحد من الخلق يحب فداؤه بالنفس إلا محمد على، ولا أحد من الخلق يجب تقديم محبته على النفس إلا محمد على، ولهذا لا أحد من الخلق يجب تقديم محبته على النفس إلا محمد على، ولهذا لا يؤمن الإنسان حتى يكون الله ورسوله أحب إليه عما سواهما، ولا يمكن أن يؤمن الإنسان حتى يكون الرسول على أحب إليه حتى من نفسه.

وقوله: (ثم الصلاة والسلام سرمدا) يعني أبداً. والصلاة تكلم العلماء رحمهم الله في معناها، ولكن أصح الأقوال فيها ما قاله أبو العالية الرياحي من أنها: ثناء الله على عبده في الملأ الأعلى (١)، فصلاة الله على رسوله يعني ثناءه عليه في الملأ الأعلى أن الله تعالى يذكر أوصاف النبي عليه الحميدة عند الملائكة ويثنى عليه.

وذهب بعض أهل العلم رحمهم الله إلى أن الصلاة هي الرحمة ولكن قولهم هذا ضعيف، والدليل على ذلك أن الله سبحانه وتعالى ذكر الرحمة والصلاة في آية واحدة، فغاير بينهما، فقال: ﴿ أُولَٰئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ [البقرة: ١٥٧] والعطف يقتضى المغايرة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري تعليقاً بصيغة الجزم.

ووجه آخر أن العلماء رحمهم الله اتفقوا على جواز الدعاء بالرحمة لأي شخص من المؤمنين، واختلفوا في جواز الصلاة، وهذا يدل على أن الصلاة غير الرحمة، فالرحمة عامة، والصلاة أخص من مطلق الرحمة، والصحيح جوازها ما لم يتخذ شعاراً لهذا الشخص المعين، فإن اتخذ شعاراً لهذا الشخص المعين فهو ممنوع، لأنه خصه بخصيصة يفهم منها معنى فاسد.

فالصلاة إذاً ثناء الله على عبده في الملأ الأعلى، فإذا صليت على النبي على النبي على اللهم أثن عليه في الملأ النبي على ، فقلت: اللهم صل على محمد، فالمعنى: اللهم أثن عليه في الملأ الأعلى، فإن قلت ذلك مرة فإن الله يصلي عليك عشراً، يعني إذا سألت الله أن يثني على رسوله مرة واحدة أثنى الله عليك عشر مرات.

وقوله: (والسلام) بمعنى السلامة من كل آفة، والسلام على الرسول ﷺ من كل آفة.

فإن قال قائل: إن النبي عَلَيْكَ قد مات، فما معنى الدعاء له بالسلامة؟ فالجواب: أن دعاءنا له بالسلامة يشمل السلامة في الدنيا والسلامة في الآخرة.

ففي الآخرة: إذا لم يسلم الله البشر هلكوا، ولهذا كان الناس يمرون على الصراط، وكان دعاء الأنبياء يومئذ: «اللهم سلم اللهم سلم»(١)

وفي الدنيا: ندعو أن الله يسلم الرسول عليه الصلاة والسلام، وذلك بأن يسلمه من العدوان عليه، أي على جسده، أفليس قد ذكر في التاريخ أن رجلين أرادا أن يستلبا جسد النبي عليه الصلاة والسلام؟ إذاً فنحن ندعو الله

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الأذان، باب فضل السجود، رقم (٨٠٦)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية، رقم (١٨٢).

أن يسلمه حتى في الدنيا أي يسلم جسده.

ثم ربما يقال إن المسألة أوسع من ذلك، بأننا نسأل الله تعالى أن يسلمه في الدنيا أي يسلم شريعته من أن ينالها أحد بسوء؛ لأن شريعة الإنسان لاشك أنه يذود عنها كما يذود عن نفسه، فالإنسان يذود عن مبدئه وعن شريعته وعن طريقه كما يذود عن نفسه، وما أكثر الذين يستميتون من أجل تحقيق مدعوتهم.

إذاً: فالسلام على رسول الله ﷺ يكون في الدنيا والآخرة، ويكون بسلامته عليه الصلاة والسلام نفسه، وبسلامة شريعته.

وقوله: (على النبي): النبي: هل هو بالهمز وخفف أو بالياء التي أصلها الواو؟ قيل: إن أصله من النبوة، من نبا ينبو نبواً، وهو الارتفاع؛ لأن نبا بعنى ارتفع، ولا شك في ارتفاع رتبة النبي عَلَيْق، وعلى هذا فيكون النبي أصلها النبيو لكن اجتمعت الواو مع الياء وسبقتها الياء بالسكون فقلبت الواو ياء فصارت النبي.

وقيل: إنه من النبأ بمعنى الخبر، لأن النبي منبًّا ومُنْبِئ، ولكن سهلت الهمزة إلى ياء لكثرة الاستعمال، فأصلها النبِيء، ثم سهل فصارت النبي.

والقاعدة: أنه إذا احتمل اللفظ معنيين لا يتنافيان حمل عليهما جميعاً، فنقول هو مشتق من هذا ومن هذا؛ لأن النبي ﷺ رفيع المنزلة، وهو أيضاً مُنْبِعٌ ومُنْبَاً.

وقوله: (المصطفى): يعني المختار، لأنه مأخوذ من الصفوة، وصفوة الشيء خياره، فهو ﷺ مصطفى أي مختار على جميع الخلق، فهو ﷺ أفضل الخلق.

والدليل على أنه أفضل الرسل:

أولاً: أن الله تبارك وتعالى قال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِينَ لَمَا آتَيْتُكُم مِن كَتَابٍ وَحِكْمَة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدّقٌ لَمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنصَرُنَّهُ ﴾ كَتَابٍ وَحِكْمَة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدّقٌ لَمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنصَرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا وَآل عمران: ٨١] فالتزموا بذلك ﴿ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالُ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِن الشَّاهِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٨١] فهذه الآية نص صريح في أن محمداً عليه إمام الأنبياء، وأنه يجب عليهم اتباعه؛ لأن الذي جاء مصدقاً لما معهم، هو الرسول عليه الصلاة والسلام، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقّ مُصَدّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨]

ثانياً: أنه في ليلة المعراج، لما صلى الأنبياء كان إمامهم محمداً عليه فهو صفوة الصفوة عليه الصلاة والسلام، ولهذا نقول: المصطفى.

فإذا قال قائل: أليس الله تعالى قد اتخذ إبراهيم خليلاً، والخلة أعلى أنواع المحبة؟

فالجواب: بلى، لكنه قد اتخذ أيضاً محمداً خليلاً، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «إن الله اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً»(١).

فإن قال قائل: أليس الله تعالى قد كلم موسى تكليماً؟

فالجواب: بلئ، ولكنه أيضاً كلم محمداً على تكليماً، فإذا كان الله قد كلم موسئ وموسئ في الأرض، فقد كلم سبحانه وتعالى محمداً ومحمد فوق السموات السبع. فما من صفة كمال لنبي من الأنبياء إلا ولرسول الله (١) رواه مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب النهي عن بناء المساجد على القبور، رقم (٥٣٢).

عَيِّقَةً مثلها أو خير منها، وما من آية لنبي إلا كان لمحمد عَيَّقَةً مثلها أو لأتباعه، ومعلوم أن الكرامات للأتباع كالمعجزات للنبي المتبوع.

وهناك كلمة يقولها من يزعمون أنهم يعظمون الرسول على حيث يقولون: محمد حبيب الله وإبراهيم خليل الله، وهذا نقص في جانب الرسول عليه الصلاة والسلام؛ لأن الخلة أعلى من المحبة، ولهذا نقول إن الله يحب المحسنين والمتقين، ويحب الأنبياء، المحسنين والمتقين، ويحب الأنبياء، ولا نقول إنه خليل للمحسنين والمتقين، ويحب الأنبياء لا نثبت لهم الخلة من الأنبياء لا شك، ومن سواهم من الأنبياء لا نثبت لهم الحبة بلا شك، ونثبت المحبة للمؤمنين وللمحسنين وللمقسطين وما أشبه ذلك، لكن الخلة أعظم وأكمل.

مسألة: هل المصطفى من أسماء النبي عَلَيْهُ؟

الجواب: لا، بل الظاهر أنه من أوصافه، والعجيب أن بعض الناس يكرر فيقول: قال المصطفى . . . وقال المصطفى . . . مع أن الصحابة رضي الله عنهم أشد منا تعظيماً للرسول عليه الصلاة والسلام، وأعلم منا بمناقبه ولم يقولوا ذلك ؛ فلم يقل أبو هريرة: قال المصطفى، ولا قاله أحد من الصحابة، وفي كل كتب الحديث يقول الصحابي: قال رسول الله، قال نبي الله، قال أبو القاسم، وما أشبه ذلك، لكن الناس في الوقت الحاضر ابتلوا بصياغة الألفاظ، ولم ينظروا إلى من سبقهم، والحقيقة أنه ينبغي لنا أن نظر إلى من سبق.

ومثل ذلك ما يقوله بعض الناس الآن إذا أراد أن يقول: قال الله تعالى ، يقول: قال الحق، وهذا قول الحق. ولا شك أن الله هو الحق المبين لكن يا

أخي قل: قال الله. فالنبي عليه الصلاة والسلام - وهو لا شك أنه أعلم بالله منك، وأشد تعظيماً لله منك - كان إذا أراد أن يتحدث عن الله عز وجل بالحديث القدسي يقول: «قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك»، ولم يقل على قال الحق، ولكن بعض الناس يريد أن يجدد، والتجديد في مثل هذه الأمور لا ينبغي، واتباع السلف في هذه الأمور أولى من التجديد.

وقوله: (كنز الهدى): يعني أن الرسول عليه الصلاة والسلام هو الكنز، لكن ليس كنز الذهب والفضة، ولكنه كنز الهدى، أي: هدى الدلالة والإرشاد، فالنبي عليه الصلاة والسلام هو العَلَم والمنار الذي يهتدى به، لكنه ليس كنز الهدى الذي بمعنى التوفيق، فإن الرسول على لا يستطيع أن يهدي أحداً أبداً.

ولو كان النبي على يستطيع أن يهدي أحداً لهدئ عمه أبا طالب الذي أحسن إليه، ودافع عنه، وناضل عنه، وحماه. ومع ذلك كان يقول له عند موته: «يا عم قل لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله»(١)، ولكنه والعياذ بالله قد حقت عليه كلمة العذاب، فلم يقل هذا، وإنما كان آخر قوله: هو على ملة عبد المطلب، فأبئ أن يقول لا إله إلا الله، ولكن من أجل أن هذا الرجل دافع عن الإسلام، وحمل النبي على وأتباعه، جازاه الله عز وجل بجزاء لم يكن لغيره من الكافرين، فأذن الله لنبيه أن يشفع فيه فشفع فيه النبي عليه الصلاة والسلام، أي في أبي طالب، فكان في ضحضاح من نار وعليه الصلاة والسلام، أي في أبي طالب، فكان في ضحضاح من نار وعليه

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله، رقم (٢٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب المناقب، باب قصة أبي طالب، رقم (٣٨٨٤).

نعلان من نار يغلي منهما دماغه، أعوذ بالله، وهو أهون أهل النار عذاباً (١٠)، إذا كان الدماغ يغلي وهو أبعد ما يكون عن النعلين، فما بالك بما تحته؟!

ولهذا نقول إن الرسول على (كنز الهدئ)، أي هدى العلم والدلالة دون التوفيق والعمل، فإنه لا يستطيع أن يهدي أحداً هداية توفيق وعمل، وإذا كان هذا في حق الرسول على ففي حق غير الرسول من باب أولى، وبناءً على ذلك فنحن لا نملك هداية الناس هداية توفيق، وإنما علينا أن نهديهم هداية دلالة وإرشاد، ونسأل الله أن يعيننا على ذلك، فما أكثر ما قصرنا حتى في الدلالة والإرشاد، فنحن وظيفتنا أن ندل ونرشد ونبين وندعو ونأمر وننهي ونغير، وكل هذا بقدر الاستطاعة.

فهنا بيان ودعوة وأمر وتغيير. وكثير من الناس يظنون أن معناها واحد، ولسر كذلك:

فالبيان: أن تبين بياناً عاماً للناس.

والدعوة: أن تقول افعلوا - يا أيها الناس - وتدعوهم ، كالذي يدعو الغنم للشرب وما أشبه ذلك .

والأمر: أن تقول يا فلان افعل كذا، فالأمر أخص من مجرد الدعوة، ثم بعد ذلك التغيير وهو أعلى شيء كما لو رأيت مثلاً آلة لهو فلا تنهى وتقول: يا فلان لا تستعملها، بل تأخذها وتكسرها.

وكل هذا والحمد لله منوط بالاستطاعة لقول النبي ﷺ: «من رأى منكم منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه»(٢).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب أهون أهل النار عذاباً..، رقم (٢١٢، ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان. . . ، رقم (٤٩).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٥- وآله وصحبه الأبرار معادن التقوى مع الأسرار

### الشرح

قوله: (وآله وصحبه الأبرار) الآل تطلق على معان، وأصح ما نقول فيها: إنها إن قرنت بالأتباع فالمراد بها المؤمنون من قرابته، وذلك مثل أن نقول: وآله وأتباعه؛ وذلك لأن العطف يقتضي المغايرة، وإذا ذكرت وحدها ولم تقرن بالأتباع، فالمراد بآله أتباعه على دينه، ويشمل المؤمنين من قرابته، وهذا هو أصح ما قيل في الآل.

وعبارة المؤلف رحمه الله ليس فيها ذكر الأتباع، حيث قال: (وآله وصحبه) إذاً نقول: المراد بآله هم أتباعه على دينه.

وفي التشهد نقول: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد» فالمراد بالآل هنا أتباعه على دينه، لأنه لم يذكر الأتباع، لكن إذا قلنا: اللهم صل على محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان. صار المراد بالآل المؤمنين من قرابته، وقد قال الناظم:

آل النبي هم أتباع ملته من الأعاجم والسودان والعرب لو لم يكن آله إلا قرابته صلى المصلي على الطاغي أبي لهب لأن أبا لهب من قرابته، لكن الصواب أن الذين قالوا إن الآل هم القرابة لا شك أنهم يريدون المؤمنين من قرابته؛ لأنه لا يمكن أبداً لأي مؤمن أن يقول: إنني إذا قلت: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، أنني أقصد

أبا لهب، بل يجب علينا أن نتبرأ من أبي لهب ومن غيره من أقارب الرسول عليه الصلاة والسلام ممن مات على الكفر.

مسألة: هل زوجات النبي عَلَيْهُ يعتبرن من آله؟

الجواب: الصحيح أنهن من آله.

وقوله: (وصحبه)، الصحب والأصحاب والصاحب ـ في اللغة العربية ـ تدل على المرافق الملازم، ولهذا نقول إن أصحاب النار هم أهلها الخالدون فيها، ولا يكون الإنسان صاحباً إلا بملازمة طويلة، إلا أصحاب رسول الله على فإن مجرد الملاقاة مع الإيمان به تكون بها الصحبة؛ فالصحابي من اجتمع برسول الله على مؤمناً به ومات على ذلك، حتى وإن لم يجتمع به إلا لحظة واحدة فهو صحابي.

وقوله: (الأبرار): جمع بَرَّ، وضدها الفجار، قال الله تعالى: ﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ كَتَابَ الأَبْرَارِ كَتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي سِجِينٍ ﴾ [المطففين: ٧] وبعد ذلك قال: ﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِيَينَ ﴾ [المطففين: ١٨].

فالأبرار جمع بر، وضده الفاجر، والبر في الأصل كثير الخير، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيمُ ﴾ [الطور: ٢٨] فالأبرار هم الذين أكثروا من الأعمال الصالحة.

ولا نعلم أحداً من الخلق أكثر عملاً في الصالحات من الصحابة رضي الله عنهم، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم»(١) ويجب علينا نحن خلّف الأمة أن نعرف لهؤلاء

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الشهادات، باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد، رقم (٢٦٥٢)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة رضي الله عنهم، رقم (٢٥٣٣).

السلف حقهم وقدرهم، وأن نحترمهم في أقوالهم وأفعالهم ما وجدنا لها مكاناً في الاحترام.

ومن المؤسف أن من الخلف اليوم ولا سيما بعض المدَّعين للاجتهاد، الذين يُدَّعيٰ أنهم مجتهدون على الإطلاق، وأنهم كالثريا بالنسبة للثرى مع العالم الآخر، من المؤسف أن هؤلاء عندما تقول لهم: قال فلان من الصحابة المعروفين بالفقه والعلم، يقول: هذا قول صحابي، ولا نوافق، وبهذه البساطة يتكلم بهذا الكلام، ويقول: قول صحابي ولا نعمل به.

وبهذا حكم على خليفة المسلمين الثالث، وعلى المسلمين عموماً بالضلال، لأني لا أعلم إلى ساعتنا هذه أن أحداً من الصحابة أنكر على عثمان رضي الله عنه هذا الأذان، فيكون الصحابة رضي الله عنهم مجمعين على إقرار الضلالة، ويكون الخليفة الراشد ضالاً؛ لأن كل بدعة ضلالة.

وهذا والعياذ بالله عزور بالنفس وزهو، ولا شك أن من ترافع إلى هذا الحد سوف يضعه الله، وأن من تواضع لله رفعه الله، ويجب علينا أن نعرف لهؤلاء السلف حقهم ومنزلتهم عند الله، في العلم، وفي العبادة، صحيح إذا قال أحدهم قولاً مخالفاً للكتاب والسنة والإنسان غير معصوم فلنا أن نرده لكن نرده مع الاعتذار عنهم، أما أن نرد بهذه الوقاحة في أمر اجتهادي، قد

يكون الصواب مع الصحابة لا معك، فهذا غلط.

وحدثني بعض الأخوة أنه جاءهم رجل وقال لهم: إن التكبير:
«الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر ولله الحمد»، هذا ليس بصحيح، ولا يقال، لأنه لم يصح عن النبي رضي أنه مروي عن عمر وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهما؛ خليفتان من خلفاء المسلمين، أن صفة التكبير: «الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر ولله الحمد»، وعن ابن مسعود وغيره من الصحابة رضي الله عنهم التكبير ثلاث مرات، فكيف نقول: إن هذا لا يقال لأنه قول صحابي وليس فيه حديث عن الرسول رسول الله المسول المسو

ثم إن قول الصحابي خير من قولك، وأنا لا أقول عين هذا القول، ولكن أقول لا تنكر هذا القول لأن الإنكار يحتاج إلى دليل، وقول الصحابي إذا لم يخالف الدليل دليل، وهذا على قاعدة الإمام أحمد ابن حنبل رحمه الله، وعلى ظاهر الأدلة العامة، قال رسول الله على الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم»(١).

فالمهم أنه ينبغي لنا أن نحذر من هؤلاء وطريقتهم، الذين لا يقيمون وزناً للسلف الصالح، ولا يحترمونهم، ويعدون القول منهم كقول السُوقَة من الناس اليوم، فإن الواجب أن نحترم أقوالهم، وإذا رأيناها مخالفة للدليل نطلب لهم العذر؛ ونقول لعله لم يبلغه، أو لعله تأول، والصحابة رضى الله

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص ٥٩.

عنهم لما علموا أن عثمان رضي الله عنه بإتمامه الصلاة في منى ليس على صواب، ما شنعوا عليه ولا انفصلوا عنه في الصلاة، بل أتموا الصلاة.

ومن ذلك أننا رأينا في المسجد الحرام أقواماً إذا صلوا خمس تسليمات انصرفوا، بحجة أن هذا الإمام مبتدع، وسبب ذلك عندهم قول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «كان النبي على لا يزيد في رمضان ولا غيره على إحدى عشرة ركعة»(۱). إذاً فما زاد على ذلك فهو بدعة.

وكأنه نسي أن الذي كان لا يزيد على إحدى عشرة ركعة ، قال حين سأله السائل عن صلاة الليل: «صلاة الليل مثنى مثنى فإذا خشي أحدكم الصبح على واحدة»(٢) ولم يحدد الرسول على ذلك بعدد بل قال: إذا خشيت الصبح ولو كنت مصلياً مائتي ركعة -، فصل ركعة توتر لك ما صليت.

ثم نسي قول الرسول عليه الصلاة والسلام: «إنما جعل الإمام ليؤتم به»(٣) وهذا إمام شرعي مجعول في المسجد الحرام أو المسجد النبوي أو غيره من المساجد.

وكأنه نسي أن الرسول عَلَيْتُ قال: «من قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب قيام النبي ﷺ بالليل، رقم (١١٤٧)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة الليل. . . ، رقم (٧٣٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الصلاة، باب الحلق والجلوس في المسجد، رقم (٤٧٣)، ومسلم كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة الليل مثني مثني، رقم (٧٤٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة في السطوح...، رقم (٣٧٨)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب ائتمام المأموم بالإمام، رقم (١١٤).

قيام ليلة »(٤). ولو كان نبينا عليه الصلاة والسلام قال: من زاد عن إحدى عشرة ركعة أو ثلاث عشرة ركعة فلا تصلوا خلفه، لكان انصراف هذا الرجل على حق، لكن أنَّى له ذلك؟! بل قال: «من قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة».

فأنا أحذر من هؤلاء وطريقتهم، وأقول: إنه يجب علينا أن نحترم أقوال سلفنا الصالح، ولكننا لا نعتقد عصمتهم، بل نقول: إن الخطأ جائز عليهم كما هو علينا أجوز، ولكن إذا رأينا خطأ بيناً مخالفاً للكتاب والسنة فإننا لا نقبله، ولكن نعتذر عمن علمنا حسن قصده.

حتى من بعد الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ ، فهناك أئمة يخطئون ، وهناك أتباع للأئمة لكنهم أئمة في مذاهبهم يخطئون ، ولكن لا نتخذ من هذا الخطأ جفاء معهم ولا ينبغي الكلام عليهم بما لا ينبغي ، بل إذا أخطأوا اعتذرنا عنهم ، وقلنا : نحن لا نتبع إلا ما قام الدليل عليه ، ولكن هؤلاء أخطأوا وربما يكون لهم عذر ، ومن قرأ كتاب شيخ الإسلام رحمه الله رفع الملام عن الأئمة الأعلام ، تبين له كيف يُعامل الأئمة والعلماء ـ رحمهم الله \_ .

أما أن نستعز بأنفسنا ويرئ الواحد منا نفسه كأنه رسول يوحى إليه، فهذا خطأ عظيم. والغالب أن هؤلاء يحرمون بركة العلم، ولا أعني ببركة العلم ألا يكون عندهم علم واسع، بل قد يكون عندهم علم واسع، لكن يحرمون بركته؛ من خشية الإنسان لربه عز وجل وإنابته إليه، والحقيقة أن

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي، كتاب الصوم، باب ما جاء في قيام شهر رمضان، رقم (٨٠٦)، والنسائي، كتاب قيام الليل وتطوع النهار، باب قيام شهر رمضان، رقم (١٦٠٥)، وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب ما جاء في قيام شهر رمضان، رقم (١٣١٧).

العلم إذا لم يثمر خشية الله عز وجل، والإنابة إليه، والتعلق به سبحانه وتعالى، واحترام المسلمين، فإنه علم فاقد البركة، بل قد يختم لمن سلك هذا المسلك بخاتمة سيئة، مثلما علمنا أناساً علماء فطاحل، لكنهم والعياذ بالله ـ ختم لهم بسوء الخاتمة لأنهم اعتزوا بأنفسهم، وفخروا بأنفسهم، وازدروا غيرهم، وهذا خطير جداً نسأل الله أن يعافينا وبقية إخواننا المسلمين من ذلك.

وقوله: (معادن التقوى مع الأسرار) المعدن: أصل الشيء، ومنه المعادن الأرضية التي هي أصل هذه الجواهر النفيسة.

وقوله: (التقوى): أصلها وقُوكَىٰ مأخوذة من الوقاية، والتقوىٰ: هي اتخاذ الإنسان وقاية من عذاب الله، بفعل أوامره واجتناب نواهيه. وهذا هو أجمع ما قيل فيها.

إذاً: فالتقوى اسم جامع لفعل الأوامر وترك النواهي، لكن أحياناً يقال: البر والتقوى، فإذا قيل البر والتقوى، صار البر فعل الطاعات والتقوى ترك المنهيات.

وإلا فإن ذكرت التقوى وحدها شملت البر، وإن ذكر البر وحده شمل التقوى.

وقوله: (مع الأسرار): الأسرار جمع سر، والمراد به هنا الاطلاع على خفايا العلوم والمناهج. والمناهج يعني السبل والطرق والأخلاق التي يتخلقون بها، فلا أحد أعمق علماً من الصحابة رضي الله عنهم، ولا أحد أقل تكلفاً من الصحابة رضي كل ما روي عن

الصحابة رضي الله عنهم في أبواب العلم لوجدته ينقص كثيراً عن مؤلف من مؤلفات علماء الكلام؛ الذي ليس فيه إلا حشو الكلام الذي لا منفعة فيه، بل فيه مضرة؛ أدناها إضاعة الوقت.

وأنت تجد كلام الصحابة رضي الله عنهم سهلاً واضحاً سلساً، ليس فيه تكلف ولا تشدُّد، بل كله مبني على السهولة ، لما أفطر الناس في عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قبل أن تغرب الشمس لأنها كانت غيماً - ثم طلعت الشمس، قالوا: يا أمير المؤمنين إن الشمس قد طلعت، قال: «الخطب سهل إننا لم نتجانف لإثم» كلمات يسيرة واضحة سهلة بينت الحكم والحكمة ، الخطب سهل لأننا لم نتجانف لإثم، إذاً لا شيء علينا، وفي رواية أخرى قال: «الخطب سهل لأننا لم نقضي يوماً مكانه» فيكون له في المسألة قولان.

فعلم السلف رحمهم الله وخصوصاً الصحابة رضي الله عنهم، وخصوصاً الخلفاء الراشدين، تجده سهلاً بيناً واضحاً، حتى النفس تلتذ له ولسماعه، فهذا هو المقصود بقول المؤلف رحمه الله (الأسرار) فالأسرار إذا جمع سر، والمراد بها خفايا العلوم والأخلاق التي تكون عند الصحابة رضي الله عنهم، بدون تكلف وبدون تعمق، بل بكل سهولة تجري على النفوس وعلى القلوب مجرى سهلاً هيناً.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

كالفرع للتوحيد فاسمع نظمي لعاقل لفهمه لم يبتغ

٦- وبعد فاعلم أن كل العلم
 ٧- لأنه العلم الذي لا ينبغى

# الشرح

قوله: (وبعد فاعلم) بعد: أي بعد ما ذكر من الحمد والثناء على الله عز وجل، والصلاة والسلام على رسوله وآله، (فاعلم ...) وبعد هنا مضمومة ضمة بناء؛ لأنه حذف المضاف إليه ونُوي معناه، وهذه الكلمات ـ بعد وأخواتها ـ يقول النحويون فيها إنها لا تخلو من أربع حالات:

الحال الأولى: أن يحذف المصاف إليه وينوى معناه وحينتذ تبنى على الضم.

الحال الشانية: أن يحذف المضاف إليه وينوى لفظه وحينئذ تعرب بالحركات غير منونة، فتجر في حال الجر؛ وتنصب في حال النصب، وما أمكن أن يرفع منها يرفع في حال الرفع لكن غير منون؛ لأنه قد نوي لفظ المضاف إليه، والكلمة إذا أضيفت لا تنون، كما قيل:

كأنّي تنوين وأنت إضافة فأين تراني لا تحلُ مكاني الحال الثالثة: أن يذكر المضاف إليه فتعرب بالحركات حسب العوامل، ولكن بغير تنوين.

الحال الرابعة: أن يحذف المضاف إليه و لا ينوى لا لفظه ولا معناه،

وحينئذ تعرب بالحركات منونةً، قال الشاعر:

فساغ لي الشراب وكنت قبلاً أكاد أغص بالماء الفرات فقال: وكنت قبلاً.

وأكثر ما ترد هذه الكلمات مبنية على الضم؛ لأن المضاف إليه يكون محذوفاً وينوى معناه.

إذاً: (وبعد) هنا مبنية على الضم؛ لأنه حذف المضاف إليه ونوى معناه.

وقوله: (فاعلم) الفاء رابطة في جواب شرط مقدر، لأن التقدير في (وبعد) هو (وأما بعدُ).

(فاعلم أن كل العلم كالفرع للتوحيد) أَمَرَ المؤلف رحمه الله أن تعلم؛ لأن المقام مقام ينبغي أن يهتم به، وهو أن يعلم الإنسان أن جميع العلوم كالفرع للتوحيد، كعلم الفقه والتفسير والحديث وغيرها كلها فرع لعلم التوحيد؛ لأن التوحيد هو الأصل الذي ينبني عليه دين العبد، ولا يمكن أن يقوم دين إلا بتوحيد ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلاً اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

وقول المؤلف رحمه الله: (كالفرع للتوحيد) يعني بأقسامه الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات، فكل العلوم بل والأعمال أيضاً، مدارها على التوحيد، فالتوحيد هو الأصل وما سواه فهو فرع.

وقوله: (فاسمع نظمي) أمر بأن تعلم وأن تسمع.

(نظمي) أي منظومي الذي سأنظمه وأقوله؛ لأن ما سينظمه رحمه الله في علم التوحيد، ولهذا أمر بأن تسمع إليه سماع انتفاع.

ثم علل كون العلوم كالفرع للتوحيد بقوله:

لأنه العلم الذي لا ينبغي لعاقل لفهمه لم يبتغ

قوله: (الأنه): أي علم التوحيد.

وقوله: (العلم الذي لا ينبغي) أي لا يصلح ولا يستقيم ولا يمكن للإنسان العاقل أن لا يبتغي فهمه، فاللام في قوله: «لفهمه» زائدة، يعني لا ينبغي لعاقل أن يدع فهم علم التوحيد، لأنه لا ينبغي لعاقل أن يدع فهم علم التوحيد، لأنه الأصل، وإذا كان هو الأصل وجب أن يقدم على غيره، لأن الفرع لا يبنى إلا على أصل.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٨ فيعلم الواجب والحالا كجائز في حقه تعالى

# الشرح

قوله: (فيعلم) يعني من جملة علم التوحيد، أن به يعلم الواجب والمحال والجائز في حق الله تعالى.

فيعلم الواجب في حق الله، ويعلم المستحيل في حق الله، ويعلم الجائز في حق الله، ويعلم الجائز في حق الله، فالأقسام إذاً ثلاثة: واجب، ومستحيل، وجائز، ويقال للواجب أحياناً اللازم، ويقال للمحال أحياناً الممنوع، ويقال للجائز أحياناً الممكن، والمدار على المعنى.

أما الواجب في حق الله تعالى: فهو ما لا يتصور عدمه بالنسبة إليه، فكل شيء لا يتصور عدمه بالنسبة لله فهو واجب، فمثلا الحياة من الواجب، والعلم من الواجب، والقدرة من الواجب، والقوة من الواجب، والأمثلة في هذا كثيرة، فكل ما لا يتصور عدمه فهو واجب.

وأما المستحيل: فهو كل ما لا يتصور وجوده، فالذي لا يتصور وجوده فهو المستحيل، مثل الموت والعجز والضعف والجهل والنسيان وما أشبه ذلك. فهذا كله ممتنع في حق الله عز وجل.

والضابط في هذا أن كل كمال فهو من الواجب في حق الله تعالى ، وكل نقص فهو من الممتنع في حق الله عز وجل.

وأما الجائز: فهو ما جاز وجوده وعدمه بالنسبة للخالق، مثل النزول إلى

السماء الدنيا، والاستواء على العرش، وخلق شيء معين كخلق ذباب مثلاً، وخلق السموات، وخلق الأرض، هذا من الأمور الجائزة، لأنه يجوز أن لا يخلق الله هذا الشيء ويجوز أن يخلقه؛ فلو لم يخلقه لم يكن ذلك نقصاً، ولو خلقه لم يكن نقصاً، والاستواء على العرش، والنزول إلى السماء الدنيا كلها من الأمور الجائزة.

فإذا قال قائل: إن إثبات الجائز في حق الله ممنوع لأنه إن كان وجوده كمالاً كان عدمه نقصاً، وإن كان عدمه كمالاً كان وجوده نقصاً، وحينئذ لابد أن يكون إما موجوداً فيكون من الواجب أو معدوماً فيكون من المستحيل، فلا يتصور شيء جائز في حق الله؟

فالجواب على هذا أن نقول: هو كمال في حال وجوده، نقص في حال عدمه إن كان من الموجودات، أو هو كمال في حال عدمه نقص في حال وجوده، فمثلاً إذا اقتضت الحكمة أن يوجد هذا الشيء فوجد صار كمالاً، ووجوده قبل اقتضاء الحكمة نقص، وإذا اقتضت الحكمة عدمه كان وجوده نقصاً، ووجوده في حال اقتضاء الحكمة عدمه نقص.

وبهذا يمكن أن نقبول إن هناك شيئاً جائزاً في حق الله ، ويكون وجوده في حال اقتضاء الحكمة في حال اقتضاء الحكمة كمالاً، ويكون عدمه في حال اقتضاء الحكمة كمالاً، فنزول الله إلى السماء الدنيا حين يبقئ ثلث الليل الآخر، في هذه الحال كمال، وفي غير هذه الحال لا يكون كمالاً؛ لأن الله عز وجل اقتضت حكمته أن يكون نزوله في هذا الوقت فقط، ولو اقتضت الحكمة أن ينزل في غير هذا الوقت ولم ينزل كان عدم النزول نقصاً، وهذا شيء مستحيل في غير هذا الوقت ولم ينزل كان عدم النزول نقصاً، وهذا شيء مستحيل في

حق الله عز وجل.

فالحاصل: أنه لو أورد علينا إنسان إيراداً، وقال: إن تقسيمكم الأشياء إلى ثلاثة: واجب ومستحيل وجائز، تقسيم غير صحيح. فالشيء إما واجب وإما مستحيل، أما جائز فلا؛ لأنه إن كان وجوده كمالاً وجب أن يكون موجوداً دائماً، وإن كان عدمه كمالاً وجب أن يكون معدوماً دائماً، فنقول هو كمال في حال وجوده إذا اقتضت الحكمة وجوده، وهو كمال في حال عدمه إذا اقتضت الحكمة عدمه، وحينئذ يصح هذا التقسيم.

قال: (كجائز في حقه تعالى) سبق أن مثلنا للواجب بالحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر وأشياء كثيرة، وللممنوع: بالموت والعجز والضعف والجهل وما أشبه ذلك، وللجائز بالنزول للسماء الدنيا، وكذلك الاستواء على العرش، وكذلك الكلام باعتبار أفراده، فإن الله يجوز أن يتكلم بهذا أو ألا يتكلم به.



قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٩- وصار من عادة أهل العلم أن يعتنوا في سبر ذا بالنظم
 ١٠- لأنه يسهل للحفظ كما يروق للسمع ويشفي من ظما

## الشرح

قوله: (وصار من عادة أهل العلم): العادة: هي الشيء الذي يعود ويتكرر فيألفه الناس ويكون من عادتهم، فصار أهل العلم رحمهم الله من عادتهم (أن يعتنوا) أي: يبذلوا العناية (في سبر ذا) أي في سبر علم التوحيد، والمراد بالسبر: التبع والاستقراء، فصاروا يسبرونه بالنظم.

ولا شك أن هذا التركيب فيه تطويل، ومعناه أنه صار من عادة أهل العلم أن يبحثوا في هذا الموضوع الذي هو علم التوحيد بالنظم، وهناك عادة أخرى غير النظم وهي النثر، فالنثر كثير، وكلام العلماء في علم التوحيد نثراً أكثر من كلامهم فيه نظماً، لكن مع ذلك النظم شائع مشهور معتاد عندهم أن ينظموا العقائد وعلم التوحيد، حتى يكون كما أشار إليه المؤلف رحمه الله بقوله:

لأنه يسهل للحفظ كما يروق للسمع ويشفي من ظما

والنظم الذي كان العلماء رحمهم الله يعتادونه في هذا الباب على بحر الرجز، كما هو الحال هنا في هذه القصيدة، وقد يكون على بحر الكامل، أو الطويل أو البحور الأخرى المعروفة في علم العروض، لكن أكثر ما يكون

على الرجز؛ لأن الرجز خفيف عند القراءة، وسهل عند النظم، لأن غير الرجز لابد أن يلتزم الإنسان قافية معينة، وهذا قد يصعب على الإنسان غير الشاعر، أما الرجز فكل بيت له قافية معينة، لا يحتاج الراجز إلا إلى مراعاة الشطر الأول والشطر الثاني فقط.

قال: (لأنه يسهل للحفظ) هذه فائدة؛ فالنظم يسهل للحفظ أكثر من النثر.

وقوله: (كما يروق للسمع) يروق يعني يَحْسُن ويطرب له السمع، ولهذا لو جاء إنسان يقرأ خطبة قراءة عادية لا تجد أنه يهز مشاعرك، أو يوجب انتباهك، لكن إذا كان نظماً فإنه يروق لك.

أما قوله: (ويشفي من ظما) فكون هذا خاصاً بالشعر فيه نظر، لأن الشفاء من الظمأ يكون في الشعر ويكون في النثر، لكن لعله يريد رحمه الله تكميل البيت بهذه الجملة، وإلا فإن الشفاء من الظمأ يكون في النثر وفي النظم، بل قد يكون في النثر أكثر، لأن النظم أحياناً يضطر فيه الناظم إلى استعمال عبارات أو تركيبات من الكلام توجب تعقيد المعنى وعدم فهمه.

بحس (لارَجى الطبخَّسيِّ وسيكتر) (الإزوى/سِيرِّ)

# ثم قال رحمه الله تعالى:

1.1 فمن هنا نظمت لي عقيدة أرجوزة وجيزة مفيدة 1.1 فمن هنا نظمتها في سلكها مقدمة وست أبواب كذاك خاتمة

## الشرح

قوله: (فمن هنا) أي من هذا الباب، أو من هذا المأخذ، (نظمت لي عقيدة) أصل النظم هو ضم الخرزات بعضها إلى بعض في سلك، ويطلق على ضم الكلمات بعضها إلى بعض في بيت تشبيهاً بخرزات السبحة أو غيرها مما ينظم.

وقوله: (نظمت لي عقيدة) يحتمل أن اللام هنا بمعنى من، أي: نظمت مني عقيدة لإخواني المسملين، ويحتمل أن اللام للاختصاص، يعني: نظمت لنفسي عقيدة، لكن الظاهر أن المراد المعنى الأول، أي: نظمت عقيدة لإخواني المسلمين مني.

وقوله: (عقيدة): فعيلة بمعنى مفعولة، أي شيء مُعتقد، والعقيدة في الأصل من العقد، وهو إحكام الشد، وضده الحل، وهذا في الأصل، أي في اللغة العربية.

وأما في الاصطلاح: فهي حكم الذهن الجازم، يعني أن تحكم على الشيء حكماً جازماً، وتحكم عليه ذهناً، يعني تعتقد في قلبك بأن هذا كذا نفياً أو إثباتاً، جازماً به؛ فلا عقيدة مع الشك، لأنه لابد من أن يكون هناك جزم، ولا عقيدة باعتبار نطق اللسان، لأن نطق اللسان يقع حتى من المنافق، فالمنافق يقول لا إله إلا الله ولكن ليس عنده عقيدة.

إذاً العقيدة تعريفها اصطلاحاً: حكم الذهن الجازم.

فقولنا حكم الذهن خرج به قول اللسان لأنه لا يعتبر عقيدة؛ إذ قد يقول الإنسان ما لا يعتقد.

وخرج بقولنا: الجازم الشك فإن الشاك لم يعتقد. ولا يشترط أن يكون الحكم مطابقاً للواقع، فإن طابق الواقع فالعقيدة صحيحة، وإن خالف الواقع فالعقيدة فاسدة.

فاعتقاد النصاري أن الله ثالث ثلاثة هذه عقيدة، ولكنها فاسدة لأنها غير مطابقة للواقع. واعتقاد أهل التحريف أن الاستواء بمعنى الاستيلاء عقيدة، لكنها فاسدة لأنها خلاف الواقع، لكن هم يجزمون بذلك ويعتقدون هذا.

قال: (أرجوزة وجيزة مفيدة) فذكر أنه من أجل ذلك نظم عقيدة من بحر الرجز، ووصفها بأنها (وجيزة) يعني غير مطولة، وهو كذلك، فإنها ليست مطولة لأنه يذكر فيها رحمه الله القواعد العامة بدون تفصيل، وأنها أيضاً (مفيدة) يعنى تفيد قارئها وسامعها وكاتبها أيضاً.

فقوله: إنها أُرجوزة وجيزة هذا ليس فيه مدح، لكن قوله مفيدة فيه مدح.

فإذا قال قائل: كيف يسوغ للإنسان أن يمدح ما كان من صنعه وتأليفه، وهل هذا إلا افتخار؟!

فالجواب: يسوغ ذلك إذا لم يقصد بهذا الافتخار على الخلق، وإنما قصد بيان الواقع، فقد قال النبي عليه الصلاة والسلام: «أنا سيد ولد آدم ولا فخر»(١) وقال ابن مسعود رضي الله عنه: «لو أعلم أن أحداً أعلم مني بكتاب الله

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة بني إسرائيل، رقم (٣١٤٨)، وابن ماجه، كتاب الزهد، باب ذكر الشفاعة، رقم (٤٣٠٨).

تبلغه الإبل لرحلت إليه»(١) وهذا يتضمن بلا شك أنه على علم عظيم بكتاب الله عز وجل، لكن ابن مسعود رضي الله عنه، لم يقل هذا القول ليمدح نفسه ويفتخر بل ليحث الناس على التلقى عنه وعن غيره من أهل العلم.

والعلماء رحمهم الله إذا صنفوا يذكرون فوائد مصنفاتهم، كما قال ابن مالك رحمه الله في ألفيته:

تقرب الأقصى بلفظ موجز وتبسط البذل بوعد منجز وتقتضي رضا بغير سخط فائقة ألفية ابن معطي وهذا ثناء عليها لا ليفتخر بها لأنها من تأليفه، ولكن من أجل أن يحث الناس على تلقيها وتعلمها.

وهكذا المؤلف رحمه الله هنا قال: «مفيدة»، لأجل أن تحرص عليها وعلى ما فيها من فوائد.

قال: (نظمتها في سلكها) هذا يسميه علماء البلاغة الاستعارة، لأن هذه الأرجوزة ليس لها سلك لكنه شبهها بخرزات السبحة التي لها سلك فتنظم، لينضم بعضها إلى بعض؛ ولا يضيع بعضها عن بعض، ولا تتفرق وتتشتت.

وتشتمل على مقدمة وستة أبواب وخاتمة قال:

..... مقدمة وست أبواب كـذاك خـاتمـة فيكون المجموع ثمانية: مقدمة وخاتمة وستة أبواب.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب القراء من أصحاب النبي ﷺ، رقم (٢٤٦٣)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عبدالله بن مسعود...، رقم (٢٤٦٣).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٣- وسُمتها بالدرة المضيَّة في عقد أهل الفرقة المرضيَّة

# الشرح

قوله: (وسمتها) أي جعلت عليها علامة لأن الوسم هو العلامة، وفي بعض النسخ «سميتها» والمعنى متقارب، يعني أنني سميت هذه المنظومة، أو وسمتها أي جعلت عليها علامة (بالدرة المضية) أصل المضية المضيئة، لكن سهلت الهمزة لأجل استقامة البيت، و(الدرة) هي أعلى ما يقتنصه أهل البحرمن البحار، و(المضية) يعني التي لها إضاءة لقوة صفائها وحسنها، وهذا الاسم مطابق لمسماه، فإن هذه المنظومة درة مضية، مضيئة لمن قرأها وتأملها؛ لأن فيها فوائد كثيرة عظيمة فيما يتعلق بالعقيدة.

وقوله: (في عقد أهل الفرقة المرضية) عقد: بمعنى اعتقاد، فهي اسم مصدر لأن اعتقد يعتقد، المصدر اعتقاد، وعقد اسم مصدر، واسم المصدر يقول النحويون، ما دل على معنى المصدر ولم يشتمل على حروفه فكل ما دل على معنى المصدر ولكنه لم يشتمل على حروفه، فإنه يسمى اسم مصدر.

وقوله: (أهل الفرقة) الفُرقة بالضم يعني الاختلاف والافتراق، والفرقة بالكسر يعني الطائفة، والمراد هنا الطائفة، وليس المراد أهل الفُرقة، فهم ليسوا بأهل الفُرقة، بل هم أهل اجتماع، لكن المراد أهل الفرقة يعني الطائفة (المرضية) التي ارتضاها الله ورسوله والمؤمنون، وهم أهل السنة والجماعة، الذين كانوا على مثل ما كان عليه النبي وأصحابه، وضد هذه الفرقة المرضية أصحاب الفرق المسخوطة من أهل البدع، على اختلاف أصنافهم وأنواعهم.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٤ على اعتقاد ذي السداد الحنبلي إمام أهل الحق ذي القدر العلي
 ١٥ - حبر الملا فرد العلا الرباني رب الحجى ماحي الدجى الشيباني

# الشرح

قوله: (على اعتقاد ذي السداد الحنبلي): يعني أنها مبنية على اعتقاد ذي السداد، والسداد يعنى الصواب المسدد الموافق للحق.

وقوله: (الحنبلي) صفة لذي لا للسداد، يعني على اعتقاد الحنبلي، وهو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني رحمه الله الإمام المشهور، فنسبته إلى حنبل لأنه جده.

وقوله: (إمام أهل الحق) يعني الذي يقتدي به أهل الحق، لكن المامة رحمه الله وإمامة غيره من الأئمة ليست إمامة مستقلة، بل هي إمامة تابعة للإمامة العظمى، وهي إمامة رسول الله على ولولا ائتمام هؤلاء الأئمة به للإمامة العظمى، وهي إمامة رسول الله على في وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ والسجدة: ٢٤] فهؤلاء الأئمة الأربعة وغيرهم من أئمة المسلمين صاروا أئمة لأنهم أهل للإمامة بما أعطاهم الله تعالى من الصبر واليقين.

وقوله: (ذي القدر العلي) القدر يعني الشرف، العلي ضد النازل، فالإمام أحمد رحمه الله له قدر علي بين أهل الحق، تكاد تكون الأمة كلها مجمعة على الثناء عليه حتى إن بعض العلماء رحمهم الله قال: إنه يجوز أن نشهد له ولأمثاله بالجنة؛ لأن الأمة اتفقت على الثناء عليه، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣] فإذا شهدت الأمة لشخص بالصلاح فلنا أن نشهد له بالجنة. والمسألة هذه فيها خلاف.

لكن الكلام على أن الرجل قد اتفق على أنه \_ رحمه الله \_ من أجل من الدين وأعظمهم قدراً، وحصل له من المحنة في الدفاع عن السنة ما يُعلم من ترجمته، كما ذكر ذلك ابن كثير رحمه الله في البداية والنهاية (١)، وغيره ممن تكلموا عن سير الرجال (٢).

وقوله: (حبر الملا) حَبر بمعنى عالم، ويقال حبر؛ بفتح الحاء وكسر الحاء حبر الملا أو حبر الملا، وهي موافقة للبحر في الاشتقاق الأكبر لأنها موافقة لها في الحروف دون الترتيب، فحبر وبحر حروفها واحدة: الباء، والحاء، والراء، لكن اختلفت في الترتيب. إذاً فهو العالم الواسع العلم، والعالم الواسع العلم، والعالم الواسع العلم يسمئ حبراً، وقوله: (الملا) يعني الخلق.

ومن المعلوم أنه رحمه الله واسع العلم وكثير العلم، ولا سيما علم المأثور، مع أنه يتكلم بعلم المعقول كلاماً جيداً، كما يعرف من كلامه في الرد على الجهمية، لكنه في علم المأثور أكثر منه في علم المعقول.

وقوله: (فرد العلا) يعني المتفرد بالعلا والشرف، ولا شك أن هذه الله وساف التي تدل على الإطلاق، لاشك أن المؤلف رحمه الله لا يريد بها

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٧/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر سير أعلام النبلاء ١١/ ١٣٧ و١٧٧.

الإطلاق؛ لأن مثل هذه الأوصاف على الإطلاق لا تنطبق إلا على الرسول على الرسول على الأولى الرسول على الأولى الرسول على الخلها أوصاف نسبية يعني بالنسبة لمن دونه، وكان من الأولى والأفضل أن تكون الألفاظ مطابقة للواقع، بحيث لا يحصل فيها غلو ؛ لأن الغلو قد يخرج بالإنسان إلى الكذب.

وتوجيه مثل هذا الكلام المطلق أن يقال إنه حبر الملا في وقته، فرد العلا في وقته، وأما أن نقول على سبيل العموم؛ فهذا غير مراد للمؤلف.

وقوله: (الرباني) يعني الذي تلقئ علمه من شريعة الله؛ لأن الشريعة الصق ما تكون بالربوبية، فهو رحمه الله تلقئ علمه من شريعة الرب عز وجل.

وقيل إن الرباني هو المخلص لله في علمه، النافع لعباد الله، المربي لهم على شريعة الله ، وهذا المعنى واضح.

فالمخلص لله: لا يقصد إلا الرب، والنافع لعباد الله بالعلم، المربي لهم تربية خُلُقية، وتربية علمية، فيشمل الأمرين.

فالتربية العلمية، قال العلماء رحمهم الله: معناها: أن يربي الطلبة بصغير العلم قبل كبيره، فإن هذا من التربية العلمية، فلا يأتي للطالب المبتدئ مثلاً ويقول له: اقرأ قواعد ابن رجب، فإنه إذا قرأ الطالب المبتدئ قواعد ابن رجب فإنه لا يفهم أبداً، ولكن يربيه بصغار العلم، فيأتي مثلاً بكتاب مختصر ومبسط ويتدرج به شيئاً فشيئاً.

ففي النحو مثلاً؛ إذا كان لا يعرف منه شيئاً، فلا بد أن تربيه وتبدأ بأصغر كتب النحو حتى يترقى شيئاً فشيئاً، وفي أصول الفقه كذلك، وفي كل

العلوم ينبغي أن يرقى الطالب درجة درجة، أما أن تقفز به من أسفل درجة لأعلى درجة فهذا لا يمكن، وربما يكون في ذلك ضرر كبير عليه، فإنه إذا لم يفهم انغلق ذهنه، يعني يحصل له رد فعل فلا يعرف من المسائل شيئاً، حتى لو كررت عليه مائة مرة، لكن إذا بدأ يتلقى العلم كما يتلقى الطفل اللبن يمصه شيئاً فشيئاً فإنه ينتفع به.

وأما التربية الخلقية فينبغي للمعلم أن يبحث مع طلابه هل طبقوا العلم أو لم يطبقوه، وأن يتفقدهم، وإذا ذُكر له عن شخص مخالفة، يتكلم معه بالكلام الذي يناسب، وفي الوقت المناسب، وفي المكان المناسب، أما أن يلأهم من العلوم ويدعهم من العمل فهذا بلا شك قصور جداً؛ لأن ثمرة العلم هي العمل، فإذا لم نعمل فإن علمنا أدنئ من الحبر على الورق.

إذاً العالم الرباني من أخلص لله في علمه ونفع عباد الله به، ورباهم في ذلك تربية علمية وخلقية.

وقوله: (رب الحجى): (رب) بمعنى صاحب، و(الحجى): بمعنى العقل، يعني صاحب العقل.

وقوله: (ماحي الدجي): أي الظلمة بما لديه من نور الرسالة وهذا علمه بالأثر.

فالإمام أحمد رحمه الله عنده علم المعقول وعلم المنقول، ومن راجع كتبه ورسائله عرف أن الرجل يتكلم بالمعقول كما يتكلم بالمنقول، وإن كان هو في علم الأثر أقوى منه في علم النظر؛ لأن الأمة الإسلامية في عهده لم تكن بلغت مبلغاً كبيراً في الاستدلال بالنظر والمعقول، لكن مع ذلك يجادل أهل الباطل بالمعقول؛ لأن المعقولات التي تشعبت في الأمة الإسلامية هي من علم المنطق الذي قال عنه شيخ الإسلام رحمه الله: «إنه لا يحتاج إليه الذكي ولا ينتفع به البليد»(١). والناس يعرفون الجدل والمناظرة حتى قبل ظهور علم المنطق اليوناني.

فالحاصل أن هذا الشطر من البيت يدل على أن الإمام أحمد رحمه الله عنده علم بالمعقول وعلم بالمنقول، علم المعقول في قوله (رب الحجي) والمنقول في: (ماحي الدجي).

وقوله: (الشيباني): يعني أنه \_ رحمه الله \_ من بني شيبان وهذا نسبه.

ومن أراد المزيد من العلم بحياته فليرجع إلى ما صنّف في تاريخ حياته، وقد صنف في تاريخ حياته مصنفات مستقلة، وذكر أيضاً على سبيل التبع في كتب الرجال(٢) وكتب التاريخ(٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي (٩/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر تقريب التهذيب لابن حجر (ص٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر الكامل في التاريخ لابن الأثير ٦/٣.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

17- فإنه إمام أهل الأثر فمن نحا منحاه فهو الأثري الاسقى ضريحاً حله صوب الرضا والعفو والغفران ما نجم أضا المدورة وحله وسائر الأئمة منازل الرضوان أعلى الجنة

## الشرح

قوله: (فإنه إمام أهل الأثر) فإنه: أي الإمام أحمد رحمه الله، إمام أهل الأثر يعني إمام السلفيين الذين يأخذون بالأثر في علم العقائد، كما يأخذون بالأثر في المسائل العملية.

وذلك أن الإمام أحمد رحمه الله بلغ الإمامة في عصر المأمون، في المحنة التي ابتلي بها علماء السلف في ذلك العهد (١)، فإن المأمون أدخل على الأمة الإسلامية من علم اليونان وعلم الكلام ما يستحق عليه الجزاء من الله عز وجل؛ لأنه أدخل على الأمة علوماً أفسدت العقائد، ونصر البدعة والعياذ بالله نصراً عزيزاً، وحصل منه إيذاء لأهل السنة، فكان يحبسهم، ويشهر بهم، ويطوف بهم في الأسواق، ويضربهم والعياذ بالله، مما اضطر كثير من العلماء إلى أن يوافقوه ولو ظاهراً على سبيل أنهم مُكرهون، ومنهم من يتأول.

 أمثاله، حتى كانوا يجرونه في الأسواق بالبغلة والعياذ بالله، ويضربونه بالسياط حتى يُغمى عليه، وهو صابر ومصمم على أن يبقى على ما هو عليه من قول الحق، لأنه لو قال خلاف الحق في ذلك الوقت ولو بالتأويل لضل الناس ؛ إذ إن الناس ينتظرون ماذا يقول الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله.

فبذلك استحق أن يكون إماماً؛ لأنه صبر وكان موقناً بما هو عليه من الحق والصواب، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤] ، فبذلك صار \_ رحمه الله \_ إماماً لمن بعده، ولكن هذه الإمامة نسبية لأنها إمامة تابعة لإمامة عظمى، وهي إمامة رسول الله على فإنه على هو الإمام الأعظم الذي يتفرع من إمامته إمامة الأئمة من هذه الأمة إمامة فرعية لا إمامة أصلية، ولهذا لو خالف هذا الإمام هدي الإمام الأعظم محمد على لوجب أن يطرح قوله وأن يؤخذ بقول رسول الله على الله الله على المنه الله على المنه الله على المنه الله على المناه المنه على المنه الله على المنه المنه المنه المنه المنه الله على المنه الله على المنه الله على الإمام الأعظم محمد عليه المنه الله على المنه المنه

فقوله: (إمام أهل الأثر) نقول: ليست هذه إمامة مطلقة أصلية، ولكنها إمامة نسبية فرعية تابعة للإمامة العظمى، وهي إمامة رسول الله على ولولا أن هذا الإمام تابع لإمامة الرسول عليه الصلاة والسلام ما استحق أن يكون إماماً، إلا أن يكون إمام ضلال، فإن الضلال له أئمة كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لا يُنصَرُونَ ﴾ [القصص: 13].

وقوله: (فمن نحا منحاه فهو الأثري): أي من سلك مسلكه فهو الأثري، نسبة إلى الأثر، والعلوم نوعان: أثرية ونظرية. فما كان متلقى من الكتاب والسنة فهو أثري، وما كان متلقى من العقل فهو نظري.

واعلم أن العلم الأثري لا ينافي العلم النظري بل كلاهما يؤيد الآخر، والأصل عند أهل السنة هو الأثر، سواء في الأمور العلمية أو الأمور العملية، بل إنهم يحكِّمون كتاب الله وسنة رسوله عِيَّا في كل شيء.

والأصل عند أهل البدع هي العلوم النظرية، ولهذا يقدمون ما يدّعون أنه عقل على الآثار من كتاب الله وسنة رسوله على فضلوا بذلك عن سواء السبيل، وأضلوا أمماً لا يعلمهم إلا الله.

إذاً الأثري: هو الذي نحا منحى الإمام أحمد رحمه الله في الرجوع الى الكتاب والسنة، ولهذا أقول: من الممكن أن نقول إن الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله إمام أهل الأثر في مسلكه لا في أقواله، ومعنى في مسلكه أنه سلك تحكيم الكتاب والسنة، وليس المعنى إمام أهل الأثر أي يؤخذ قوله؛ وحينئذ لا نحتاج إلى تقييد الإمامة بالنسبة له؛ لأننا نقول هذه الإمامة صحيحة، وهي أن يكون الإنسان متبعاً لما جاء به الكتاب والسنة.

وفي قوله: (الأثر) و(الأثري) جناس ناقص لزيادة الياء في الثاني. قال: (سقى ضريحاً حله صوب الرضا) الضريح يعني القبر.

(حله): أي: نزل فيه، يعني يسأل الله سبحانه وتعالى أن يسقي ضريحه صوب الرضا من الله عز وجل، فالجملة هنا خبرية لكنها دعائية، يعني يسأل الله تعالى أن يسقي ضريح الإمام أحمد صوب الرضا، والصوب والصيب معناهما واحد، أي: الصيب من الرضا، والصيب في الأصل هو الماء النازل من السماء فهو المطر، صوب الرضا من الله.

٨٦ مرح العقيدة السفارينية

واعلم أن الله سبحانه وتعالى إذا رضي عن العبد أرضى الناس عنه، وإذا سخط على العبد أسخط الناس عليه، فإذا كنت تريد أن يرضى الناس عنك فاتبع رضا الله ، ولكن لا تتبع رضا الله من أجل أن يرضى الناس عنك، فتطلب الأعلى للأدنى، ولكن اجعل رضا الله هو الأصل، وثق بأن الله إذا رضي عنك رضي عنك الناس، ولكن إياك أن تنوي بطلب رضا الله رضا الناس فتكون متوسلاً بالأعلى إلى الأدنى؛ لأنه ربما إذا نويت هذه النية لا يرضى الله عنك، وحينئذ يفوتك مقصودك مع ضعف مقصودك.

قال: (والعفو والغفران) العفو عن ترك الواجبات، والغفران عن فعل المحرمات، هذا إذا اقترن العفو بالمغفرة، أما إذا انفصل أحدهما عن الآخر فكل واحد منهما يتضمن معنى الثاني، لكن إذا قيل عفا الله عنك وغفر لك، صار عفا الله عنك ما أهملته من واجبات، وغفر لك ما اقترفته من سيئات؛ لأن الغفر بمعنى الستر مع التجاوز، والعفو بمعنى النزول عن الحق والإبراء منه.

وقوله: (والعفو والغفران ما نجم أضا) يعني مدة إضاءة النجم، وهذا طويل إلى ما لا نهاية له، وأيضا يقول: (ما نجمٌ) فهو نكرة يشمل كل نجم.

وقوله: (وحله وسائر الأئمة) يعني أنزله وأنزل سائر الأئمة (منازل الرضوان أعلى الجنة). الأئمة يعني أئمة الإسلام، وليس المراد بذلك الأئمة الأربعة فقط، بل هو شامل لكل إمام في دين الله من الأئمة الأربعة وغيرهم، وسواء كان إماماً في الخلافة وتدبير الملك، أو إماماً في العلم وتوجيه الناس، فإنه يدخل تحت قوله:

وحله وسائر الأئمة منازل الرضوان أعلى الجنة

#### المقدمة

١٩ـ اعلم هديت أنه جاء الخبر عن النبي المقتفى خير البشر
 ٢٠ـ بأن ذي الأمة سوف تفترق بضعاً وسبعين اعتقاداً والمحق
 ٢١ـ ما كان في نهج النبي المصطفى وصحبه من غير زيغ وجفا

# الشرح

قال المؤلف رحمه الله تعالى: (المقدمة)، والمؤلف رحمه الله بين أن كتابه هذا يشتمل على ستة أبواب ومقدمة وخاتمة (١)، والمقدمة ذكر فيها ما يدل على الثناء على أهل السنة والجماعة المتبعين لرسول الله على الله على الله على أهل السنة والجماعة المتبعين لرسول الله على الله

قوله: (اعلم) يعني علم يقين.

وقوله: (هديت) جملة معترضة دعائية، يعني وفقت للخير وعُلِّمْتَ الخير.

وقوله: (أنه جاء الخبر) يعني الحديث، والخبر في اللغة: كل قول يحتمل الصدق والكذب لذاته، يعني بقطع النظر عن قائله، لأن في القول ما لا يحتمل الكذب باعتبار قائله، وفي القول ما لا يحتمل الصدق باعتبار قائله، ونحن لا نتكلم باعتبار القائل بل باعتبار القول. فكل خبر يتضمن الصدق والكذب لذاته لا للمخبر به فإنه يسمئ خبراً.

فقول الله تعالى وقول الرسول عليه الصلاة والسلام لا يحتمل الكذب باعتبار المخبر به .

<sup>(</sup>١) انظر ص: ٧٤.

أما قول مدعي النبوة بعد النبي على فلا يحتمل الصدق لكن باعتبار المخبر به. فلو قال المخبر: إني رسول الله، فكلمة: إني رسول الله، هذه خبر، لأنه يحتمل الصدق والكذب لذاته، لكن لو قاله محمد رسول الله على كان صدقاً، ولو قاله مسيلمة الكذاب كان كذباً.

أما في الاصطلاح: فالخبر ما أثر عن النبي عَلَيْ وغيره من قول أو فعل أو تقرير.

وقوله: (عن النبي المقتفى) النبي يقال: النبي بدون همزة، ويقال النبيء بهمزة، فعلى النبي عَلَيْق مُخْبِرٌ مُخْبَر، مُخْبَر من قبل الله ومُخْبر للخلق بما يتلقاه عن الله عز وجل.

ويقال: النبي بالياء، فقيل: إن أصله النبيء لكن سهلت الهمزة ياءً وأدغمت الياء في الياء، وقيل: بل أصله النبيو بالواو من النَّبُوة وهي الارتفاع، فسمي نبياً لارتفاع مرتبته، ونحن نقول: إن اللفظ صالح للوجهين، أي: صالح لأن يكون أصله النبيء ولكن سُهِّل، ولأن يكون أصله من النبوة وهو الارتفاع؛ لأن النبي رفيع المقام وهو مُخْبِر ومُخْبَر.

وقوله: (المقتفى) يعني الذي يجب اقتفاؤه، ومعنى الاقتفاء: أن نكون خلفه نقفو أثره، فالنبي ﷺ مقتفى أي واجب الاقتفاء، يعني يجب على أمته أن تقتفي به، أي أن تقفوا أثره وأن تتبعه.

وقوله: (خير البشر) البشر هم بنو آدم، وسموا بشراً لأن أبشارهم ظاهرة بادية، والمخلوقات الأخرى أبشارها مستورة، وهذا من رحمة الله عز وجل؛ لأن الحيوانات الأخرى لابد أن يسترها شيء يقيها من الحر والبرد، أما بنو آدم فجعل الله تعالى الستر لهم، فهم الذين يسترون أنفسهم بالثياب التي رزقهم الله عز وجل، وهذه حكمة عظيمة من أجل أن يعرف الإنسان أنه بحاجة إلى ستر عورته المعنوية، كما أنه بحاجة إلى ستر عورته الحسية، فيحاول ستر عورته المعنوية كما يستر عورته الحسية.

إذاً النبي عليه الصلاة والسلام خير البشر ، فكل البشر ، حتى الأنبياء والرسل ، فإنه عليه أفضل الرسل ، وهذه الخيرية تشمل كل الخيرات ؛ خير البشر في النسب ، وخير البشر في الخلق ، وخير البشر في العلم ، وخير البشر في العداية ، وخير البشر في العبادة ، فهي خيرية مطلقة من جميع الوجوه .

ومع هذا فإنه ليس له حق في خصائص الربوبية، فليس يعلم الغيب، وليس يملك لنفسه الضر والنفع، ولا يملك لغيره كذلك، والناس بالنسبة لرسول الله على في هذا الباب بين طرفين ووسط؛ بين طرف غال مفرط في الملاح والثناء حتى جعلوه بمنزلة الرب، وبين طرف آخر يتنقص النبي على ويجعله لا فرق بينه وبين البشر في الأمور التي يختص بها، وقسم ثالث عرف للنبي على حقه فأنزله منزلته، وقال: هو عبد الله ورسوله وليس له حق فيما يختص بالرب عز وجل، وهو أعلى من البشر فيما خصه الله به وهذا هو مذهب أهل الحق.

وقوله: (بأن ذي الأمة سوف تفترق) ذي هنا اسم إشارة، وليست بمعنى

صاحب والأمة هنا منصوبة ، يعنى بأن هذه الأمة سوف تفترق.

وقوله: (الأمة) المراد بالأمة هنا أمة الإجابة؛ لأن أمة الدعوة تشمل اليهود والنصارى والمشركين، لكن المراد بذلك أمة الإجابة الذين ينتسبون إلى رسالة النبي عليه الله النبي المله المله النبي المله النبي المله النبي المله النبي المله المله

والأمة في اللغة تأتي لعدة معان؛ فتأتي بمعنى الزمن، وبمعنى الملة، وبمعنى الله، وبمعنى الطريقة، وبمعنى الطائفة، فهذه خمسة معان:

١- فتأتي بمعنى الزمن، مثل قوله تعالى: ﴿ وَادَّكُرَ بَعْدَ أُمَّةً ﴾ [يوسف: ١٥]
 أي بعد زمن.

٢- وتأتي بمعنى الملة مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾
 [المؤمنون: ٥٠].

٣ـ وتأتي بمعنى الإمامة كقوله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ [النحل: النحل: على أي إماماً.

٤ و تأتي بمعنى الطريقة مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمِّةٍ ﴾
 [الزخرف: ٢٢].

٥. وتأتي بمعنى الطائفة كما في كلام المؤلف.

فقوله: (بأن ذي الأمة) يعني الطائفة، وهي أمة الإجابة (سوف تفترق بضعاً وسبعين اعتقاداً) البضع ما بين الثلاثة إلى التسعة، والمراد به هنا الثلاثة، كما جاء في الحديث: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت

النصارى على ثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة »(١) فهذه بضع وسبعين، لأن الرسول على ثلاث وسبعين، لأن الرسول على قال عن هذه الأمة: «لتتبعن سنن من كان قبلكم، قالوا: يا رسول الله اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟!»(٢).

والمتبع لسنة من كان قبله مخالف لشريعته، فإذا كان اليهود إحدى وسبعين، والنصارئ ثنتين وسبعين، وارتكب أحد من هذه الأمة طريقة النصارئ، صار الضلال في اثنتين وسبعين فرقة، فيبقئ فرقة واحدة هي التي خرجت عن مشابهة اليهود والنصارئ، وصارت على ملة الرسول عليه الصلاة والسلام، ولهذا قال المؤلف رحمه الله تعالى:

..... والمحق

ما كان في نهج النبي المصطفى وصحبه من غير زيغ وجفا ولذلك ذكر المؤلف في أول المقدمة أنه جاء الخبر عن رسول الله على بأن هذه الأمة ستفترق، على ثلاث وسبعين فرقة، وهذه الفرق كلها في النار إلا واحدة، قالوا: ومن هي يا رسول الله ؟ قال: «ما أنا عليه وأصحابي».

وقوله على: «كلها في النار» ليس معنى هذا أنها من أصحاب النار لكن ما خرجت به عن السنة فهو من عمل أهل النار؛ لأن أهل النار مخالفون

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في افتراق هذه الأمة...، رقم ٢٦٤٠، وابن ماجه، كتاب الفتن، باب افتراق الأمم، رقم (٣٩٩١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الاعتصام، باب قول النبي ﷺ: لتتبعن سنن من كان قبلكم، رقم (٢٣٢٠). ومسلم، كتاب العلم، باب اتباع سنن اليهود والنصاري، رقم (٢٦٦٩).

لأهل الجنة، وكل من خرج عن عمل أهل الجنة فقد دخل في عمل أهل الجنة، وكل من خرج عن عمل أهل النار، ولا يلزم أن يكون من أصحاب النار، وفرق بين قوله: (في النار) وقوله: (من أصحاب النار) لأن أصحاب النار هم أصحابها الذين هم أهلها وأما (في النار) فقد يكون المراد أنه يعذب بحسب ما خرج به عن أهل الحق، ولكن لا يخلد فيها.

والغريب أن هذه الفرق كلها تدعي أنها على الحق، فالذي على الحق منها أمره واضح، والذي على غيرالحق و يدعي أنه على الحق، نقول: هذا لا تخلو حاله من أحد أمرين: إما شبهة عرضت له فظن أن ما هو عليه هو الحق، وإما شهوة عرضت له، أراد بذلك الرئاسة والجاه، فبقي على الضلال مدعياً أنه على حق.

فالعوام المتبعون لأئمة البدع الذي حملهم على الخروج عن الحق شبهة لأن العامي لا يدري، فظن أن هذا هو الحق، وأئمة البدع الضالون هؤلاء عرض لهم شهوة؛ لأن الغالب عليهم أنهم يعرفون الحق، لكن أصروا على ما هم عليه من أجل البقاء على رئاستهم وعلى قيادتهم والعياذ بالله؛ مثل ماصنع أئمة الكفر في الجاهلية كأبي جهل وغيره، حين بقوا على الضلال مع علمهم بالحق، وكما فعل فرعون، حيث كان يعلم أنه على باطل، وأن الحق فيما جاء به موسى، ومع ذلك بقى على باطله.

إذاً نقول: إن هذه الفرق الثلاث والسبعين كل واحدة منها تعتقد أنها على صواب وعلى الحق، فالذين أصابوا ما عليه الرسول علي وأصحابه

هؤلاء على الحق ولا شك، والذين خالفوه عرضت لهم إما شبهة وإما شهوة.

قوله: (والمحق) يعني الذي على الحق (ما كان في نهج النبي المصطفى) في للظرفية، يعني ما كان في الدائرة التي كان فيها الرسول عليه .

وقوله: (المصطفى) يعني المختار، الذي اختاره الله عز وجل واصطفاه من خلقه حتى جعله رسولاً للعالمين إلى يوم القيامة.

وقوله: (وصحبه) يعني الصحابة رضي الله عنهم، (من غير زيغ وجفا) من غير زيغ: أي من غير ميل عن الحق بالغلو، ومن غير جفا: أي تقصير، والحقيقة أن التقصير زيغ، لكن لما ذكر المؤلف رحمه الله الزيغ ثم ذكر الجفا، وجب أن نحمل الزيغ على الغلو والجفا على التقصير، يعني: فالذين على طريقة النبي على وأصحابه رضي الله عنهم من غير غلو ولا تقصير هؤلاء هم المحقون.

فإذا قال قائل: بأي شيء ندرك أن هذا منهج الرسول عَلَيْ وأصحابه؟ فالجواب: بالرجوع إلى كتاب الله، وسنة رسوله عَلَيْ ، والآثار الواردة عن الصحابة رضي الله عنهم.

وفُهِم من كلام المؤلف رحمه الله أن قول الصحابة رضي الله عنهم حجة، لقوله: (في نهج النبي المصطفى وصحبه) وهذا أحد احتمالين:

الأول: أن يكون مراده بذلك أن قول الصحابي حجة.

الثاني: أن يكون مراده أن نهج الصحابة الرجوع إلى الكتاب والسنة ، فمن كان على نهجهم ورجع إلى الكتاب والسنة فهو على صواب، ولا

يلزم على هذا الاحتمال أن يكون قول الصحابي حجة؛ لأنه ـ أي الصحابي ـ قد يرجع إلى الكتاب والسنة ويكون لديه خطأ في الفهم، أو خطأ في الدليل، لخفاء الدليل عليه أو لخفاء الدلالة.

وعلى كل حال كلام المؤلف يحتمل وجهين:

الوجه الأول: أن يكون قول الصحابي مرجعاً يرجع إليه.

والوجه الثاني: أن تكون طريقة الصحابي في استخراج الأحكام والعقائد مرجعاً يرجع إليه.

والوجه الأخير أسلم للمرء، يعني إذا قال: أنالا أريد إلا أن أتبع الكتاب والسنة لأن هذا هو نهج الصحابة رضي الله عنهم، فهو خير من أن يقول: أتبع الكتاب والسنة وما جاء عن الصحابة، ولكن اعلم أن ما أجمع عليه الصحابة فهو حق؛ لأن الإجماع دليل مستقل بنفسه، وكلامنا في الاحتمالين \_ اللذين ذكرناهما \_ إنما هو في قول الواحد من الصحابة، وأما إذا أجمعوا فلا شك أن إجماعهم حجة وأنه دليل مستقل.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٢٢ وليس هذا النص جزماً يعتبر في فرقة إلا على أهل الأثر
 ٢٢ فأثبتوا النصوص بالتنزيه من غير تعطيل ولا تشبيه

## الشرح

قوله: (وليس هذا النص جزماً)، جزماً: عائد على النفي، وليس متعلقاً بقوله (يعتبر)، يعني: بحيث إنه يعتبر ظناً، والمعنى أن هذا النص جزماً لا يعتبر في فرقة إلا على أهل الأثر. والنص، قوله على: «كلها في النار إلا واحدة» فهذه الواحدة نجزم جزماً بأنها هي فرقة أهل الأثر، والأثر يعني الكتاب والسنة، لأن الدليل إما أثر وإما نظر، فإن كان الدليل عقلياً فهو نظر، وإن كان الدليل شرعياً فهو أثر.

وأهل الأثر هم الذين اتبعو الآثار، فاتبعوا الكتاب والسنة وأقوال الصحابة رضي الله عنهم، وهذا لا يتأتى في أي فرقة من الفرق إلا على السلفية وأهل السلف، أي: الذين التزموا طريق السلف.

وقوله: (فأثبتوا النصوص بالتنزيه): (أثبتوا): الضمير هنا يعود على أهل الأثر، أثبتوها لفظاً، وأثبتوها عقيدة، وأثبتوها عملاً بمقتضاها، فالإثبات يتناول ثلاثة أشياء: إثباتها لفظاً، وإثباتها عقيدة، وإثباتها عملاً بمقتضاها، ثم إثباتها اللفظي يتفرع عليه الإثبات المعنوي فيحسن أن نقول إثباتها لفظاً ومعنى، وإثباتها اعتقاداً، وإثباتها عملاً بمقتضاها.

مثال ذلك: من أسماء الله تعالى: السميع.

أثبتوا هذا الاسم لفظاً، وأثبتوه معنى أي أنه دال على السمع، و اعتقدوا لله السمع، واعتقدوا أن الله تعالى متصف بالسمع، وعملوا بمقتضى ذلك، وهو أنهم إذا اعتقدوا أن الله يسمع نزهوا ألسنتهم عن قول ما لا يرضاه الله عز وجل، كما أنك ولله المثل الأعلى لو كنت تعلم أن عندك رجلاً ينقل كلامك إلى الملك فلن تتكلم بما لا يرضاه الملك، كذلك إذا علمت أن الله يسمع كل قول تقوله فإنك إذا كنت مؤمناً بذلك فلن تتكلم بما لا يرضاه الله عز وجل.

ومن أسماء الله تعالى البصير: أثبتوا هذا الاسم لفظاً ، وأثبتوه معنى أي: أنه دال على البصر، وباعتقاد ذلك وليس مجرد العلم، فليس مجرد العلم كافياً، بل لابد من عقيدة، والرابع: العمل بمقتضاه، ومقتضاه: الإيمان بأن الله يرى، فلا أفعل شيئاً لا يرضاه الله ، ولا أتحرك بأي حركة لا يرضاها الله عز وجل، لأني أؤمن أن من أسماء الله عز وجل البصير، وأن البصير متضمن البصر، وأعتقد ذلك بقلبي، إذاً جوارحي لابد أن تعمل بمقتضي ذلك الاعتقاد.

وسبق أن العلم لا يستلزم العقيدة، فأبو طالب كان يعلم أن رسول الله على أن رسول الله على الله من عند الله ، لكن لم ينفعه؛ لأنه ما اعتقد ولا انقاد.

فقول المؤلف رحمه الله: (أثبتوا النصوص)، نقول أثبتوها لفظاً ومعنى واعتقاداً وعملاً بمقتضاها.

وقوله: (النصوص) جمع نص، والمرادبه: الكتاب والسنة، وقوله: (بالتنزيه) ، الباء للمصاحبة؛ يعنى أثبتوها إثباتاً مصاحباً للتنزيه، والمراد

بالتنزيه: تنزيه الله عز وجل عن كل نقص.

فمثلاً يثبتون أن الله قدير، وأن هذا الاسم متضمن لمعناه وهي القدرة، ويعتقدون أن الله تعالى قادر بقدرة لا يلحقها نقص ولا يلحقه بها عجز، ويعملون بمقتضى ذلك، والعمل بمقتضى ذلك بأن يعلموا أنه لو شاء الله عز وجل لأخذهم أخذ عزيز مقتدر إذا خالفوا أمره، فالإنسان له قدره، لكن هذه القدرة فيها نقص؛ لأن الإنسان لا يقدر على كل شيء، أما قدرة الله فليس فيها نقص، فإن الله على كل شيء قدير.

وهكذا جميع النصوص يثبتونها مع عدم النقص في إثباتها ؛ سمع لا يعتريه صمم، وبصر لا يعتريه عمى، وكلام لا يعتريه خرس ولا عِي ؛ فكل النقص ينزهون الله سبحانه وتعالى عنه .

قال: (من غير تعطيل) يعني أنهم ينزهون الله تعالى تنزيها خالياً عن التعطيل.

والتعطيل: هو تخلية الله سبحانه وتعالى عما يجب له من الأسماء والصفات؛ لأن أصل التعطيل التخلية، والشاهد على أن التعطيل بمعنى التخلية قوله تعالى: ﴿وَبِئْرٍ مُعَطَّلَةً ﴾ [الحج: ٥٥]، أي مُخَلاة متروكة، فالتعطيل معناه تخلية الله عما يجب له من الأسماء والصفات.

ويجوز أن نقول إن التعطيل يعود على النصوص، فيكون المعنى: تعطيل النصوص عما دلت عليه، وحينئذ فيكون للتعطيل وجهان: إما تعطيل الخالق أو النصوص، فإن كان الخالق؛ فمعنى تعطيل الخالق: أن الله تعالى لا يوصف به نفسه، وإن كان من النصوص فتعطيلها أن لا يعمل

بها، ويكون تعطيلها بإنكار دلالتها على الشيء، فلا يعمل بها، فيكون مثلاً سميعاً بلا سمع، كمن يقول في قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ نَّاضِرَةٌ (٢٢) إِلَىٰ رَبِها نَظِرةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٣] أي منتظرة لثواب ربها، فيعطل النص عما أريد به.

وفي قوله تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٢]، أي: وجاء أمر ربك فهو بهذا قد عطل النص وعطل الله. عطل الله عن مجيئه الحقيقي وعطل النص بأن حرفه فعطل معناه المراد به لأن المراد بالنص ﴿وَجَاءَ رَبُكَ ﴾، أي: جاء الله عز وجل نفسه. فإذا قال: جاء أمر ربك فقد عطل النص عن معناه المراد به.

والذين يحرفون النصوص قالوا على الله بلا علم، في الإثبات وفي النفي، فقالوا: إن الله أراد كذا، وهو لم يرد، وقالوا: لم يرده، وهو قد أراده.

ولو قال قائل: كيف تجزمون بأنه أراده؟ أليس يحتمل أن يكون مراده ما حرفوه إليه؟.

فالجواب: أن الله سبحانه وتعالى يخاطبنا بما تقتضيه عقولنا، وكلام الله سبحانه وتعالى موجه إلينا، والنبي على لم يترك شيئاً إلا وبينه، فلو كان المراد غير ظاهره لبينه النبي على اذاً نحن نجزم أن ظاهره مراد، لأنه لم يرد خلافه عن النبي عليه الصلاة والسلام، ولو كان المراد خلافه لبينه الرسول عليه الصلاة والسلام، ولهذا يصح أن نقول: أجمع الصحابة رضي الله عنهم على أن الله يجيء بنفسه.

فإذا قال قائل: هاتوا لنا حرفاً واحداً عن أبي بكر أو عمر أو عشمان أو

على أو ابن مسعود أو ابن عباس أو غيرهم أن الله يجيء بنفسه؟ فنقول: لو كان المراد خلاف ذلك لنقل عنهم، فلما كانوا يقرؤون هذا صباحاً ومساءً ولم يرد عنهم ما يخالفه دل على أنهم يقولون به.

فلا حاجة إلى أن نأتي عن الصحابة في كل صفة من الصفات بقول من أقوالهم، فهذا ليس بلازم؛ لأن الصحابة يقرؤون القرآن ويعرفون معناه، ولم يأت عن أحد منهم أنه قال بخلافه، فكان سكوتهم عن قول خلافه، أو كان عدم النقل عنهم عن قول خلافه، دليلاً على أنهم قالوا به، ولهذا يصح أن تقول أجمع الصحابة على أن الله استوى على عرشه حقيقة وأنه ينزل إلى السماء الدنيا حقيقة وهكذا، وليس المراد استولى على عرشه ولا المراد ينزل أمره.

فإذا قال قائل: أين الاجماع؟

فنقول: إن عدم نقل ما يخالف الظاهر عنهم دليل على أنهم أجروه على ظاهره.

وهذه فائدة تنفعك عند المناظرة لأهل التحريف لأن أهل التحريف قد يطالبونك ويقولون: إئت لنا بخبر واحد يدل على أن الصحابة قالوا: إن الله يجيء بنفسه، أو إن الله استوى على العرش بنفسه، أين الدليل؟، فلو أنك رجعت إلى المسانيد والكتب المؤلفة في هذه الأمور بالإسناد قد لا تجد، لكن نقول: إن عدم نقل ما يخالف ظاهر القرآن عنهم يدل على أنهم قالوا بظاهر القرآن، لأن القرآن عربي، وهم يتلونه صباحاً ومساءً، ويعتقدونه بمقتضى دلالة ذلك اللسان العربي، فلو نقل الإنسان

إجماع الصحابة في ذلك لكان نقله للإجماع صحيحاً.

فالحاصل أن كلا المعنيين متلازمان يعني إنه إذا عطل الله عما يجب له فقد عطل النصوص عما دلت عليه.

فأهل التعطيل يعطلون النصوص عن مدلولها، ويُخُلُون الله عز وجل عما يتصف به مما تقتضيه هذه النصوص، وأهل السنة يتبرؤون من ذلك.

وإنما قال المؤلف رحمه الله: (بالتنزيه من غير تعطيل) لأن المعطلة الذين أنكروا صفات الله، أو أنكروا بعضها، أو أنكروا الأسماء والصفات، أيضاً يقولون: إنهم ينزهون الله، ويدّعون أنهم منزهون لله، فيقولون: إن إثبات هذه الصفات يقتضي التشبيه، والله منزه عن المشابهة، فإذا يجب أن ننكر هذه الصفات، والغالون قالوا: يجب أن ننكر حتى الأسماء، لأن إثبات الأسماء على زعمهم ينافي تنزيه الله سبحانه وتعالى، حيث إنه يقتضي التشبيه عندهم.

أما أهل السنة فينزهون الله عن النقص، ولا يعطلون النصوص الواردة في إثبات الصفات.

قال: (ولا تشبيه) يعني أنهم لا يشبهون الله بخلقه، ومراد المؤلف رحمه الله بالتشبيه: التمثيل، ولهذا لو عبر به لكان أولئ، فلو عبر بدلاً عن قوله: (ولا تشبيه) بقوله: ولا تثيل، لكان أولئ من وجوه ثلاثة:

الوجه الأول: أن الذي جاء به القرآن والسنة نفي التمثيل لا نفي التشبيه، فليس في القرآن ولا في السنة نفي التشبيه وإنما الوارد في التمثيل، كما قال الله تعالى: ﴿ فَيْ النَّمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ [مريم: ٢٥]، وقوله تعالى: ﴿ فَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ

وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورئ: ١١]، وقال تعالى: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٤٧] ومعلوم أن المحافظة على لفظ النص لا سيما في هذه الأمور الدقيقة أولى من الإتيان بلفظ آخر، ولو ادعى من أتى به أنه مرادف للفظ الذي جاء به النص.

الوجه الثاني: أن نفي التشبيه فيه إجمال، لأنه إن أراد نفي التشبيه من كل وجه فهذا غلط، وإن أراد نفي التشبيه في كل الصفات فهذا هو نفي التمثيل، ومعنى ذلك أنه إن أراد نفي التشبيه من كل وجه؛ أي أنه لا يشابه الخلق في أي شيء، وفي أي وجه من الوجوه فهذا خطأ، وإن أراد نفي التشبيه، يعني نفي أنه مشابه للخلق من كل وجه وفي كل معنى فهذا يكفي عنه التمثيل، لأن هذا هو نفي التمثيل، وهو كاف عنه.

أما الأول: وهو إن أراد نفي المشابهة من كل وجه، يعني أنه لا يشبههم بأي وجه من الوجوه فهذا باطل؛ لأنه ما من شيئين موجودين إلا وبينهما تشابه من بعض الوجوه، واشتراك في بعض المعاني، فمثلاً الحياة يتصف بها الخالق ويتصف بها المخلوق، فبينهما تشابه من حيث أصل الصفة وهي الحياة، ولولا هذا التشابه المشترك بين صفات الله وصفات المخلوق ما عرفنا معاني صفات الله فلابد أن يكون هناك اشتراك وتشابه من بعض الوجوه.

كذلك لله علم وللمخلوق علم، وبين علم الله وعلم المخلوق تشابه من حيث أصل المعنى فالمخلوق يدرك ما يعلمه والخالق عز وجل كذلك، فهناك اشتراك في أصل المعنى.

كذلك للمخلوق بصر وللخالق بصر، فالبصر للخالق والمخلوق مشتركان في أصل الرؤية، فبينهما تشابه من هذا الوجه لكنهما لا يتماثلان؛

۱۰۲ مرح العقيدة السفارينية

لأن المماثلة هي التساوي من كل وجه، والمشابهة: الاشتراك ولو في بعض الوجوه.

الوجه الثالث: أن نفي التشبيه صار عند كثير من الناس يعني نفي الصفات مطلقاً، وذلك عند من يقول: إن كل من أثبت لله صفة فهو مُشبّه، فإذا قلنا: من غير تشبيه، صار معنى هذا الكلام عندهم أي من غير إثبات صفة، فيوهم هذا أن مذهب أهل السنة والجماعة هو مذهب أهل التعطيل؛ لأنهم يرون أن معنى نفي التشبيه هو نفي الصفات، حيث يزعمون أن كل من أثبت لله صفة فهو مشبه، فيصير قولنا من غير تشبيه مساوياً لقولنا من غير إثبات صفة، وهذه المسألة تحتاج إلى الانتباه لأهميتها، فإن أكثر ما يُقرأ في الكتب في هذا الباب: من غير تشبيه، وهذا التعبير كما علم فيه نقص، والأولى أن يعبر عنه من غير تمثيل للوجوه الثلاثة التي ذكرناها:

الأول: أن نفي التمثيل هو الذي ورد به النص، بخلاف لفظ نفي التشبيه، فإنه لا في القرآن ولا في السنة.

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١] ولم يقل ليس كشبهه شيء.

الثاني: «من غير تشبيه» فيه إجمال ، فإن أراد من غير مشاركة في أي نوع من المشاركة فهذا خطأ ، وإن أراد من غير مشابهة يعني من غير مساواة في كل شيء فهذا صحيح ، لكن يغني عنه لفظ نفي التمثيل ، وهوأوضح منه .

الثالث: أن نفي التشبيه صار يطلق على نفي الصفات مطلقاً عند من يرى

أن إثبات الصفات يستلزم التشبيه.

فالحاصل أن المؤلف رحمه الله تابع في قوله ولا تشبيه عبارة كثير ممن كتبوا أو تكلموا في هذا الباب، والصواب أن نقول من غير تمثيل، ولهذا عبر شيخ الإسلام رحمه الله في العقيدة الواسطية بذلك(۱)، فقال: «من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل»، وعند المناظرة على العقيدة عندما جكس له مُناظِرُه عند الوالي، فقال له: لماذا لم تقل: ولا تشبيه؟، قال: «لأن التمثيل هو الذي ورد به القرآن، فعبرت باللفظ الذي جاء به القرآن»، ولم يذكر الوجهين الأخيرين، لكن ذكر أحدهما في العقيدة التدمرية(۱) وهو أن نفى التشبيه صار يطلق على نفى الصفات مطلقاً.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر العقيدة الواسطية (ص٥).

<sup>(</sup>٢) انظر العقيدة التدمرية (ص١٠٤).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٢٤. فكل ما جماء من الآيات أو صح في الأخبار عن ثقات ٢٥ من الأحاديث نمره كما قد جاء فاسمع من نظامي واعلما

## الشرح

قوله: (فكل ما جاء من الآيات)، (فكل ما) ليست (كلما) التي هي أداة تكرار، بل «كل» هنا مضافة إلى «ما» الموصولة؛ يعنى كل الذي جاء من الآمات.

وهنا قال المؤلف: (فكل ما جاء من الآيات) ولم يقل: وكل ما جاء في الأخبار، وذلك لأن القرآن كله صحيح فهو محفوظ، أما السنة ففيها الموضوع وفيها الضعيف، ولهذا قيد فقال: (أو صح في الأخبار).

هذه قاعدة ذكرها المؤلف رحمه الله، أن كل ما جاء في كتاب الله أو صح عن رسول الله عليه من الأحاديث فإننا نُمرهُ كما قد جاء، وهذا هو المروي عن السلف، أنهم يقولون في آيات الصفات وأحاديثها: «أمروها كما جاءت بلا كيف».

فالواجب علينا أن نمرها كما جاءت وهذا الإمرار ليس إمراراً لفظياً فقط بل هو إمرار لفظي معنوي، أما إمرارها لفظاً فقط فإنه مذهب باطل، ويسمئ مذهب أهل التفويض أو المفوضة، وهو كما قال عنه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «من شر أقوال أهل البدع والإلحاد»(١)؛ لأنهم بهذا

<sup>(</sup>١) انظر درء تعارض العقل والنقل (١/ ٢٠٥).

المذهب ارتكبوا خطأ عظيماً، حيث جعلوا المسلمين يجهلون معاني آيات الصفات وأحاديثها، وهذا خطر عظيم، إذا كنا متعبدين بألفاظ الأحكام الشرعية كالصلاة والوضوء والتيمم والزكاة والحج، فكيف لا نتعبد بآيات الصفات حتى نفهم معناها؟!

فالمهم أننا نمره كما جاء، ومن المعلوم أنه لفظ جاء لمعنى، فالواجب إثبات هذا اللفظ ومعناه المراد به.

فإذا قال قائل: هل المعنى المراد هو الظاهر أو الاحتمال المرجوح؟

فالجواب: أنه هو الظاهر؛ لأن صرف اللفظ عن ظاهره إلى احتمال مرجوح يحتاج إلى دليل، وهذا الدليل إذا لم يكن معلوماً لنا كان ادعاؤه من اتباع الهوئ والتحكم على الله عز وجل.

وعلى هذا فنمر آيات الصفات الفعلية ، وآيات الصفات الخبرية ، وآيات الصفات الخبرية ، وآيات الصفات الذاتية ، عرها على ما هي عليه ، فالحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والعزة والقوة وما أشبه ذلك من الصفات الذاتية ، غرها كما جاءت ، ونقول: إن لله حياة وعلماً وقدرة وسمعاً وبصراً وقوة وعزة : إلى آخره ، ولا يجوز أن نصرفها عن ظاهرها ؛ لأن صرفها عن ظاهرها خروج بها عما يراد بها .

كذلك الصفات الفعلية نمرها كما جاءت، مثل المجيء والإتيان، والغضب، والسخط، والرضا، والفرح، والعجب، وغير ذلك من الصفات الفعلية، فنقول: المراد بالرضا المعنى الحقيقي، وبالسخط المعنى الحقيقي، وبالفرح المعنى الحقيقي، وبالكراهة المعنى الحقيقي، وهكذا،

لأنها ألفاظ جاءت لمعناها، فإذا صرفناها عن معناها الظاهر صار ذلك من باب اتباع الهوى لا الهدى.

1.7

والصفات الخبرية: هي التي تدل على مسمى هو أبعاض لنا وأجزاء، مثل: الوجه، واليد، والقدم، والأصابع، والعين، فكل هذه ألفاظ تدل على مسميات هي بالنسبة إلينا أبعاض وأجزاء، أما بالنسبة لله فلا نقول إنها أبعاض وأجزاء؛ لأن البعض والجزء ما يمكن انفصال بعضه عن بعض، وهذا بالنسبة لله عز وجل مستحيل، ولهذا لم نر أحداً يقول: إن يد الله بعض منه أو جزء منه، أو إن وجهه جزء منه أو بعض منه، فلا يقال هذا في حق الله عز وجل؛ لأن البعض والجزء ما صح انفصاله عن الأصل، وهذا بالنسبة لله أمر مستحيل، إذاً نسميها يداً ووجهاً وعيناً وأصبعاً وقدماً، وما أشبه ذلك، لكننا لا نسميها بعضاً أو جزءاً.

وعكس طريق السلف في هذا الباب: الذين أجروها على خلاف ظاهرها، أوأجروها على ظاهرها وجعلوها من جنس صفات المخلوقين، أو لم يجروها على ظاهرها ولا على غير ظاهرها، فسكتوا.

فمثلاً: الذين أجروها على ظاهرها وجعلوها من جنس صفات المخلوقين فهؤلاء الممثلة، وحقيقة الأمر أنهم لم يجروها على ظاهرها، وإن ادعوا أن هذا هو الظاهر فهم كاذبون.

ولنضرب لذلك مثلاً باليد، فإذا قالوا إن ظاهر اليد أن تكون مثل أيدي المخلوقين، قلنا: كذبتم ليس هذا ظاهرها؛ لأن هذه اليد أضيفت إلى الله، فلا يمكن أن يكون المضاف إلى الله كالمضاف للمخلوق، بل المضاف إلى الله يكون لائقاً بالله عز وجل، ووصف كل موصوف يناسبه.

أرأيت يد الإنسان، هل تفهم من هذه اليد المضافة إلى الإنسان أنها مثل اليد المضافة إلى الذرة؟! أبداً، ولا يمكن أن يفهم هذا إلا من فيه هوس، فكذلك اليد المضافة إلى الله لا يمكن أن يكون مدلولها كاليد المضافة إلى الله لا يمكن أن يكون مدلولها كاليد المضافة إلى الإنسان؛ لأنها يد أضيفت إلى موصوف بها ، وصفة كل موصوف تليق به وتناسبه بحسبه ، فقولكم: إن ظاهر النصوص هوالتمثيل ، وأننا أسعد باتباع ظواهر النصوص ممن نفئ التمثيل ، فنقول إن قولكم هذا ليس بصواب .

والذين نفوا هذا الظاهر، وقالوا: إن المراد باليد القوة أو النعمة، وقالوا: نحن أسعد بتنزيه الله منكم، نقول لهم: كذبتم، لستم أسعد بتنزيه الله منا، بل أنتم وصفتم الله تعالى وكلامه بالنقائص، حيث زعمتم أن الكتاب لا يراد به ظاهره، بل يراد به معنى يخالف الظاهر تتصرفون فيه أنتم بعقولكم كما تشاؤون، ولذلك نجدكم متفرقين في المعنى المراد بهذا اللفظ؛ منكم من يقول: المراد كذا؛ ومنكم من يقول: المراد كذا، وكل إنسان يأتي بما أراد مما يراه عقليات وهي وهميات وليست عقليات.

إذاً نقول: إن هؤلاء الذين قالوا: إن المراد بها خلاف الظاهر، هم أيضاً لم يتبعوا ما يلزمهم من إجرائها على ظاهرها.

أما ظاهرها فهو المعنى اللائق بالله حقيقة دون المجاز، فالمراد باليد يد حقيقية تأخذ وتتصرف وتقبض وتبسط، وكذلك أيضاً المراد بالأصابع أصابع حقيقية يأخذ الله بها ما أراد من خلقه، وكذلك المراد بالعين، وهكذا بقية الصفات.

فنحن نمرها كما جاء لفظاً ومعنى، لأنها ألفاظ جاءت لمعان، فمن نفى

اللفظ فإنه لم يمره، ومن نفئ المعنى فإنه لم يمره، بل الواجب أن نمرها كما جاءت، ولا نتعرض بقولنا: كيف؟ ولم؟ لأن هذا التعرض من سبيل أهل البدع بدليل قول الإمام مالك رحمه الله عندما سئل عن الاستواء كيف استوى؟ قال: الاستواء غير مجهول والكيف غيرمعقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، ولا أراك إلا رجل سوء، فأمر به فأخرج(١).

فقال: "والسؤال عنه بدعة"، فلا يجوز أبداً أن نسأل عن صفة من صفات الله فنقول: كيف؟، ولا يجوز أيضاً أن نقول: إذا صح هذا لزم منه هذا مما يتنع على الله، يعني مثل الذين يقولون: إذا صح نزوله إلى السماء الدنيا لزم أن تكون السماء الثانية فوقه، فهذا حرام ولا يجوز، ولا يمكن أن يقدر هذا التقدير من عَرَفَ الله وقَدرَه قَدْرَه، بل نحن موقفنا في هذه الأمور هو التسليم، وعدم التعرض لأي سؤال مثل هذه الأسئلة.

أما لو قال: ما معنى النزول؟ أو ما معنى المجيء؟ أو ما معنى الضحك؟ فهذا لا بأس أن يسأل عن المعنى حتى يبين له معنى الاستواء مثلاً، لكن كيف استوى؟ كيف ينزل؟ كيف يجيء؟ كيف عينه؟ كيف يده؟ كيف قدمه؟ فهذا لا يجوز.

فالحاصل أن موقف أهل السنة والجماعة من الآيات والأحاديث الواردة في صفات الله عز وجل أن يمروها كما جاءت من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، فهي ألفاظ جاءت لمعنى وهم يمرون اللفظ والمعنى، وقلنا هذا احترازاً من مذهب المفوضة الذين يقولون: نُمرُّ لفظها، دون أن

<sup>(</sup>١) انظر شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي ٣٩٨/٣.

يتعرضوا لمعناها.

فمثلاً ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوَىٰ ﴾ [طه: ٥] قالوا: نثبت أن الله عز وجل مستو على العرش بدون كيف، ولا نتعرض لمعناها، بل المعنى معلوم ولكن بدون التكييف، والذين يقرؤون اللفظ ولا يتعرضون للمعنى هم أهل التفويض. أما نحن فنقول: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ نمره كما جاء وهو لفظ جاء لمعنى، والمعنى هو أنه عز وجل علا على عرشه علواً يليق بجلاله وعظمته، ولا نكيفه ولا نمثله.

وكذلك أثبت الله عز وجل عن نفسه أنه يجيء، فقال: ﴿وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلَكُ صَفَّا صَفًّا ﴾ [الفحر: ٢٢] نثبتها ونقول: إن الله عز وجل يجيء حقاً مجيئاً يليق بجلاله سبحانه وتعالى، ولا نقول كيف؟ بل نثبت المعنى.

وأما أهل التفويض فيقولون: نقرأ ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ ولا نتعرض للمعنى.

\* \* \*

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

لقول مفتر به جهول من غير تعطيل ولا تمثيل

٢٦- ولا نرد ذاك بالعقول٢٧- فعقدنا الإثبات يا خليلى

## الشرح

قوله: (ولا نرد ذاك بالعقول)، ولا نرد ذاك: أي ما جاءت به النصوص من الآيات والأحاديث لا نرده بالعقول، وإنما قال ذلك إشارة إلى قول من يقول: إن المرجع في إثبات الصفات أو نفيها هو العقل، فما اقتضى العقل ثبوته أثبتناه وما اقتضى العقل نفيه نفيناه، سواء كان موجوداً في القرآن والسنة أم غير موجود، وما لا يقتضي العقل إثباته ولا نفيه فإما أن نتوقف فيه، وإما أن ننفيه، وأكثرهم نفئ ذلك.

فالأقسام عندهم ثلاثة:

الأول: ما اقتضى العقل ثبوته فيثبتونه، سواء كان ثابتاً في الكتاب والسنة أم لا.

الثاني: ما اقتضى العقل نفيه فينفونه، سواء كان ذلك موجوداً في الكتاب والسنة أم لا.

الثالث: ما لا يقتضي العقل إثباته ولا نفيه. فانقسموا فيه إلى قسمين: قسم نفاه وهم الأكثر، وقسم توقف فيه، وقال: لا نثبت ولا ننفي؛ لأن العقل لا يقتضي إثباته ولا نفيه، فالذين نفوه وهم الأكثر قالوا: لأن العقل لم يدل عليه، وما لم يدل عليه الدليل فالواجب نفيه، والذين توقفوا فيه قالوا: إن العقل لم يدل على نفيه ولم يدل على إثباته، فالواجب التوقف.

لكن كل هذه القاعدة قاعدة مبنية على شفا جرف هار؛ لأنها قاعدة تقتضي تقديم المنقول على المنقول، والعقل يقتضي تقديم المنقول على المعقول.

وهذا من العجب؛ أن يقولوا: نحن نتبع العقل، وهم يهدمون العقل بما يدعونه عقلاً؛ لأن العقل يقتضي أن هذه الأمور الغيبية نقتصر فيها على الخبر المجرد، لأن العقل لا يمكن أن يتحكم فيها أو يدركها، فكان مقتضى العقل الصريح أن يُرجع فيها إلى النقل فالخبر المحض الذي لا تدركه بعقلك كيف ترجع إلى عقلك فيه؟!

فمثلاً: لو رجعت إلى عقلك بالنسبة إلى حال شخص من البشر، فلا يكن أن تحكم بعقلك على أحواله، ولكن تعتمد في الحكم على أحواله على ما نقله عن نفسه أو ما نُقل عنه بخبر الصادق، أما أن تحكم عليه بعقلك فهذا غير صحيح؛ فكل له تصرف يختص به، فأنت ربما في بيتك تقوم وتفطر وتروح لعملك، وربما هو يقوم ولايفطر بل يروح إلى العمل قبل أن يفطر، وبذلك يختلف عنك، هذا وهو بشر، حاله قريبة من حالك، فكيف بالله عز وجل؟! كيف تحكم على الله بعقلك والعقل يقتضي أن تعتمد في ذلك على النقل، لأن هذا لا يثبت إلا بالخبر المحض.

ولهذا نقول: أنتم يا أصحاب العقول هدمتم العقول؛ لأنكم تقولون: العقل يقتضي أن لا يوصف الله بذلك، وهو قد وصف به نفسه، وهو خبر عن أمر لا يدرك بالعقل فالواجب فيه الاعتماد على النقل، وتقولون هذا ثابت لله، والله لم يثبته لنفسه، وهذا أيضاً إثبات للعقل بما ينافى العقل، لأن

۱۱۲ شرح العقيدة السفارينية

الذي يقتضيه العقل أن ما لم يبلغك خبره في أمر غائب عنك أن تتوقف فيه، وأما أن تثبته مع نفي الله له، فهذا زيادة في العدوان.

فالحاصل أن قول المؤلف رحمه الله (لا نرد ذاك بالعقول) يشير به إلى رد قول من يقول: إن المرجع في صفات الله إلى العقل، ونقول لهم:

أولاً: أن هذه القاعدة باطلة من أساسها لأنها تقتضي تقديم المعقول على المنقول، والعقل يقتضى تقديم المنقول على المعقول.

ثانياً: أن هذه القاعدة تبطل الاعتماد على العقل؛ لأن العقل يقتضي أن ما طريقه الخبر المجرد يعتمد فيه على النقل وعلى الخبر ما دامت العقول لا تدركه، فالواجب أن يعتمد على ما أخبر الله به عن نفسه أو أخبرت به عنه رسله.

ثالثاً: أن نقول: تحكيم العقل في هذا الباب تحكيم من لا يحيط بالحكم علماً؛ وذلك لأن ما يصف الله به نفسه لا يمكن للعقل أن يدركه، فإذا كان الله يقول: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ [الانعام: ١٠٣]، والإدراك بالبصر إدراك بمحسوس، فكيف تدركه العقول؟! العقول لا تدرك كُنْه حقيقة صفات الله عز وجل أبداً، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُه شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

رابعاً: أن هذه العقول التي زعمتم أنها مرجع ومُحكم في صفات الله عقول متناقضة؛ لأن هؤلاء العقلاء ـ كما يدعون ـ يتناقضون، فنجد بعضهم يقرر وجوب ذلك عقلاً، والآخر يقرر امتناع ذلك عقلاً، وفرق واسع شاسع بين الواجب والممتنع، وكل منهم يدعي أنه من ذوي العقول، هذا يقول: هذا يعجب هذا متنع على الله ولا يجوز وصفه به، وهذا يقول: هذا واجب لله فيجب

وصفه به، فأين العقل؟! وبأي شيء يوزن ما يجب لله تعالى وما يمتنع؟! وبأي عقل يوزن إن قلنا بعقل زيد، قال عمرو: ما لكم تتركون عقلي؟ وإن قلنا بعقل عمرو، قال زيد: ما لكم تتركون عقلي؟ فبأي عقل يوزن؟ فهم متناقضون.

بل إنه كما قال شيخ الإسلام رحمه الله وغيره من أهل العلم إن الواحد من هؤلاء الذين يحكمون العقل يكون متناقضاً، فيكتب في بعض مصنفاته أن هذا واجب لله، ويكتب في المصنفات الأخرى أنه ممتنع على الله.

خامساً: أن في الاعتماد على العقل ارتكاب محظورين عظيمين:

الأول: أن نقول على الله ما لا نعلم.

الثاني: أن ننفى عن الله ما أثبته لنفسه.

وهذا محظور عظيم لا يمكن لمؤمن أن يرتكبه بل ولا يمكن لعاقل أن يرتكبه فضلاً عن مؤمن .

وهؤلاء ارتكبوا ذلك بحجة أن العقل يمنع هذا على الله، أو بحجة أن العقل يوجب على الله هذا الشيء.

إذاً الرجوع إلى العقل باطل من هذه الوجوه الخمسة.

والواجب أن نرجع إلى النقل، فإذا وجب الرجوع إلى النقل فهناك مرحلة أخرى واجبة، وهي أن نأخذ بظاهر هذا النقل ولا نحرفه، فلا نقول المراد به كذا وكذا مما يخالف الظاهر، بل الواجب أن نأخذ بظاهره.

فإذا قال قائل: إذا أخذت بظاهره فقد مثلت الله بخلقه، ولنفرض أنك أخذت بظاهر اليد وأن لله يدين، فإنك إذا قلت: إن المراد باليدين هما ما

يُؤخذ بهما ويُقبض فقد مثلت الله بخلقه، وحينئذ وقعت فيما هو كفر؟.

وجوابنا على ذلك أن نقول: من قال إن ظاهر اليدين حقيقة يقتضي المماثلة؟ بل لنا أن نقول إن ظاهر اليدين المضافتين إلى الله حقيقة يقتضي امتناع المماثلة؛ وذلك لأنها يد أضيفت إلى متصف بها، ومن المعلوم أن ما أضيف إلى الشيء فإنه يكون لائقاً به، فاليدان اللتان أضافهما الله إلى نفسه يدان لاثقتان بالله عز وجل، لا يمكن أن تماثل أيدي المخلوقين، ألست تقول: يد إنسان، وتقول: يد حمار، وتقول: يد جمل، وتقول: يد هر، وتقول: يد أسد، وتقول: يد أسد، وتقول: يد أبداً؛ لأنها أيد مضافة إلى متصف بها، فتكون هذه الأيدي لائقة بالموصوف بها، لكن لو قلت: يد أسد، ويد أسد آخر، صارت مماثلة. فإذا علم التباين بين المخلوقات بعضها مع بعض فالتباين بين الخالق والمخلوق من باب أولى.

ومن اعتقد أن ظاهر نصوص الكتاب والسنة التمثيل فقد كفر، لأن تمثيل الله بخلقه كفر، ومن زعم أن ظاهر الكتاب والسنة ما يقتضي الكفر فهو كافر؛ لأن الكتاب والسنة يقرران الإيمان وينكران الكفر، ولهذا قال نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري رحمه الله: من شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيهاً(۱).

فالحاصل أن نقول: إننا إذا أخذنا بظاهر النصوص لم نكن ممثلين بل

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاويٰ ٥/ ١١٠ .

نحن أبعد الناس عن التمثيل ، والممثل حقيقة هو الذي صرف النصوص عن ظاهرها ، فهذا الذي جعل النصوص دالة على التمثيل هو الذي صرفها عن ظاهرها ؛ لأنه لم يصرفها عن ظاهرها إلا حيث اعتقد أن ظاهرها يقتضي التمثيل ، فلما اعتقد هذه العقيدة الباطلة ذهب يصرفها عن ظاهرها ، ولهذا نقول : كل معطل فهو ممثل ؛ لأنه لم يعطل إلا حيث اعتقد أن ظاهرها التمثيل فذهب يصرفها عن ظاهرها ويعطل مدلولها عما أراده الله .

أما القائلون بتحكيم العقل فهم الجهمية والمعتزلة والأشاعرة والماتريدية، وكل أهل التأويل يقولون بتحكيم العقل في هذا الباب، وسيأتي إن شاء الله في كلام المؤلف رحمه الله أن الأشاعرة لا يثبتون من الصفات إلا سبعاً؛ ادعوا أن العقل يقتضيها، وأنكروا بقية الصفات بحجة أن العقل لا يقتضيها، ولكننا نقول بأن العقل يؤيد ما جاءت به النصوص من هذه الصفات الكمالية، التي اتصف الله سبحانه وتعالى بها.

قال: (ولا نرد ذاك بالعقول) أما الذين رجعوا إلى العقول فقد ردوها؟ لأنهم أنكروا دلالتها على المراد بها. فمثلاً قالوا في قوله تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر: ٢٢] أي وجاء أمر ربك، فردوها، إذ قالوا: نحن لم نردها ولم نكذب بمجيء الله، ولكن المراد بمجيئه مجيء أمره، وما هذا في الحقيقة إلا رد؟ إذ ما معنى الرد إذا لم يكن هذا رداً؟! فربنا عز وجل يقول: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ وأنتم تقولون: لم يجئ ربك، بل الذي جاء أمره ـ سبحان الله! ـ هل الله يبين لعباده خشية أن يضلوا، أو يعمى على عباده ليضلوا؟!

الجواب: الأول بلا شك قال تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء: الأول بلا شك قال تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ : وجاء أمر ربك لكان هذا أبلغ ما يكون في التعمية، ولكان هذا من عدم البيان، بل من التلبيس على

العباد، وإذا كان الله سبحانه وتعالى أوجب على عباده أن يعرفوه بصفاته فكيف يقول: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ وهو يريد وجاء أمر ربك؟!

فإذا قال قائل: إن الله يقول: ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ اللَّهِ فَلا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ [النحل: ١] فيجب أن نحمل ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ على هذه الآية؟

فالجواب: أن هذه الآية التي استدللتم بها حجة عليكم وليست حجة لكم، لأن اختلاف التعبير في الموضعين يدل على أن أحدهما غير الآخر، فلو كان الله يريد بقوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ : وجاء أمر ربك، لقالها ، كما قاله في الآية الثانية ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ اللَّهِ ﴾ .

ثم إن الله قال: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٢]، ومعلوم أن الذي جاء هم الملائكة أنفسهم وليس أمرهم، ففي الآية أيضاً قرينة لفظية تدل على امتناع تفسيرها بمجيء أمره.

ولا تعجب أن يكون كل دليل استدل به المبطل دليلاً عليه ؛ لأن استدلاله به يدل على أنه فيه إشارة إلى هذا المعنى لكنه إشارة على غير ما أراده. وقد التزم شيخ الإسلام رحمه الله في كتابه: درء تعارض العقل والنقل بألا يأتي مبطل بحجة يحتج بها على باطله إلا جعلها دليلاً عليه لا له (۱).

إذاً: نقول للذين يحكمون العقل: إنكم أنتم الذين خرجتم بآيات الصفات وأحاديثها عن ظاهرها، أما نحن فإننا أخذنا بظاهرها لأن الله تعالى إنما أنزل الكتاب تبياناً لكل شيء، وأراد من عباده أن يهتدوا بهذا القرآن لا أن يضلوا فيه، وإذا كنتم أنتم تعملون بظاهر النصوص في العبادات

<sup>(</sup>١) انظر درء تعارض العقل والنقل.

والمعاملات وهي أيضاً - أعني العبادات والمعاملات - فيها ما يُرجع فيه إلى العقل كالمسائل القياسية ، فكيف لا ترجعون فيها إلى مجرد النقل وتمنعون القياس كما منعه أهل الظاهر؟! مع أن هؤلاء الذين يرجعون إلى العقل في باب الصفات يرجعون إليه أيضاً في باب الأحكام ، لكنهم يأخذون بظاهر النصوص فيها ولا يأخذون بظاهر النصوص في باب الصفات ، وهذا من التناقض في الاستدلال .

فالحاصل أنه لا يجوز الاعتماد في باب الصفات على العقل لعلل منها: الأولى: تناقض العقلاء فيما بينهم فيما يثبت وما يُنفى.

والثانية أن نقول: لو حكمنا العقل في هذا لكان مقتضى ذلك أن نرجع إلى المنقول؛ لأن صفات الله عز وجل من باب الخبر المحض التي يعتمد فيها على النقل المحض.

والثالثة: أن العقول لا يمكنها إدراك ما يجب لله ويمتنع ويجوز على سبيل التفصيل.

أما على سبيل الإجمال فيمكن إدراكه وذلك بأن الله موصوف بصفات الكمال منزه عن صفات النقص، لكن على سبيل التفصيل لا يمكن.

والرابعة: أنه يمتنع عقلاً أن تتحدث عن شخص تجهل حقيقة صفاته فكيف تتحدث عن الخالق الذي لا مثيل له؟

والخامسة: أن الذين رجعوا إلى العقول في هذا ارتكبوا محذورين: أنهم يقولون على الله ما لا يعلمون، وينفون عن الله ما قاله عن نفسه، وهؤلاء ارتكبوا محظوراً عظيماً بحجة أن العقل يمنع هذا على الله، أو بحجة أن

العقل يوجب على الله هذا الشيء، ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (ولا نرد ذاك بالعقول).

وقوله: (لقول مفترٍ) اللام هنا للتعليل أي من أجل قول مفترٍ، والمفتري هو الكاذب.

وقوله: (مفترٍ به جهول): أي كاذب به جهول، ويجوز أن نجعل (به) متعلقاً بجهول، أي جهول به، وإنما قال المؤلف: مفتر، وجهول لأن من خالف النص وقال إن المراد به كذا، فهو إما كاذب وإما جاهل؛ إما كاذب إن تعمد مخالفة النص وهو يعلم أن النص يدل على كذا ولكن قال نرجع إلى كذا؛ وإما جهول إن كان لا يدري أنه خالف النص، فالذين خالفوا النصوص في هذا الباب لا يخرجون عن أحد هذين الوصفين؛ إما الكذب إن علموا أن النص يدل على خلاف قولهم ولكن ارتكبوا خلافه عن عمد؛ وإما الجهل إن ارتكبوا خلاف النص عن غير عمد.

ثم قال رحمه الله: (فعقدنا الإِثبات يا خليلي) عقدنا - يعني - اعتقادنا الإِثبات من غير تعطيل ولا تمثيل.

وقوله: (فعقدنا الإثبات): أي ما أثبته الله لنفسه، ولا شك أن في العبارة قصوراً؛ لأن عقدناً: الإثبات فيما أثبته الله لنفسه، والنفي فيما نفاه الله عن نفسه، والتوقف فيما لم يرد إثباته ولا نفيه ما لم يتضمن نقصاً، فإن تضمن نقصاً محضاً فهو مما يُنفئ عن الله عز وجل، فصار اعتقادنا على النحو التالى:

الأول: إثبات ما أثبته الله لنفسه، كالحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والوجه، والعين، واليد، والقدم، والأصبع، وغير ذلك: فهذا

نثبته لأن الله أثبته لنفسه.

والثاني: نفي ما نفاه الله عن نفسه، كالظلم، والجهل، والغفلة، والنسيان والعور، وغير ذلك، فننفي ما نفاه الله عن نفسه.

والثالث: التوقف فيما لم يرد إثباته ولا نفيه ما لم يتضمن نقصاً محضاً، فإن تضمن نقصاً محضاً فإن تضمن نقصاً محضاً فإننا ننفيه عن الله وإن لم يرد نفيه، وأمًّا فيما لم يرد إثباته ولا نفيه فمثاله الجسم، فلو قال لنا قائل: هل تقولون إن الله جسم؟

فالجواب: لا نقول إنه جسم، وتأمل العبارة: لا نقول إنه جسم، وهذه العبارة غير أن نقول: إنه ليس بجسم، والصحيح قول: لا نقول إنه جسم ونحن إذا قلنا: إنه ليس بجسم نفينا أنه جسم، أما إذا قلنا: لا نقول إنه جسم فقد نفينا القول بأنه جسم.

وفرق بين النفيين؛ لأن الأول وهو قول: إنه ليس بجسم حكم بانتفاء الجسمية عن الله، وهذا ليس عندنا علم فيه، والثاني وهو قول: لا نقول إنه جسم نفى للقول بذلك، ونحن ننفى أن نقول بذلك لأننا لا نعلم.

إذاً الجسم: لا نثبته ولا ننفيه؛ لأن الله لم ينفه عن نفسه ولم يثبته، فإذا لم ينفه عن نفسه ولم يثبته فليس لنا دخل في هذا، فنقف حيث وقف النص، ولكن نسأل عن المعنى المراد بالجسم؛ فإن أردت بالجسم الشيء القائم بنفسه المتصف بما يستحقه من الصفات، فهذا المعنى صحيح، فإن الله تعالى شيء قائم بنفسه متصف بما يليق به من الصفات: يستوي، ويأتى، وينزل، ويضحك، ويفرح، ويغضب، ويرضى، ونحن نؤمن بذلك؛ وإن أردت بالجسم الشيء المركب من أجزاء يفتقر بعضها إلى بعض، ويجوز انفصال بعضها عن بعض كما في الأجسام المخلوقة فهذا باطل.

كذلك أيضاً الجهة، هل الله في جهة؟ نقول: أما اللفظ فإننا نتوقف فيه، وما لنا وله! وأما المعنى فنستفصل: ماذا تريد بالجهة؟ إن أردت أن الله تعالى في جهة تحيط به إحاطة الظرف بالمظروف فهذا ممتنع وباطل، وإن أردت بذلك جهة سفل ومخالطة للمخلوقات فهذا أيضاً باطل وممتنع على الله، فليس الله في جهة السفل وليس في جهة تحيط به إحاطة الظرف بالمظروف، وإن أردت أنه في جهة عليا عدمية لا تحيط به، ما ثم الاهو عز وجل فهذا حق، والنبي عليه الصلاة والسلام أعلم الخلق بالله قال للجارية: "أين الله» ؟ قالت: في السماء(١). فاستفهم بأين التي يُستفهم بها عن المكان، والمرأة أجابت بفي الدالة على الظرفية، أي: الظرفية العدمية، يعني: لا شيء محيط بالله ، فما ثم فوق المخلوقات إلا الله عز وجل.

وفي خطبة يوم عرفة التي لم يشهد النبي ركا ولا المسلمون اجتماعاً أعظم منها ولا أكبر منها في عهد الرسول عليه الصلاة والسلام، قال وهو يخطب الناس: «ألا هل بلغت»؟ قالوا: نعم، فقال: «اللهم اشهد» يشير بالسبابة إلى السماء وينكت بها إلى الناس. «ألا هل بلغت» قالوا: نعم. ففعلها مرة أخرى: «ألا هل بلغت»؟ (٢) قالوا: نعم ففعلها ثلاث مرات. وهذه الإشارة تعني أن الله في جهة وهي جهة العلو.

فالحاصل أنك إذا أردت بالجهة جهة علوعدمية، أي ليس فوق إلا الله وحده فهذا صحيح، ومع ذلك ونظراً لكون البسطاء من الناس يفهمون من

<sup>(</sup>أ) رواه مسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من إباحته، رقم (٥٣٧).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (١٢١٨).

الجهة أنه في كل مكان مثلاً، فنقول: لا تطلق أن الله في جهة أو في غير جهة، بل لابد من التقييد على حسب التفصيل الذي ذكرنا.

وكذلك الحيز، فاللفظ نتوقف فيه، والمعنى نستفصل، فإن أريد أن الله في حيز يحيط به ويحوزه فهذا باطل وممتنع؛ لأن الله عز وجل لا يحيط به شيء من مخلوقاته، وإن أريد أنه منحاز عن المخلوقات بائن منها غير مختلط فيها ولا هي حالَة فيه فهذا حق.

إذاً قول المؤلف رحمه الله: (فعقدنا الإثبات) فيه قصور؛ لأن الواقع أن عقدنا إثبات ونفي وتوقف، ولكن في باب النفي؛ هل الله تعالى متصف بصفات هي نفي محض؟ الجواب: لا، بل صفات الله سبحانه وتعالى المنفية متضمنة لثبوت كمال، ويجب أن نؤمن بأنها متضمنة لثبوت كمال، لأنها يُراد بها بيان كمال الصفة المضادة فلا يظلم الله الناس شيئاً إن الله لا يظلم الله الناس شيئاً إن الله لا يظلم النهاس شيئاً إن الله النهاس شيئاً إن الله النهاس في الأنها عدله، فهذا النفي إنما هو من أجل كمال الضد، فقد يكون في الإنسان عدل لكن يكون فيه أيضاً ظلم، فيقال: فلان عدل، لكن ظلم في القضية الفلانية، فلا ينتفي عنه الظلم، في الكن الله عز وجل ينتفي عنه الظلم، لأن العدل لديه كامل لا يمكن أن يرد في حقه الظلم؛ لا في قليل ولا في كثير، فانتفى الظلم عنه لكمال العدل في حقه عز وجل.

ولو قلت: أنا أقول: لا يظلم ولا أقول لكمال العدل، قلنا: هذا ليس بصحيح لأن صفات الله عز وجل كلها عليا، وظلم لا يتضمن كمال العدل ليس من الصفات العليا؛ لأن نفي الظلم إذا لم يكن لكمال العدل فقد يكون نقصاً، وقد يكون لعدم القابلية، فلا يمدح بنقص ولا كمال، فإذا قلت فلان

رجل طيب لا يظلم، الناس يضربونه فيقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك وأعني على الصبر، يأخذون ماله فيقول: اللهم اغنني؛ لأنه غير قادر، فهو ضعيف جداً، بل يخاف إن تكلم أن يضرب زيادة، فهل هذا يعتبر مدحاً إذا قلنا: إنه لا يظلم؟ لا، ولهذا قال الشاعر:

قُبَيِّلة لا يغدرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل

لو سمعت قوله: لا يغدرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل، قلت: ما شاء الله هؤلاء ناس أهل وفاء، وأهل عدل، لا يغدرون، ولا يظلمون، لكن الواقع أنه يسبهم بأنهم لا يقدرون على الغدر ولا على الظلم، و يقول الشاعر أيضاً:

لكن قومي وإن كانوا ذوي حسب ليسوا من الشر في شيء وإن هانا يجزون من ظلم أهل الظلم مغفرة ومن إساءة أهل السوء إحسانا فليت لي بهم قوماً إذا ركبوا شنوا الإغارة فرساناً وركبانا

فهذا الرجل يذم قومه وليس يمدحهم، ولهذا قال: فليت لي بهم قوماً: أي بدلهم.

إذاً نفي النقص لعدم القدرة عليه يُعتبر نقصاً، وقد يكون نفي النقص لأن المحل غير قابل له، لا لكمال المحل، كما لو قلت: جدارنا لا يظلم الناس، وسيارتي لا تظلم أحداً، فهذا لا يعتبر مدحاً؛ لأنه لا يقبل الظلم ولا العدل.

قال المؤلف رحمه الله: (من غير تعطيل ولا تمثيل) يعني يجب علينا أن

نثبت بلا تعطيل، والتعطيل نوعان: تعطيل للنص، وتعطيل للصفة؛ فأما تعطيل النص: فتعطيله عن دلالته، وأما تعطيل الصفة فنفيها عن الله عز وجل.

مثلاً: اليد تعطيلها باعتبار تعطيل الصفة بأن يقول: ليس لله يد حقيقية ، وتعطيل النص بأن يقول في قوله تعالى: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾ [ص: ٧٥] أي بقدرتي أو بنعمتي .

فالتعطيل إذاً إما تعطيل للنصوص بمنع دلالاتها على ما أريد بها، وإما تعطيل للصفات بنفيها عن الله سبحانه وتعالى مع ثبوتها له.

فأهل السنة والجماعة يتبرؤون من التعطيلين؛ لأنهم يجرون النصوص على ظاهرها، ولأنهم يثبتون لله ما أثبته الله لنفسه.

ثم اعلم أن التعطيل الذي ينفيه أهل السنة والجماعة ينقسم إلى أقسام:

الأول: تعطيل جزئي: يكون بإثبات الأسماء، وإثبات سبع من الصفات، وإنكار الباقي، وهذا مذهب الأشاعرة، فالأشاعرة يثبتون الأسماء للله عز وجل، ويثبتون سبعاً من الصفات، وينكرون الباقي، فإذا جاءت النصوص بدلالة على الباقي حرفوها، فيكون هؤلاء عطلوا النصوص وعطلوا الصفات فيما نفوه، فمثلاً يقولون: في قول الله تعالى: ﴿ رُضِيَ اللّهُ عَنْهُم ورَضُوا عَنْهُ ﴾ [النوبة: ١٠٠] يقولون: معنى رضي الله عنهم: أي أثابهم، فيفسرون الرضا بالمفعول المنفصل عن الله وهو الثواب، فهؤلاء عطلوا الصفة وهي الرضا، وعطلوا النص فصرفوا دلالته عن الرضا إلى الثواب، فعطلوه عن مدلوله.

الثاني: تعطيل هو فوق ذلك. وهو تعطيل الصفات كلها دون الأسماء فينفون الصفات عن الله ويثبتون له الأسماء ومنهم من يقر بالحياة والعلم والقدرة لأنه لابد للرب منها، وما عدا ذلك يحرفونه، وهؤلاء هم المعتزلة، وهذا هوالمشهور عنهم؛ أنهم يقرون بالأسماء، وينكرون الصفات أو يقرون بثلاث صفات وينكرون الباقي.

الثالث: تعطيل فوق ذلك ، وهو إنكار الأسماء والصفات . فيقولون : إن الله لا يسمى سميعاً ولا يثبت له سمع ، وكل ما سمى الله به نفسه يجعلونه اسماً للمخلوقات ، فليس الله هو السميع بل السميع خلقه ، وأضيف السمع إليه لأنه هو الذي خلقه في هذا ، فيجعلون الأسماء والصفات كلها للمخلوقات لا للخالق عز وجل ، وهؤلاء غلاة الجهمية ، يقولون : لا نؤمن بأن الله له أسماء ولا بأن الله له صفات .

الرابع: تعطيل قوم فوق ذلك وهم الذين لا يثبتون لله أي صفة ثبوتية. فكل شيء ثبوتي لا يثبتونه لله ، وإنما يثبتون لله السلبيات فقط، فيقولون مثلاً: ليس بمعدوم، ليس بجاهل ، ليس بأعمى، ليس بأصم، وأما إثبات الصفة فهي ممنوعة، لا الأسماء ولا الصفات، وهؤلاء هم القرامطة وأشباههم.

الخامس: تعطيل فوق ذلك وهم الذين يعطلون النفي والإثبات، فلا يصفون الله بصفة ثبوتية ولا بصفة سلبية، فلا يثبتون الإثبات ولا النفي، في قولون: لا نقول إنه يرضى ولا نقول إنه لا يرضى ولا نقول حي ولا ميت، لا سميع ولا أصم، لا بصير ولا أعمى. فينفون عنه النفي والإثبات. قالوا: لأنك لو أثبت لشبهته بالمثبتات، ولو نفيت لشبهته بالمنفيات.

فأنت واقع في التشبيه سواء أثبت أم نفيت، فنقول لهم: هل تقولون إنه موجود؟ فسيقولون: لا. إذاً لا موجود ولا معدوم! فسيقولون: لا. إذاً لا موجود ولا معدوم! وهل هذا ممكن أن يكون الشيء لا موجوداً ولا معدوماً؛ أو موجوداً معدوماً؟! لا يمكن.

إذاً أنتم الآن فررتم من تشبيهه بالمنفيات أو بالمثبتات وشبهتموه بالمتنعات. والمتنع طبعاً لا وجود له أصلاً.

وانظر كيف يلعب الشيطان ببني آدم إلى هذا الحد؛ فيقول: إن قلت: حي فقد شبهت، وإن قلت: سميع فقد شبهت؛ وإن قلت: ليس بسميع فقد شبهت. فماذا نصنع؟! قل: لا سميع ولا غير سميع، وإن قلت: موجود شبهت، وإن قلت: لا موجود شبهت، إذاً ماذا أقول؟! قل: لا موجود، ولا لا موجود. وهذا غاية ما يكون من الامتناع.

وقال لهم شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ما معناه: أنتم إذا فررتم من تشبيهه بالمثبتات والمنفيات مع أن المثبتات والمنفيات أمر ممكن فقد شبهتموه بالممتنعات؛ لأن تقابل النفي والإثبات بإجماع العقلاء من باب تقابل النقيضين (۱)، يعني لو سلمنا جدلاً بأن الحياة والموت من باب تقابل العدم والملكة، وأنه يصح أن نقول لا حي ولا ميت فيما لا يقبل الحياة ولا الموت، كالجماد مشلاً، فالجدار نقول: لا حي ولا ميت لأنه لا يقبل الحياة ولا الموت، الموت، فلو سلمنا جدلاً بأننا نوافقكم على أن تقابل الحياة والموت والسمع

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي (١٢/ ٣٥٦ ـ ٣٥٧).

والصمم من باب تقابل العدم والملكة التي يجوز أن تُنفئ عمن لا يكون محلاً قابلاً لها ـ لكن لا يكن أن تخرجوا عن الإثبات والنفي، لأن تقابل الإثبات والنفي من باب تقابل النقيضين، يعني ليس هناك شيء إلا موجود أومعدوم؛ إلا ثابت أو منفى.

فإذا نفيتم الإثبات والنفي، أو الوجود والعدم فقد أتيتم بما أجمع العقلاء على امتناعه؛ وذلك لأن تقابل الوجود والعدم، والإثبات والنفي من باب تقابل النقيضين اللذين أجمع العقلاء على أنهما لا يجتمعان ولاير تفعان، فأنتم لابد أن تصفُوه إما بالوجود وإما بالعدم، فإما أن تقولوا: ليس بموجود أو ليس بمعدوم، أما أن تقولوا: لا موجود ولا معدوم فهذا شيء ممتنع، وقال بذلك غلاة القرامطة والباطنية، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله.

والحاصل أن التعطيل خمسة أنواع، وأهل السنة والجماعة يتبرؤون من جميع هذه الأنواع، ويثبتون لله كل ما أثبته لنفسه.

وأقول لهؤلاء: إنكم ما فررتم من شيء إلا ووقعتم في شر منه، لا في مثله فحسب بل في شر منه، لأن هؤلاء إذا فروا مما يعتقدون في تشبيهه وأثبتوا صفة أخرى، نقول لهم: هذه الصفة موجودة في المخلوق فقد وقعتم فيما فررتم منه من حيث التشبيه بالمخلوق، وشر منه تحريف النص.

ونضرب مثلاً: الذين يقولون إن الله ليس له يد حقيقية وإنما له قوة . لماذا لم يشبتوا اليد الحقيقية؟ قالوا: لأن هذا يقتضي التشبيه بالمخلوق الذي له يد وجارحة . فنقول: والقوة كذلك: أليس للمخلوق قوة؟ فلن يستطيع أن

يقول: لا، والله يقول: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْف ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْد ضَعْف قُوّةً ثُم ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْد قَوْة شَم ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْد قُوّة ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾ [الروم: ٤٥]، فأنتم كان لكم ضعف ثم قوة ثم ضعف، فإذا قلتم: له قوة وقعتم في التشبيه على قاعدتكم؛ لأن للمخلوق قوة، فيلزم على قاعدتكم أن تكونوا مشبهين لله تعالى بخلقه.

وقلنا: إنهم وقعوا في شر مما يفرون منه وهو تحريف النص، حيث حرفوا معنى النص إلى معنى خلاف الظاهر، وهكذا كل الذين يتكلمون بالتعطيل نقول: هم فروا من شيء ووقعوا في شر منه.

قوله: (ولا تمثيل) يعني: نثبت بلا تمثيل، وهذا من المؤلف جيد جداً حيث أتى بنفي التمثيل دون نفي التشبيه، فإن هذا أولى لوجوه ثلاثة:

الوجه الأول: أن نفي التمثيل هو الذي جاء به النص، كما قال الله تعالى: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ النَّمْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ولا شك أن استعمال الألفاظ التي جاءت بها النصوص أولى بكثير من استعمال ألفاظ جديدة لأمور:

أولاً: أنك إذا استعملت الألفاظ التي جاءت بها النصوص ربطت الناس بالنصوص، وربط الناس بالنصوص له أثر جيد محبوب.

وثانياً: أنك إذا استعملت الألفاظ التي جاءت بها النصوص سلمت من أي اعتراض، لأن النصوص محكمة وليس فيها تناقض ولا اختلاف.

وثالثاً: أنك إذا استعملت الألفاظ التي جاءت بها النصوص فإن ذلك

أدق وأبين مما إذا استعملت عبارات أخرى، وإن كانت فيما يبدو للسامع مرادفة لما جاءت به النصوص.

الوجه الثاني: أن نفي التشبيه من كل وجه لا يصح؛ لأنه ما من شيئين موجودين إلا وبينهما تشابه في الجملة، ولولا هذا التشابه ما استطعنا أن نعرف المعنى أبداً، فلله حياة وللإنسان حياة، فهناك نوع من التشابه، لكن هل هناك تشابه فيما يختص فيه كل واحد؟ الجواب: لا. لأن للمخلوق حياة تتميز عن حياة الخالق، وللخالق حياة تتميز عن حياة المخلوق، كما أن للخالق ذاتاً تتميز عن ذات المخلوق وكذلك للمخلوق ذات تتميز عن ذات المخلوق.

الوجه الثالث: أن نفي التشبيه صار يطلق على نفي الصفات؛ لأن من الناس من يقول إن كل من أثبت لله صفة فهو مشبه، فإذا قلت: من غير تشبيه صار معناها عند هذا القائل من غير إثبات صفات، وهذا معنى باطل.

وعلى هذا فما نقرؤه من كلمة: (من غير تشبيه) في كثير من الكتب المؤلفة في هذا الباب إنما يريدون به من غير تمثيل؛ لأن نفي التشبيه من كل وجه لا يصح، ولأن يعض الناس يعتقد أن كل من أثبت لله صفة فهو مشبه، فيكون المعنى على هذا الاعتقاد: من غير إثبات صفات.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

۲۸- فكل من أوّل في الصفات كناته من غير ما إثبات
 ۲۹- فقد تعدى واستطال واجترى وخاض في بحر الهلاك وافترى

## الشرح

(كل): مبتدأ، والخبر: (فقد تعدى) وقرن المؤلف رحمه الله الخبر بالفاء لأن المبتدأ يشبه الشرط في العموم، قال العلماء رحمهم الله: وإذا كان المبتدأ يشبه الشرط في العموم حسن اقتران خبره بالفاء، ومثلوا ذلك بقولهم: الذي يأتيني فله درهم. وهذا مثله (كل من أوّل فقد تعدىٰ).

وقوله: (فكل من أوّل في الصفات) من: اسم موصول يشمل كل مؤول، يعني سواء كان تأويله عاماً أو خاصاً، فإذا أول أي نص من غير ما إثبات، فإنه يكون متعدياً، وسواء أوّل في الصفات الخبرية أو في الصفات الفعلية أو في الصفات الذاتية، فإنه يعتبر متعدياً.

فمن قال مثلاً: إن المراد باليدين النعمة فهو مؤول، ومن قال: إن المراد بالوجه الثواب فهو مؤول، ومن قال: إن المراد بالاستواء الاستيلاء فهو مؤول، وتسميتنا إياه تأويلاً من باب التسامح، وإلا فالحقيقة أن هذا تحريف، فكل تأويل ليس له أصل فإنه ينبغي أن نسميه تحريفاً، كما نطق به القرآن: ﴿ يُحَرِّفُونَ الْكُلِمَ عَن مُّواضِعِهِ ﴾ [النساء: ٢٦]، فكل من أوّل الكلم عن موضعه وحمله على معنى آخر فقد حرّف.

وقوله: (كذاته) يعني كما أن من أوّل في ذات الله من غير إثبات فهو

معتد، فكذلك من أوّل في الصفات، وهذا إشارة من المؤلف رحمه الله بأن القول في الصفات كالقول في الذات، فكما أننا نثبت لله عز وجل ذاتاً لا تشبه ذات المخلوقين، فإننا نثبت له صفات لا تشبه صفات المخلوقين.

وقوله: (من غير ما إنبات) يعني من غير ما دليل على تأويله، فإنه يكون متعدياً، فإن وجد دليل للتأويل فإن ذلك لا بأس به، ولا يُعد هذا تعدياً، مثاله قوله سبحانه وتعالى في الحديث القدسي: «ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش به اورجله التي يمشي بها ، ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه» (١).

فلو قال قائل: ظاهر الحديث أن الله يكون سمع الإنسان وبصره ويده ورجله، فلماذا تؤولون هذا الحديث وتقولون: إن المراد أن الله يسدد هذا الرجل في سمعه وبصره ومشيه وبطشه؟

فالجواب أن نقول: لأن عندنا دليلاً يدل على ذلك، وهو قول الله عز وجل في الحديث القدسي: «من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما إفترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه. فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشى بها ولئن سألنى لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه»

فهنا يوجد عابد ومعبود لقوله: «ما تقرب إلي عبدي»، ويوجد متقرب ومتقرب إلي عبدي»، ويوجد فارض ومفروض عليه «مما

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع، رقم (٦٥٠٢).

افترضت عليه» وفيه أيضاً سائل ومسؤول، ومعطي ومعطى، ومستعيذ ومستعيذ ومستعاذبه، في قوله: «ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه». وكل هذا يدل على التباين بين هذا وبين هذا، فإذا كان هذا دالاً على التباين فكيف يكون هذا الشيء المباين بعضاً من الشيء المباين؟! وكيف يكون سمعه وبصره ويده ورجله؟! فهذا مستحيل.

وأيضاً السمع والبصر واليد والرجل بعضٌ من المخلوق ولا يمكن أن يكون بعض المخلوق هو الخالق، فهذا شيء مستحيل.

إذاً فعندنا دليل على هذا التأويل، وإذا قام الدليل على التأويل فإننا نقول: ليس ظاهر الحديث مقصوداً، بل لنا أن نقول: إن هذا الظاهر الذي ادعي ليس هو ظاهر الحديث؛ لأن ظاهر الحديث يناقض سياقه، ومعلوم أن ظاهر الكلام ما يقتضيه سياقه، وليس كل لفظ من الألفاظ له معنى منفرد، بل الألفاظ يكون معناها بضم بعضها إلى بعض. فنحن لم نخرج عن ظاهر الحديث ولم نؤول، وإذا تنزلنا جدلاً وقلنا: إن هذا تأويل، فإننا نقول: إن هذا التأويل قد دل عليه الدليل، وإذا دل عليه الدليل من كلام من تأولنا كلامه لم نكن خرجنا بكلامه عن ظاهره، لأن المتكلم أعلم بمراده؛ ومثل ذلك أيضاً ما جاء في الحديث الصحيح أن الله تعالى يقول: «عبدي جعت فلم تطعمني، ومرضت فلم تعدني» فإنا لو أخذنا بظاهر هذا اللفظ لقلنا إن الله تعرض وإن الله يجوع، وهذا شيء مستحيل على الله، لكن هذا قد فُسر في نفس الحديث حيث قال: «إن عبدي فلاناً جاءك فلم تطعمه، ومرض فلم تعده»،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل عيادة المريض، رقم (٢٥٦٩).

فهذا يدل على أن هذا اللفظ الذي يُدّعى أنه ظاهر غير مراد؛ لأن الله تعالى بينه بنفسه.

فالحاصل أن المؤلف رحمه الله أعطانا قاعدة وهي أن جميع من أوّل في الصفات من غير إثبات ولا دليل يدل على تأويله فإنه معتد.

وأيضاً كما أننا لا نؤول في الذات يجب أن لا نؤول في الصفات، لأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات.

ثم قال رحمه الله:

فقد تعدى واستطال واجترى وخاص في بحر الهلاك وافترى

هذه خمس صفات والعياذ بالله من ذلك : تعدى ، واستطال ، واجترى ، وخاض في بحر الهلاك ، وافترى . كل هذه أوصاف لمن أوّل في الصفات من غير دليل .

قوله: (فقد تعدى) تعدىٰ على النصوص وعلى المتكلم بالنصوص؛ لأن هذا التأويل تعد على اللفظ وإخراج له عن ظاهره، وتعد على قائل النصحيث كلم الناس عما لا يريد، وهذا نوع من التعمية، وهو خلاف قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذّكْرَ لِتُبَينَ لِلنَّاسِ مَا نُزّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤]، وخلاف قوله تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء: ١٧٦]، وخلاف قوله تعالى: ﴿ يُبِيدُ اللَّهُ لِيُبَينَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُم ﴾ [النساء: ٢٦]، فكل إنسان يؤول فقد تعدىٰ على النص وعلى المتكلم بالنص وهو الله ورسوله.

وقوله: (واستطال) استطال من الطول وهوالغني، كما في قوله

تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَن يَنكِحَ الْمُحْصَنَاتِ ﴾ [النساء: ٢٥] ، أو من الاستطالة وهي العلو والترفع، والثاني أنسب يعني أنه استطال واستعلى وترفع والعياذ بالله ، واعتد برأيه، وأنكر رأي الآخرين.

وقوله: (واجترى) من الجرأة، وهي الإقدام، أي: إقدام الإنسان على ما ليس له بحق، وقد تجرأ فلان على كذا: يعني أقدم على شيء ليس له فيه حق، وكذلك الذي يؤول في الصفات؛ فإنه قد أقدم على شيء ليس له بحق.

وقوله: (وخاض في بحر الهلاك) الخوض في الأصل يطلق على العمل الغمل الذي ليس بمركز ولا منظم، ومنه الخوض في الوحل، والخوض في الماء، والخوض في الطور: ١٢].

وقوله: (في بحر الهلاك) الهلاك هنا معنوي، يعني يبقى حياً لكن هو في الحقيقة حي ميت، بل الميت على الحق خير من هذا الذي بقي على الباطل.

وقوله: (وافترى) يعني كذب ووجه كذبه أنه قال: إن الله لم يرد كذا وأراد كذا، فكذب في النفى وكذب في الإثبات:

مثلاً: في قوله تعالى: ﴿ بِيَدَيُّ ﴾ [ص: ٧٠] قال: إن الله لم يرد اليدين وأراد النعمة فكذب في النفي وكذب في الإثبات، وقوله: ﴿ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الاعراف: ٥٤] قال: إن الله لم يستو على العرش ولكن استولى أو لم يرد العلو وإنما أراد الاستيلاء. فنقول: كذبت في الأول وفي الثاني.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

• ٣ ألم تر اختلاف أصحاب النظر فيه وحسن ما نحاه ذوالأثر ٣٦ - فإنهم قد اقتدوا بالمصطفى وصحبه فاقنع بهذا وكفى

### الشرح

لما ذكر المؤلف رحمه الله أنه لا يجوز الرد إلى العقول في باب الصفات، وذكر تحريم التأويل وأنه استطالة وجرأة وافتراء، ذكر دليلاً حسياً ملموساً، فقال:

(ألم تر اختلاف أصحاب النظر فيه) يعني ألم تعلم أن أصحاب النظر والمراد بأصحاب النظر أصحاب الكلام، الذين يرجعون في إثبات الصفات أو نفيها إلى العقل، فهؤلاء اختلفوا واضطربوا اضطراباً كثيراً عظيماً، حتى إن بعضهم يوجب ما يرى الآخر أنه مستحيل. أحدهم يقول: هذا واجب لله، والثاني يقول: هذا مستحيل على الله، والآخر يقول: هذا جائز، وهذا من التناقض فاضطربوا اضطراباً كثيراً فيما هم عليه.

ولا ريب أن اختلاف الأقوال واضطرابها يدل على ضعفها وأنه ليس لها أساس؛ لأن الأقوال كلما قويت أساساتها تقاربت، ولهذا تجد المسائل المنصوصة في القرآن أو السنة الخلاف فيها قليل، وأضرب لك مثلاً بالمواريث فإن الخلاف بين العلماء رحمهم الله في المواريث قليل بالنسبة للخلاف في غيره، وذلك لأن غالب أحكامه منصوص عليها، والمنصوص عليه لا

يختلف الناس فيه. كذلك أهل الزكاة مثلاً، فأهل الزكاة الثمانية لا تكاد تجد خلافاً بين العلماء رحمهم الله فيهم إلا قليلاً بالنسبة للخلاف في المسائل الأخرى، لأن أصحاب الزكاة منصوص عليهم، فكلما كانت الأقوال مؤيدة بالنصوص كان الخلاف فيها أقل، لأن النص يجمع أطراف الخلاف.

أما إذا كانت المسائل ليست مبنية على نص ولا على أصل فإنك ترئ فيها الخلاف العجيب، ولو شئت لقلت: إن الخلاف أكثر من أصحابه، فإذا كانوا عشرة اختلفوا على خمسة عشر قولاً.

فإذا قال قائل: كيف يكون الخلاف أكثر من أصحابه؟!

فنقول: يكون للواحد عدة أقوال. فإذا كانوا عشرة وكل واحد له خمسة أقوال صار الخلاف خمسين وجهاً.

فأصحاب النظر، الذين يدّعون أنهم أصحاب عقول وأن غيرهم عامة وحشوية وبلهاء وما أشبه ذلك، هم أكثر الناس اختلافاً في هذا الباب، ومن طالع ما يُنقل عنهم رأى العجب العجاب، حتى إنك لا تكاد تتصور القول من شدة فساده.

فإذا كان هذا حال أصحاب النظر فكيف يعتمد على هؤلاء فيما هو أساس الرسالات، وهو معرفة الرب جل وعلا بأسمائه وصفاته !! وكيف نعتمد على هذه الأقوال المتناقضة التي لا تنبني على أصل !! ولهذا فإن المؤلف رحمه الله جاء باختلاف أهل النظر دليلاً على فساد أقوالهم، لأن الاختلاف والاضطراب يدل على الفساد.

فإن قيل: من هم أصحاب النظر؟

فالجواب: هم أصحاب الكلام كما يسميهم أهل العلم، وعلمهم علم الكلام، وسُموا أصحاب النظر لأنهم قدموا النظر على الأثر. وأصحاب النظر - هؤلاء المتكلمون - هم أكثر الناس فساداً واضطراباً في الأقوال؛ لأنهم لم يبنوا على أسس صحيحة، وإنما بنوا على وهميات ظنوها عقليات، فبنوا عليها عقيدتهم.

ولعله قد مربك أن أساطينهم ورؤساءهم أقروا بأنهم على ضلال، فمن جملتهم الرازي الذي يقول: لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تروي غليلاً ولا تشفي عليلاً، ووجدت أقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الإثبات قول الله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوَى ﴾ [طه: ٥]، وقوله: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠]، وأقرأ في النفي: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، ﴿ولا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠]، ومن جرب مثل معرفتي .

هذا هو الرازي أحد أساطينهم وكبرائهم وعلمائهم يقول: هذه المناهج والطرق ما رأيتها تروي غليلاً ولا تشفي عليلاً، أي: لا تسمن ولا تغني من جوع، ويقول: رأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، يعني: طريقة تحكيم النصوص في هذا الباب، ثم ضرب مثلاً: أقرأ في الإثبات: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥] فأؤمن بأنه استوى على العرش، وأقرأ: ﴿إلَيْهِ يَصْعَدُ الْكُلِمُ الطّيبُ ﴾ [فاطر: ١٠] فأؤمن بأنه في العلو، وأقرأ في النفي: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١] وهي نفي للتمثيل، واقرأ: ﴿وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ [طه:

ويقول:

نهاية إقدام العقول عقال وأرواحنا في وحشة من جسومنا ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

وأكثر سعي العالمين ضلال وغاية دنيانا أذى ووبال سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

والقيل والقال محصول ليس بجيد، والرسول على نهى عن قيل وقالوا، وغاية وقال<sup>(۱)</sup>. فهؤلاء بحثوا طول عمرهم وما استفادوا إلا قيل وقالوا، وغاية دنياهم أذى ووبال والعياذ بالله؛ لأن غاية دنياهم ـ نسأل الله العافية ـ الشك والحيرة، فأكثر الناس شكاً عند الموت هم أهل الكلام، لأنهم ليس عندهم عقيدة يبنون عليها معبودهم عز وجل، بل لا يعرفونه إلا بوهمياتهم التي يدعون أنها عقليات، فلذلك إذا جاءت الساعة وجاء وقت الامتحان والمحك ضاعوا وما وجدوا حصيلة.

فكانوا أكثر الناس شكاً عند الموت نسأل الله العافية، حتى إن بعضهم يقول: ها أنا أموت على عقيدة أمي، أمه الأمية التي لا تعرف، والثاني يقول: أموت على عقيدة عجائز نيسابور. فرجعوا إلى عقيدة العجائز لأنها فطرية، وهم عقيدتهم نظرية وهمية في الواقع.

فإذا نظرنا إلى هؤلاء وإلى مآلهم وإلى أحوالهم فهل يمكن لنا أن نقول إنهم على حق وندع الأثر لنظرهم؟! لا يمكن أبداً فكل إنسان عاقل لا يمكن أن يتولى مثل هؤلاء ويأخذ من أقوالهم؛ لأنها أقوال فاسدة متناقضة ليس لها أساس لا من كتاب الله ولا من سنة رسوله على ولا من أقوال السلف.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال، رقم (٧٢٩٢) ومسلم، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة، رقم (١٧١٥).

والعجيب أن الرازي يقول: أرواحنا في وحشة من جسومنا، إلى هذا الحد: روحه مستوحشة من جسده، لا تود أن تقر فيه، كأنما يتمنون الموت الآن ومفارقة الروح الجسد الذي هي في وحشة منه؛ لأن الإنسان نسأل الله العافية والسلامة والثبات إذا لم يكن له عقيدة ضاع، اللهم إلا أن يكون قلبه ميتاً، لأن الذي قلبه ميت يكون حيوانياً لا يهتم بشيء أبداً، لكن الإنسان الذي عنده شيء من الحياة في القلب إذا لم يكن له عقيدة فإنه يضيع ويهلك، ويكون في قلق دائم لا نهاية له، فتكون روحه في وحشة من جسمه.

وقوله: (وحسن ما نحاه ذو الأثر) نحاه بمعنى اتبعه، يعني: وألم تر حسن ما اتبعه ذو الأثر؟ والجواب: أننا نرى ذلك، فنحن نطالع كتب هؤلاء وأقوالهم ونطالع كتب أولئك وأقوالهم، فنجد أن هؤلاء الأثريين إذا قالوا قولاً فإنما يقولون بقول الله ورسوله، مطمئنين منشرحة صدورهم، أما أولئك فهم على العكس من هذا؛ دائماً في صراع قيل وقال، وجدل لا نهاية له، وفرضيات وهمية ليس لها أصل، فتجدهم في حيرة وقلق.

لكن ما نحاه أهل الأثر واتبعوه يقرأ أحدهم كلام الله عز وجل: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ الفجر: ٢٦] فيقول: سبحانه وتعالى يجيء كما يليق بجلاله، ويقرأ: ﴿اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ الاعراف: ٤٥] فيقول: استوى سبحانه وتعالى على عرشه كما يليق بجلاله، ويقرأ: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ المائدة: ١٤] فيقول: له يدان لكنها ليست كأيدي المخلوقين؛ لأن الله ليس كمثله شيء، وهكذا يقرأ في القرآن والسنة نصوصاً واضحة بينة.

ووالله لو خلوا من التقديرات التي يقدرونها ما وجدوا إلا خيراً، أيُّ

شيء يضير الإنسان إذا قال: أنا أؤمن بأن لله يدين؛ لأن الله أثبتهما لنفسه، ولكني أؤمن بأنه لا مثيل لهاتين اليدين، هل عليه ضير؟ أبداً، بل ينشرح صدره، ويستريح من التقديرات التي لا أساس لها، ولذلك تجد أهل السنة والجماعة في هذا الباب هم أريح الناس بالاً، وأشرحهم صدراً، وأكثرهم اطمئناناً وأبعدهم إشكالاً. أما أن نذهب نقدر ونقول: اليد جارحة، والجارحة ممتنعة، والجارحة بعض من كل، وما أشبه ذلك. وهذا جسم وهذا عرض، فإننا سوف نتعب في هذا.

والأولى لنا أن نؤمن بأن لله يداً ونقول: سبحان الله العظيم، وبأن له وجهاً وبأن له عيناً، وبأنه مستوعلى العرش، وبأنه يجيء يوم القيامة، وبأنه ينزل إلى السماء الدنيا، إلى غير ذلك بدون أن نقدر تقديرات، فلسنا نحن الذين نحكم على الله، بل الله هو الذي يحكم علينا ولنفسه بما شاء، أما نحن فليس لنا إلا التسليم في هذه الأمور، ولهذا قال: (حسن ما نحاه ذو الأثر).

وأنا أجزم جزماً أنك لو تلوت على أحد من العامة حديثاً في صفات الله عز وجل، تجده يسبح بلسانه، ويعظم الله بقلبه، ويقشعر من ذلك جلده، لكن لو تلوته على واحد من أهل الكلام ما أحس بهذا أبداً، بل ذهب يتصور أن الله مناف للمخلوق، ثم يحاول أن يصرف هذا النص إلى معنى يدعي أنه معقول، وتجده يتعب نفسه، وذاك العامي يسبح ويهلل ويمجد الله، ولا يتعب نفسه. وذاك يدهب يبحث عن القرائن، ولا يكون في قلبه من تعظيم الله مثل ما يكون في قلب العامي، وهذا أمر محسوس، ولهذا ما أوتي قوم الجدل إلا ضلوا.

فأنت إذا أخذت النصوص على ظاهرها سلمت من كل شيء، وعظمت الله حق تعظيمه، ولن تحتاج إلى أن تتكلم في ذات الله كأنما تشرّح جسماً من أجسام الآدميين، كما يوجد عند بعض الناس الآن، حتى إني رأيت كتاباً لبعض الناس يسأل: هل يقال إن الله ذكر أو أنثى؟ أعوذ بالله أإلى هذا الحدد نسأل الله العافية؟!

والله إن هذا الإنسان ليس في قلبه تعظيم لله عز وجل وهو يفرض هذا الفرض، فتجد من يقول: أقم دليلاً على أن الله ذكر؟! وتجد من يفرض ويقول: هل الله واحد أو متعدد؟ والله يقول: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزّلْنَا الذّكر ﴾ [الحجر: ٩] فنحن هنا جماعة؟! فإذا أراد الإنسان السلامة فليدع هذه الأشياء، فماذا أنت يا ابن آدم بالنسبة للسماء وبالنسبة للأرض وبالنسبة للأشجار؟! لست بشيء فكيف تتكلم في خالق السموات والأرض بأشياء ما تكلم بها عن نفسه، ولا تحدث بها رسوله عليه الصلاة والسلام، ولا قالها من هم أحرص منك على الخير وأشد منك تعظيماً لله؛ وهم الصحابة رضي الله عنهم.

ولما قال الرسول على الله ينزل إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: من يدعوني فأستجيب له... إلى آخره (١) لم يفكر الصحابة رضي الله عنهم كيف ينزل الله تعالى وكيف يصعد، بل فكروا كيف يستغلون هذا الوقت بالاستغفار والدعاء والسؤال، وهذا هو الذي أراده الرسول على منهم، فالرسول على منهم، فالرسول على منهم، فالرسول على الماد منهم أن يفكروا كيف نزل ومتى يصعد وكيف

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب الدعاء في الصلاة من آخر الليل، رقم (١١٤٥)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل والإجابة فيه، رقم (٨٥٧).

صعد بل أراد منهم أن ينتهزوا هذه الفرصة في هذا الجزء من الليل الذي يقول الله فيه: من يدعوني؟ من يسألني؟ من يستغفرني؟

فالمهم أن الواجب علينا أن نُعرض عما قاله أهل الكلام في هذا كله، ونحن نحاجهم بكلمة بسيطة وهم أهل جدل، فنقول: أأنتم أعلم بالله أم الله؟ إن قالوا: نحن أعلم بالله من الله فهم كفرة بذلك. وإن قالوا: الله أعلم، فنقول: ألم يقل عن نفسه كذا وكذا. فلماذا لا تقبلون؟! ولماذا تحاولون الزيغ عيناً ويساراً؟! والله عز وجل وضح وبين وكلامه أبين الكلام ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لَيُبَينَ لَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٦]، ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

فالقرآن مبين، والرسول عليه الصلاة والسلام مبين، ولا يمكن أبداً بحال من الأحوال أن يبين الله لنا كيف نبول، وكيف نتغوط، وكيف نلبس، وكيف ندخل، وكيف نخرج، وكيف نأكل، وكيف نشرب، وكيف ننام، وكيف نستيقظ، ثم يدع البيان فيما يتعلق بأسمائه وصفاته التي هي زبدة الرسالة، ونحن إذا لم نعرف الله ما عبدناه، وإذا عرفناه فيجب أن نعرفه كما وصف نفسه، بعيداً عما أشار المؤلف إليه من اختلاف أصحاب النظر، فإن هذا يصدنا عن سبيل الله ويبعدنا كثيراً.

إذاً بأي شيء يكون: (حسن ما نحاه ذو الأثر)؟ يكون باتباع الآثار، وهذا الحسن يتمثل في طمأنينة القلب، وانشراح الصدر، وركود النفس، والانبساط، وعدم القلق، وعدم الحيرة. وكل هذا موجود ولله الحمد فيما نحاه أهل الأثر، حيث يقولون: سمعنا وأطعنا.

قوله: (فإنهم قد اقتدوا بالمصطفى وصحبه): (فإنهم) أي أهل الأثر، (قد

اقتدوا بالمصطفى) وهو محمد رسول الله صلوات الله وسلامه عليه، فاتبعوه ظاهراً وباطناً، ومن اتبع المصطفىٰ عليه الصلاة والسلام فقد هدي إلىٰ صراط مستقيم، كما قال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صراط مُسْتَقِيمٍ ﴾ ومن وفق لذلك فقد وفق لمحبة الله له، قال تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحبِّبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، ومن وفق لذلك فقد شُرح صدره، قال تعالىٰ: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُو عَلَىٰ نُورٍ مِن ربّهِ ﴾ [الزم: ٢٢].

فإذا وفق المسلم لاتباع الرسول عليه الصلاة والسلام في العقيدة، والقول والعمل، والفعل والترك، فقد وفق لكل خير وقد قال بعض السلف: لو يعلم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه لجالدونا عليه بالسيوف. الله أكبر! فإنك لو سألت أهل الدنيا: من أنعم الناس؟ لقالوا: الملوك وأبناء الملوك.

لكن أهل العبادة أنعم من هؤلاء، أنعم، وأسر بالاً، وأشرح صدراً، وأهدأ نفساً، لأنهم متصلون بالله عز وجل في قيامهم وقعودهم ومنامهم ويقظتهم، دائماً مع الله، والله تعالى معهم، فهم أنعم الناس في الدنيا والآخرة، ولهذا قال: لو يعلم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه لجالدونا عليه بالسيوف.

لكن الملوك إذا أخذوا بما أخذ به هؤلاء صاروا أنعم منهم ، ولهذا قال الرسول عليه الصلاة والسلام: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: إمام عادل ، وشاب نشأ في طاعة الله ... »(١) فبدأ هؤلاء السبعة بالإمام العادل ؛ العادل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب، الأذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة وفضل المساجد، رقم (٦٢٩)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب إخفاء الصدقة، رقم (١٠٣١).

في معاملة الله وفي معاملة عباد الله .

فالمهم أننا نقول: إن الاقتداء بالرسول عليه الصلاة والسلام فيه كل الخير، فاحرص على اتباعه ظاهراً وباطناً، في العقيدة، والأقوال، والأعمال، والأفعال والتروك لكن ما فعله على سبيل التعبد فإنك تفعله عبادة وتقرباً إلى الله عز وجل، وما فعله لا على سبيل التعبد فإن من الناس من يفعله لمحبته للرسول عليه الصلاة والسلام، لا للتقرب إلى الله به، بل يفعله لأن الرسول عليه فيحب ما فعله الرسول عليه فقط لا تعبداً لله. كما أن الإنسان إذا أحب شخصاً تجده يقلده وإن كان لا يعتقد أن في ذلك عبادة وتقرباً إلى الله عز وجل.

ومن ثَمَّ كان عبد الله بن عمر رضي الله عنهما يتتبع آثار الرسول عليه حتى في غير الأمور العبادية، حتى إنه كان يتحرى المكان الذي نزل فيه الرسول عليه الصلاة والسلام ليبول فيه في الطريق فينزل ويبول، لكن هذه القاعدة خالفه فيها أكثر الصحابة رضي الله عنهم، كما قال شيخ الإسلام رحمه الله.

ثم قال: (وصحبه) صحب الرسول على هم كل من لقي النبي على مؤمناً به ومات على ذلك، ولكن نعلم أن الصحابة رضي الله عنهم طبقات وليسوا طبقة واحدة، كما قال تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلُوا وَكُلاَّ وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى ﴾ وقاتلَ أُولئك أَعْظَمُ دَرَجَةً مِن الَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى ﴾ وقاتلَ أُولئك أَعْظَمُ دَرَجَةً مِن الله عنه الله عنه الله عنه ما: «لا تسبوا أصحابي فو الذي نفسي بيده لو أنفق ابن عوف رضي الله عنه ما: «لا تسبوا أصحابي فو الذي نفسي بيده لو أنفق

أحدكم مثل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه»(١)، ففرق بين خالد الذي تأخر إسلامه وبين عبد الرحمن بن عوف الذي يعتبر من السابقين إلى الإسلام.

والمهم أن الصحب طبقات؛ طبقات في الصحبة، وطبقات في الهجرة، وطبقات في الهجرة، وطبقات في العلم وطبقات في كل شيء ولا يوجد أحد من الصحابة أفضل من أبي بكر رضي الله عنه؛ لأن الله تعالى نص على صحبته في القرآن الذي يُتلى إلى يوم القيامة، قال تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠]، فأثبت الصحبة له، وأثبت المعية الخاصة له مع الرسول ﷺ، حيث قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠].

ثم يليه بلا شك عمر بن الخطاب رضي الله عنه، الذي اختاره أبو بكر، ونحن نشهد الله عز وجل أن أبا بكر أشد الناس أمانة وأصدقهم فراسة فأشد الناس أمانة لأننا نعلم لو كان الرجل يريد الخيانة ما ولى عمر رضي الله عنه ولولئ أحد أبنائه أو أحد قومه، لكنه أمين على هذه الأمة، فأدى الأمانة رضي الله عنه حياً وميتاً.

ونعلم أنه أصدق الناس فراسة لأنه وللى عليهم من هو خير الناس بعده، فالنبي عليه الصلاة والسلام كان دائماً يقول: ذهبت أنا وأبو بكر وعمر، وحبّت أنا وأبو بكر وعمر، ودائماً يقترن اسم هذين الرجلين باسم الرسول عليه الصلاة والسلام.

ولهذا شاء الله سبحانه وتعالى بحكمته أن يكون هؤلاء الثلاثة قرناء في (١) رواه البخاري، كتاب المناقب، باب قول النبي على: لو كنت متخذاً خليلاً...، رقم (٣٦٧٣)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب تحريم سب الصحابة، رقم (٢٥٤٠).

الحياة وفي الممات، فقبورهم في مكان واحد، ويوم القيامة يقومون من قبورهم قيام رجل واحد، وهذه هي الميزة والفضيلة.

والمهم أن الصحب يختلفون، لكن على كل حال لا أحد يساوي الصحابة رضي الله عنهم في فضل الصحبة أبداً، أما في العلم فربما يوجد من التابعين من هو أعلم من بعض الصحابة رضي الله عنهم، فإن الرجل الأعرابي لو جاء للرسول على وآمن به وأخذ منه ما أخذ من الشريعة وانصرف إلى قومه ولم يأت إلى المدينة للتعلم لا شك أن من التابعين من هو أعلم منه، ولكن الصحبة التي هي رؤية النبي عليه الصلاة والسلام مع الإيمان به لا توجد في غير الصحابة رضي الله عنهم.

قال: (فاقنع بهذا وكفى)، ونقول للمؤلف رحمه الله: سمعاً وطاعة، نقنع بهذا إن شاء الله تعالى، ونسأل الله تعالى أن يميتنا عليه، (اقنع بهذا) أي: باتباع آثار المصطفى صلوات الله وسلامه عليه وصحبه، (وكفى) أي: كفى عن كل شيء، كفى عن أهل النظر، وعن مجادلاتهم، وعن معقولاتهم التي هي وهميات، ففي هذين البيتين أكبر دليل على بطلان ما عليه أهل النظر، وأكبر دليل على صحة ما عليه أهل الأثر. والله أعلم

رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُخْتَّى يُّ (سِلنَمُ (لِنَّرِّمُ (لِفِرُوفَ مِسِى

### البابالأول

# في معرفة الله تعالى

معرفة الإله بالتسديد

٣٣- بأنه واحد لا نظير

٣٢- أول واجب على العبيد

لـه ولا شــبــه ولا وزيـر

### الشرح

قال المؤلف رحمه الله تعالى: (الباب الأول) والذي مضى من هذه العقيدة (المقدمة)(١).

قال: (الباب الأول: في معرفة الله عز وجل) معرفة الله سبحانه وتعالى نوعان: معرفة ذاته بالوجود، ومعرفة صفاته كذلك، ومعرفة ذاته في الكنه والحقيقة، ومعرفة صفاته كذلك، يعني نقول: هي قسمان: معرفة وجود ومعاني ومعرفة كنه وحقيقة.

أما معرفة الوجود والمعاني فهذا هو المطلوب منا، وأما معرفة الكنه والحقيقة فهذا غير مطلوب منا، فلا أحد يعرف حقيقة ذات الله سبحانه وتعالى ولا حقيقة صفاته، والوصول إلى ذلك مستحيل فمستحيل أن تعرف الله عز وجل في حقيقة ذاته.

فالإنسان تعرف حقيقة ذاته، فهو لحم ودم وعظم وباقي مكونات الجسم، لكن الرب عز وجل لاتعرف عنه هذا، وصفات الإنسان كذلك

<sup>(</sup>١) انظر ص ٧٤.

تعرف حقيقتها وكنهها التي هي عليه، فتعرف وجه الإنسان؛ وتعرف العين؛ وتعرف العين؛ وتعرف القدم؛ وتعرف اليد؛ وتعرف الأصابع. لكن صفات الله عز وجل لا تصل إلى حقيقتها وكنهها. والمطلوب إذاً معرفة الذات بالوجود ومعرفة الصفات بالمعاني، أما معرفة الكنه والحقيقة فهذا مما لا يعلمه إلا الله عز وجل.

فصار قول المؤلف رحمه الله في معرفة الله لا بد فيه من هذا التسديد:

أول واجب على العبيد معرفة الإله بالتسديد

فأول واجب على الإنسان أن يعرف الله ، والمراد أول واجب لذاته ، وأما أول واجب لغيره فهو النظر والتدبر الموصل إلى معرفة الله. فالعلماء رحمهم الله قالوا: أول ما يجب على الإنسان أن ينظر ، فإذا نظر وصل إلى غاية وهي المعرفة ، فيكون النظر أول واجب لغيره ، والمعرفة أول واجب لذاته .

وقال بعض أهل العلم: إن النظر لا يجب لا لغيره ولا لذاته؛ لأن معرفة الله عز وجل معلومة بالفطرة والإنسان مجبول عليها، ولا يجهل الله عز وجل إلا من اجتالته الشياطين، ولو رجع الإنسان إلى فطرته لعرف الله دون أن ينظر ويفكر قالوا ودليل ذلك قول النبي عليه: «كل مولود يولد على الفطرة»(١)، ولقول الله تعالى في الحديث القدسي: «إني خلقت عبادي حنفاء فاحتالتهم الشياطين»(١)، فصار الصارف عن مقتضى الفطرة حادث وارد على

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص ۲۲.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها . . . ، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا . . . ، رقم (٢٨٦٥) .

فطرة سليمة.

فأول ما يولد الإنسان يولد على الفطرة، ولوتُرك ونفسَه في أرض برية ما عبد غير الله، وحينئذ تكون ما عبد غير الله، ولو عاش في بيئة مسلمة ما عبد غير الله، وحينئذ تكون عبادته لله، وإذا عاش في بيئة مسلمة يكون المقوم لها شيئين هما الفطرة والبيئة، لكن إذا عاش في بيئة كافرة فإنه حينئذ يحدث عليه هذا المانع لفطرته من الاستقامة، لقول النبي عليه الصلاة والسلام: «فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يجسانه»(۱).

إذاً معرفة الله عز وجل لا تحتاج إلى نظر في الأصل، ولهذا نجد عوام المسلمين الآن ما فكروا ونظروا وقرأوا في الآيات الكونية والآيات الشرعية حتى عرفوا الله، بل عرفوه بمقتضى الفطرة، ولا شك أن للبيئة تأثيراً لكنهم ما نظروا، بل إن بعض الناس ـ نسأل الله العافية ـ إذا نظر وأمعن ودقق وتعمق وتنطع ربحا يهلك، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «هلك المتنطعون، هلك المتنطعون، هلك المتنطعون،

فالصحيح إذاً ما قاله المؤلف رحمه الله أن أول واجب معرفة الله، وأما النظر فلا نقول إنه واجب، لكن لو فرض أن الإنسان احتاج إلى النظر فحينئذ يجب عليه النظر، مثل لو كان إيمانه فيه شيء من الضعف ويحتاج إلى تقوية فحينئذ لابد أن ينظر، ولهذا قال الله تعالى: ﴿أُولَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ [الاعراف: ١٨٥]، وقال: ﴿أَفَلَمْ يَدَّبُرُوا الْقَوْلَ ﴾

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢)رواه مسلم، كتاب العلم، باب هلك المتنطعون، رقم (٢٦٧٠).

[المؤمنون: ٦٨]، وقال: ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَيَدَّبَّرُوا آيَاتِه ﴾ [ص: ٢٩].

فإذا وجد الإنسان في إيمانه ضعفاً حينئذ يجب أن ينظر ولكن لا ينظر من زاوية الجدل والمعارضات والإيرادات؛ لأنه إن نظر من هذه الزاوية يكون مآله الضياع والهلاك، ويورد عليه الشيطان من الإشكالات والإيرادات ما يقف معها حيران لكن ينظر من زاوية الوصول إلى الحقيقة، فمثلاً إذا نظر إلى الشمس عذا المخلوق العظيم الكبير الوهاج - فلا يقل: من الذي خلقه؟ خلقه الله فمن خلق الله؟ فهذا لا ينبغي، بل يقول: خلقه الله ويقف؛ لأن الرسول على أمرنا أن ننتهي إذا قال لنا الشيطان من خلق الله؟ لنقطع التسلسل، لأنك لو قلت من خلق الله؟ وقلت مثلاً: خلقه شيء ما، سيقول لك الشيطان: فمن خلق هذا الشيء؟ ثم تتسلسل إلى ما لا نهاية له، وتضيع في البحر الذي لا ساحل له.

فالحاصل أن النظر لا يحتاج إليه الإنسان إلا عند الضرورة كالدواء، فإذا ضعف إيمانه أو رأى من نفسه ضعفاً فلينظر، وإلا فمعرفة الله مركوزة في الفطر.

قال المؤلف رحمه الله: (معرفة الإله بالتسديد) أي بالصواب، لكن ما هو الطريق إلى معرفة الله عز وجل؟ الطريق: قلنا بالفطرة قبل كل شيء، فالإنسان مفطور على معرفة ربه وأن له خالقاً، وإن كان لا يهتدي إلى معرفة صفات الخالق على التفصيل، لكن يعرف أن له خالقاً كاملاً من كل وجه.

ومن الطرق التي توصل إلى معرفة الله عز وجل الأمور العقلية، فإن

العقل يهتدي إلى معرفة الله إذا كان القلب سليماً من الشبهات، فينظر إلى ما في الناس من نعمة فيستدل به على وجود المنعم، وعلى رحمة المنعم، لأنه لولا وجود المنعم ما وجدت النعم، ولولا رحمته ما وُجدت النعم.

وينظر إلى إمهال الله عز وجل للعاصين فيستدل به على حلم الله ؟ لأن الله يقول: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَابَّة ﴾ [فاطر: ٥٤]، وصدق الله لو أن الله وَاخَذَ الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة لأن أكثر الناس على الكفر. فلو أراد الله أن يؤاخذهم بأعمالهم ما ترك على ظهرها من دابة.

وننظر في السموات والأرض فنستدل به على عظمة الله وقدرته؛ لأن عظم المخلوق يدل على عظم الخالق، وهكذا.

ونستدل أيضاً إلى معرفة الله تعالى بإجابة الدعاء، فالإنسان يدعو فيستجيب الله دعاءه، فنعرف بهذا وجود الله، وقدرة الله، ورحمة الله، وصدق الله عز وجل، قال تعالى: ﴿ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غانو: ٦٠]، إلى غير ذلك مما تستلزمه إجابة الدعاء.

ومن الطرق التي يستدل به الإنسان على معرفة الله الواقع، فأخذ الله سبحانه وتعالى للكافرين بالنكبات والهزائم تدل على أن الله شديد العقاب وأنه من المجرمين منتقم، ونصر الله لأوليائه يدل على أنه عز وجل ينصر من شاء من العباد، وأنه قادر على ذلك ولو كثر خصومهم.

ثم إن المراد بالمعرفة ما يترتب عليها من التصديق والقبول للأوامر والإذعان لها، وأما مجرد المعرفة بدون أن يركن الإنسان إليها ويقول

بمقتضاها فإنها لا فائدة منها؛ لأنه حتى الكفار يعرفون الله.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (بأنه واحد) بأنه: أي الله عز وجل واحد، واحد في ذاته وصفاته وأحكامه الكونية والشرعية، فهو واحد في ذاته لا نظير له ولا شبه ولا وزير، وواحد أيضاً في ربوبيته فلا أحد يتصرف معه، ولا أحد يملك معه، ولا أحد يعينه، بل لا أحد يشفع عنده إلا بإذنه لكمال سلطإنه.

وكذلك هو واحد في ألوهيته فلا يعبد إلا هو عز وجل، ولا يُتأله إلا إليه، ويجب أن يصرف الإنسان حبه وتعظيمه كله لله عز وجل، فلا يحب إلا ما يحبه الله، ولا يرضى إلا بما يرضي الله، ويكره ما كرهه الله، ويبغض ما أبغضه الله، حتى يكون قلبه كله وإرادته لله عز وجل، فيوحد الله في القصد والعبادة.

كذلك واحد في صفاته، فليس له نظير في صفاته، لا الصفات المعنوية ولا الصفات الخبرية، لا الذاتية اللازمة ولا الفعلية المتعلقة بمشيئته عز وجل.

قوله: (بأنه واحد لا نظير له ولا شبه) النظير: يعني المماثل والمشابه، وعليه فقوله: (ولا شبه) منّ باب عطف المتماثلين أو المترادفين، كقول الشاعر:

فألفى قولها كذباً وميناً على المالية ا

فالكذب والمين معناهما واحد وإن اختلفا في اللفظ، وكذلك النظير والشبيه معناهما واحد وإن اختلفا في اللفظ، وهذا من باب التوكيد اللفظي.

وقوله: (ولا شبه) سبق أن الأولى أن يعبر بقوله: (لا مشل) للوجوه الثلاثة السابقة. فالله تعالى لا نظير له في ذاته ولا شبيه له في ذاته، وكذلك لا شبيه له في صفاته سبحانه وتعالى وفي أفعاله، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

وقوله: (ولا وزير) الوزير: أي المعين، ومنه قوله تعالى عن موسى: ﴿ وَاجْعُل لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي ﴾ [طه: ٢٩]؛ وهي مأخوذة من المؤازرة وهي المعاونة. فالله سبحانه وتعالى ليس له أحد يعينه لأنه قادر على كل شيء، قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦]، وقد أشار الله تعالى إلى هذا المعنى في قوله: ﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مَن دُون اللَّه لا يَمْلِكُونَ مِنْقَالَ ذَرَّةً فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ منهُم مِّن ظَهِيرٍ (٢٦) وَلا تَنفَعُ الشُّفَاعَةُ عندَهُ إِلاَّ لَمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ [سبأ: ٢٢، ٢٣]، فهم لا يملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض على سبيل الاستقلال، وما لهم فيهما من شرك على سبيل المشاركة، والفرق بين الاستقلال والمشاركة واضح. فمثلاً هذا لي أنا مستقل به، وهذا بيني وبينك أنا شريك فيه. فهم لا يملكون شيئاً على سبيل الاستقلال ولا على سبيل المشاركة مع الله عز وجل، و ﴿ مَا لَهُ ﴾ أي ما لله ﴿ مِنْهُم ﴾ من هؤلاء المدعوين ﴿ مِن ظَهِيرٍ ﴾ أي معين، فهم لا يعاونون الله بشيء.

ثم مع ذلك لا تستطيع هذه الآلهة أن تشفع ﴿ وَلا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلاًّ لِمَن أَذِنَ لَهُ ﴾ ، وبنفي هذه الأمور الأربعة تنقطع الأسباب التي يتعلق بها

المشركون، لأن غاية ما يتعلقون به أنهم يقولون: إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفي، فقطع الله كل سبب.

فإن قال قائل: أليس هناك ملائكة موكلون بحفظ أعمال بني آدم، وملائكة موكلون بالنبات، وملائكة موكلون بالخفظ العام لبني آدم؟

فالجواب: بلى هذا موجود، لكن لم يوكلهم الله تعالى استعانة بهم، بل وكلهم الله بذلك ليبين عظمته وكمال سلطانه، كما أن الملك في الدنيا ولله المثل الأعلى ـ له من يتولى شؤون مملكته، لكن الملوك في الدنيا يفعلون ذلك لقصورهم وعدم إحاطتهم، أما الله عز وجل فلا، إنما فعل ذلك سبحانه وتعالى ليظهر عظمة ملكه وسلطانه، وأنه المدبر سبحانه وتعالى، وأن له جنوداً لا يستعين بهم ولكن يمتثلون بأمره ويكلفهم عز وجل بما شاء، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُو ﴾ [المدثر: ٣١]، ولكن ليسوا جنوداً يعينونه كجنود الملوك في الدنيا، بل جنود تظهر بهم عظمته وكمال سلطانه.

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٣٤- صفاته كذاته قديمه أسماؤه ثابتة عظيمه وسمائه الحق توقيفيه لنا بذا أدلة وفيه

#### الشرح

قوله: (صفاته كذاته قديمه) صفاته: مبتدأ، والخبر: قديمة، وكذاته: حال، يعنى صفاته حال كونها كذاته قديمة.

والصفات: هي ما يتصف به الموصوف.

وقول المؤلف: (صفاته قديمه) مجمل يحتاج إلى تفصيل، فالصفات بالنسبة لله عز وجل ثلاثة أقسام: صفات ذاتية، وصفات فعلية، وصفات خبرية.

(١) الصفات الذاتية: هي صفات المعاني الثابتة لله أزلاً وأبداً، مثل الحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والعزة، والحكمة، إلى غير ذلك وهي كثيرة فهذه نسميها صفات ذاتية؛ لأنه متصف بها أزلاً وأبداً ولا تفارق ذاته.

(٢) الصفات الفعلية: هي التي تتعلق بمشيئته، إن شاء فعلها، وإن شاء لم يفعلها، مثل الاستواء على العرش، والنزول إلى السماء الدنيا، والمجيء للفصل بين العباد، والفرح بتوبة التائب، والضحك إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر كلاهما يدخل الجنة، والغضب على الكافرين، والرضا للمؤمنين، وغيرها، فهذه نسميها صفات فعلية؛ لأنها من فعله، وفعله بتعلق بمشئته.

لكن هذا القسم من صفات الله آحاده حادثة ، تحدث شيئاً فشيئاً ، وأما جنس الفعل فإنه أزلي أبدي ، فجنس كون الله فعالاً ـ أي جنس الفعل في الله عز وجل ـ أزلي ، فلم يزل ولا يزال فعالاً ، لم يأت وقت من الأوقات يكون الله تعالى معطلاً فيه عن الفعل ، فإن الله لم يزل ولايزال فعالاً لما يريد سبحانه وتعالى .

لكن نوع الفعل أو آحاده هي التي تكون حادثة، فمثلاً الاستواء على العرش نوع من أنواع الفعل، وهو حادث لأنه كان بعد خلق العرش، كذلك النزول إلى السماء الدنيا نوع من أنواع الفعل، وهو حادث لأنه كان بعد أن خلق السماء الدنيا، كذلك الرضا والغضب نوع من أنواع الفعل، وهو حادث لأنه إذا فعل العبد فعلاً يقتضي الرضا، رضي الله عنه، وإذا فعل فعلاً يقتضى الغضب غضب الله عليه.

وهذه تسمى الصفات الفعلية، وربما تسمى الأفعال الاختيارية؛ لأن هذه الأفعال تتعلق بمشيئة الله تعالى واختياره قال تعالى: ﴿وَرَبُكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [القصص: ٦٨] ، لكن \_ كما سبق \_ كل صفة فعلية فإنها حادثة النوع أو الفرد، لكنها قديمة الجنس، فمثال النوع الاستواء على العرش، والنزول إلى السماء الدنيا فهذا نوع، لكن نزوله كل ليلة فهذا فرد، لأن نزوله الليلة ليس هو نزوله البارحة.

(٣) الصفات الخبرية: وهي التي نعتمد فيها على مجرد الخبر، وليست من المعاني المعقولة، بل هي من الأمور المدركة بالسمع المجرد فقط، ونظيرها أو نظير مسماها بالنسبة إلينا أبعاض وأجزاء، مثل اليد، والوجه، والعين،

والقدم، والإصبع، فهذه نسميها الصفات الخبرية، لأنها ليست معنى من المعاني، فاليد غير القوة، القوة معنى، واليد صفة من نوع آخر. مسماها بالنسبة إلينا أبعاض وأجزاء، فاليد بعض منا أو جزء منا، والوجه كذلك والعين كذلك.

ولكن بالنسبة لله لا نقول إنها جزء أو بعض؛ لأن البعضية والجزئية لم ترد بالنسبة إلى الله لا نفياً ولا إثباتاً، ولهذا نقول لمن قال: إن الله واحد لا يتجزأ ولا ينقسم وما أشبه ذلك، نقول: هذه ألفاظ بدعية. فليس هناك دليل على أن تصف الله بهذا النفى، وما أنت أعلم بالله من الله، ولا أعلم بالله من رسول الله على ولا أعلم بالله من أصحاب رسول الله على فما قال واحد منهم قط: إنه لا يتبعض ولا يتجزأ، فاحبس لسانك عما حبسوا ألسنتهم عنه، ولا تتكلم بأشياء فارغة، وليس هناك داع لأن تقول: لا يتجزأ، فلا أحد يتصور أن الله تعالى ـ وله الحمد والفضل ـ يتجزأ، لا أحد يتصور هذا حتى تنفيه، فدع ذلك، وإنما يُنفئ مثل هذا الكلام لو أن أحداً قاله، أما ولم يقله أحد فليس له داع، بل يقال: لله يد، وله وجه، وله عين، ودع عنك: لا يتجزأ ولا يتبعض، فلم يتعبدنا الله بهذا، ولا ورد عن الله أنه يتبعض أو يتجزأ، أو لا يتبعض ولا يتجزأ، بل قال تعالى: ﴿ قُولُوا آمَنًا باللَّه ﴾ [البقرة: ١٣٦] وقال: ﴿ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ( ) اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ [الإخلاص: ١، ٢] .

وكل هذا لم يرد، وما لم يرد فالأدب مع الله ورسوله أن نمسك عنه، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١] ، فلو نفيت ما لم ينفه الله عن نفسه فقد تقدمت بين

يدي الله ورسوله، ولو أثبت ما لم يثبته فقد تقدمت بين يدي الله ورسوله.

فالحاصل أن الصفات الخبرية هي التي مسماها أبعاض وأجزاء لنا، لكن بالنسبة لله فلا نقول إنه بعض أو جزء؛ لأن إثبات البعضية أو الجزئية أو نفي البعضية أو الجزئية بالنسبة لله، من الألفاظ المبتدعة التي يجب على الإنسان أن يتحاشاها، فلم يتعبدنا الله لا في كتابه ولاعلى لسان رسوله بأن نثبت البعضية أو ننفي البعضية. ونحن نؤمن بأن اليد غير الذات؛ يد الله غير ذاته؛ ووجه الله غير ذاته، فهو شيء آخر زائد عن الذات، وقد يعبر الله تعالى عن نفسه بوجهه، كما قال الله تعالى: ﴿وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ والرحمن: ٢٧]، ونحن لا ننكر الوجه ولا ننكر أن يعبر به عن النفس.

وهذه مع أنها صفات خبرية، فهي في نفس الوقت صفات قديمة؛ لأن الله تعالىٰ لم يزل ولا يزال متصفاً بها، وصفات الله الذاتية والخبرية كلها قديمة، أما صفاته الفعلية فهي قديمة الجنس، حادثة النوع والآحاد، لذلك فإطلاق الوصف على صفات الله بأنها قديمة ليس بصحيح.

وقول المؤلف رحمه الله: (كذاته) أي ذات الله تعالى.

فأصل الذات كلمة مولدة بالمعنى المراد بها ؛ لأن المراد بها عند القائلين - كلمة ذات وصفات \_ أرادوا بها: النفس، فذات الإنسان يعني نفس الإنسان، فالله سبحانه وتعالى لم يعبر عن نفسه بالذات، إنما عبر عن نفسه بالنفس فقال: ﴿ وَيُحَذِرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ [آل عمران: ٢٨] وقا ل عز وجل عن عيسى عليه الصلاة والسلام: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المائدة: ١١٦]، وأصل الذات في اللغة العربية بمعنى صاحبة، فيقال مثلاً: ذات علم، ذات قدرة، ويقال لامرأة: ذات جمال، فهي ذات بمعنى صاحبة تضاف إلى صفة، نقلها المتكلمون من كونها تضاف إلى صفة وجعلوها اسماً للموصوف.

فقالوا: كل موصوف قائم بنفسه فهو ذات، فمثلاً أصل ذات الله يعني ذات الألوهية، فنقلوا كلمة ذات إلى الشيء القائم بنفسه وقطعوه عن الإضافة، ولم تكن من كلام العرب، ولا يعرفها العرب بهذا المعنى؛ أي بأنها قائمة مقام النفس. لكن هم لما قالوا: «ذات علم»، قالوا: إن «علم» صفة، و«ذات» موصوف، فأطلقوا على الموصوف اسم ذات، فقالوا: الذات، والصفات بدل الله وصفاته، لكن لا مشاحة في الاصطلاح، فإن العلماء رحمهم الله تقبلوا هذا، وصاروا يقولون: ذات وصفات، صفات اللذات وصفات الأفعال، وإلا فهي في الأصل ليست من كلام العرب.

وذات الله تعالى قديمة، والقديم عند المتكلمين هو الذي لا ابتداء له، وليس هو القديم في اللغة العربية هو ما سبق غيره، ولو كان حادثاً، أماالقديم عند المتكلمين فهو الذي لم يُسبق بعدم، بل دأئماً وأبداً موجود، فالذي لا أول له أي لم يسبق بعدم - هو القديم عند المتكلمين، لكن اللغة العربية تقول: إن القديم ما تقدم غيره ولو كان حادثاً، ومنه قوله تعالى: ﴿حَتَىٰ عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ [يس: ٣٩].

وصفات الله سبحانه وتعالى كلها كمال، سواء كانت مطلقة أو مقيدة، فما كان كمالاً محضاً فهو مطلق؛ أي في كل حال وغير مقيد، وما كان كمالاً في حال دون حال فهو مقيد.

فمثلاً الخلق والرزق والكلام وما أشبه ذلك، هذا كمال مطلق، فيوصف الله به على الإطلاق، فيقال: إن الله متكلم رازق خالق، وما أشبه ذلك.

وما كان كمالاً في حال دون حال فإنه لا يجوز إطلاقه على الله، وإنما يوصف به مقيداً، مثل المكر، والخديعة، والاستهزاء، والكيد، فهذا يكون كمالاً في حال ونقصاً في حال، فلا يوصف الله به إلا على وجه الكمال.

فالمكر مثلاً لا يجوز أن تصف الله بالمكر على سبيل الإطلاق فتقول: إن الله ماكر، فهذا حرام ؛ لأنه يُفهم من ذلك النقص والعيب، فإن المكر عند الإطلاق صفة قدح وذم، لكنه عند المقابلة يكون صفة مدح، فتقول: إن الله يكر بمن يكر به وبرسله، وهنا صار المكر صفة كمال ومدح، أي أنه أعلى من مكر أعدائه. كذلك إذا وصفت المكر بما يدل على الكمال فلا بأس، مثل أن تقول: الله خير الماكرين، كما قال الله تعالى: ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [الانفال: ٣٠].

وكذلك الخداع لا يجوز أن تصف الله بأنه خادع، أو من صفاته الخداع على سبيل المقابلة، فتقول: على سبيل المقابلة، فتقول: إن الله تعالى يخدع إلمنافقين، أو خادع المنافقين، أو خادع من يخدعه، أو ما أشبه ذلك؛ لأنها في هذه الحال تكون صفة كمال، ولا يجوز أن تصفه بها على سبيل الإطلاق لأنها تحتمل معنى صحيحاً ومعنى فاسداً.

أما ما كان نقصاً من الصفات فإنه لا يدخل في صفات الله عز وجل أبداً، وإنما جاء الكلام عليه في التقسيم من أجل الحصر.

فصفات النقص لا تدخل في صفات الله تعالى أبداً، لا على سبيل

الإطلاق؛ ولا على سبيل التقييد، مثال ذلك: الخيانة، فالخيانة لا تدخل في صفات الله ؛ لأنها ذم وقدح بكل حال، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام: «لا تخن من خانك»(١) وقال: «الحرب خدعة» (٢)، فأذن بالخدعة في محلها وهو الحرب، ونهى عن الخيانة في محلها. فقال: «لا تخن من خانك».

مع أن الإنسان قد تسول له نفسه أن يخون من خانه؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ فَمَن اعْتَدَىٰ عَلَيْكُم ﴾ [البقرة: قال: ﴿ فَمَن الرسول عَلَيْكُم فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُم ﴾ [البقرة: ١٩٤]، لكن الرسول عَلَيْ قال: «لا تخن من خانك» فإذا ائتمنك إنسان بشيء وقد خانك من قبل فلا تخنه فيه؛ لأن الخيانة وصف ذم على الإطلاق، وبهذا نعرف خطأ قول العامة: خان الله من يخون. فهذا القول لا يجوز، وهو قول باطل. لكن لو قيل: خدع الله بمن يخدع. فهذا صحيح.

إذاً يمكن أن نقول: إن الصفات بالنسبة لله عز وجل على ثلاثة أقسام:

١- صفات كمال محض: فهذه يوصف بها على سبيل الإطلاق.

٢ ـ وصفات كمال في حال دون حال: فلا يوصف بها إلا مقيداً بالحال التي
 تكون فيها كمالاً.

٣ ـ وصفات نقص على الإطلاق: فلا يوصف الله بها مطلقاً.

فإذا قال قائل: هل هناك فرق بين الأسماء والصفات في هذا الباب؟ معنى أن الاسم إذا كان متضمناً لنقص فإنه لا يسمى به الله في حال الكمال؟ فالجواب: لا ب لأن الله تعالى قال في الأسماء: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب البيوع، باب ما جاء في النهي للمسلم أن يدفع إلى الذمي الخمر، رقم (١٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب الحرب خدعة، رقم (٣٠٢٩)، ومسلم، كتاب الجهاد والسير، باب جواز الخداع في الحرب، رقم (١٧٤٠).

[الاعراف: ١٨٠]، أي البالغة في الحسن كمالَها، وحينئذ لا يسمى الله تعالى باسم يتضمن نقصاً ولو في بعض الأحوال.

ولهذا لا يسمئ الله بالمتكلم مع أن الله يخبر عنه بأنه متكلم ويوصف بذلك، فلا تقول: يا متكلم اغفر لي، وكذلك يوصف الله بالإرادة لكن لا يسمئ بالمريد. فلينتبه للفرق: وهو أن الأسماء الحسنئ من القسم الأول فقط، أي أنها من الكمال المطلق فقط، فلا تتضمن كمالاً ونقصاً في حال دون حال، بل هي كمال مطلق، والدليل على ذلك وصف الله تعالى إياها بأنها حسنى.

بخلاف الصفات - التي كما سبق - منها الكمال المطلق الذي يوصف الله به على سبيل الإطلاق، والنقص المطلق، وهذا لا يوصف الله به مطلقاً، والكمال في حال دون حال، وهذا يوصف به الله حال كونه كمالاً، ولا يُوصف به حال كونه نقصاً.

قال المؤلف رحمه الله: (أسماؤه ثابتة عظيمة): أسماء الله سبحانه وتعالى ثابتة عظيمة، (ثابتة): بمعنى أنها حق واقع يجب الإيمان بها وإثباتها. (عظيمة) لاشتمالها على أحسن الصفات وأكملها، قال تعالى: ﴿ وَللّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الاعراف: ١٨٠].

وأسماء الله سبحانه وتعالى البحث فيها من عدة أوجه:

البحث الأول: أسماء الله سبحانه وتعالىٰ كلها حسنىٰ ليس فيها نقص بوجه من الوجوه ولابحال من الأحوال، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

[الاعراف: ١٨٠]. وقال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السَّلامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ (٢٣) هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْمُورِيُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ [الحشر: ٢٣، ٢٤]؛ فوصفها باسم التفضيل فليس فيها نقص بوجه من الوجوه.

البحث الثاني: أن أسماء الله تعالى مشتقة، أي أنها تتضمن معاني وأوصافاً فكل اسم منها يتضمن الصفة التي اشتق منها، حتى اسم «الله» يتضمن صفة وهي الألوهية، فأسماء الله تعالى إذاً أعلام دالة على صفة، ولولا ذلك ما كانت حسنى، لأنها إذا لم تتضمن معنى صارت أسماء جامدة لا معنى لها، وإذا كانت أسماء جامدة لا معنى لها فلا توصف بالحسنى، والله عز وجل وصفها بأنها حُسنى أي بالغة في الحسن كماله.

إذاً ما من اسم إلا ويتضمن صفة وقد يتضمن بعضها صفتين أو أكثر، عن طريق الالتزام، يعني من باب دلالة اللزوم أو الالتزام.

فمثلاً الخلاق من أسماء الله، قال تعالى: ﴿إِنَّ رَبُّكَ هُو الْخَلاَقُ الْعَلِيمُ ﴾ [الحجر: ٨٦]، فالخلاق يتضمن صفة الخلق، ويستلزم صفة العلم والقدرة إذ لا خلق إلا بعلم وقدرة، فهو دال على الخلق بمقتضى مادته، ودال على العلم والقدرة بلازمه، فالخلاق دال على الخلق بمقتضى المادة، لأن الخلاق من الخلق، ودال على العلم والقدرة دلالة التزام؛ لأن من لازم الخلق العلم والقدرة، فمن لا علم عنده لا يمكن أن يخلق، إذ كيف يخلق وهو لا يعرف أن يخلق؟ ومن لا قدرة عنده لا يخلق؛ إذ كيف يخلق وهو ضعيف؟

ونضرب مثلاً في الإنسان، فإذا قيل لإنسان: اصنع لنا مسجلاً، وهو

إنسان عنده المواد الحام، وعنده قدرة ونشاط وذكاء، لكن ليس عنده علم. فهذا لا يمكن أن يصنع المسجل لعدم علمه.

وإذا كان هناك إنسان عنده علم، فهو مهندس ودارس ويقرأ ويعرف، لكنه مشلول لا يقدر أن يصنع المسجل لعدم القدرة.

إذاً اسم الله الخلاق تضمن ثلاث صفات: الخلق، والعلم، والقدرة، ولهذا قال الله عز وجل: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَات وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنزَّلُ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَديرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِ شَيْء عِلْماً ﴾ [الطلاق: ١٢]، يعني أخبرناكم بذلك لتعلموا أن الله على كل شيء قدير، وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً، ولولا علمه وقدرته ما خلق السموات والأرض.

ويعبر عن هذا البحث بأن أسماء الله أعلام وأوصاف، فباعتبار دلالتها على الذات هي أعلام؛ وباعتبار دلالتها على المعاني هي أوصاف.

ويترتب على هذا البحث: هل أسماء الله متباينة أو مترادفة؟

والجواب أن نقول: أما باعتبار دلالتها على الذات فهي مترادفة؛ لأنها دلت على شيء واحد وهو الله، وأما باعتبار دلالتها على المعنى فهي متباينة؛ لأن لكل اسم منها معنى غير المعنى في الاسم الآخر.

والمترادف: هو متعدد اللفظ متحد المعنى، والمتباين: هو متعدد اللفظ والمعنى، فحجر وإنسان متباين؛ لأن اللفظ مختلف والمعنى مختلف، وبشر وإنسان مترادف؛ لأن اللفظ متعدد والمعنى واحد.

فالله والرحمن، والرحيم، والملك، والقدوس، والسلام، إلى آخر ما

ذكر في سورة الحشر باعتبار دلالتها على الله، فهي مترادفة لأنها تدل على شيء واحد، وباعتبار دلالة كل واحد منها على معناه فهي متباينة.

الوجه الثالث: أسماء الله عز وجل غير محصورة بعدد معين، ولا يمكن حصرها لقوله والحديث المشهور - حديث ابن مسعود رضي الله عنه في دعاء الغم والهم قال: «أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي ... «(۱) إلى آخره، الشاهد قوله: «أو استأثرت به في علم الغيب عندك» وهذا يدل على أن من أسماء الله ما استأثر الله به، وما استأثر الله به فلا يمكن الوصول إليه ؛ لأنه لو أمكن الوصول إليه لم يكن مستأثراً به، ولهذا قال: «استأثرت به في علم الغيب عندك»، فإذاً ليست أسماء الله محصورة، ولا يمكن حصرها.

فإذا قال قائل: كيف نجمع بين هذا وبين قوله ﷺ: «إِن لله تسعة وتسعين اسماً مائة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة» ((٢)

فالجواب: أن هذا الحديث الثاني لا يدل على الحصر، وإنما يدل على حصر معين، وهو أن من أسماء الله تسعة وتسعين اسماً إذا أحصيتها دخلت الجنة، يعني إذا أحصيت تسعة وتسعين اسماً من أسماء الله فإنك تدخل الجنة.

ونظيره لو قلت: عندي عشر سيارات أعددتها لحمل البطحاء، فليس

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱/ ۳۹۱)، والطبراني في الكبير (۱/ ۱۲۹) وابن أبي شيبة (٦/ ٤٠) وأبو يعلى (٩/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الشروط، باب ما يجوز من الاشتراط. . . ، رقم (٢٧٣٦)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب في أسماء الله تعالى. . . ، رقم (٢٦٧٧).

معنى ذلك أنه ليس عندك إلا هذه العشر ، لكن هذه العشر خصت بأنها معدة لحمل البطحاء، وقد يكون عندك سيارات أخرى معدة لحمل الخشب، وأخرى معدة لحمل الرجال، وأخرى لحمل الأمتعة، ومثل هذا التعبير لا يدل على الحصر.

فإذا قال قائل: ما الفائدة من هذا الكلام إذا قلنا إنه لا يدل على الحصر؟

قلنا: الفائدة من أجل أن يبحث المكلف عن هذه الأسماء من الكتاب والسنة حتى يدركها، وإلا لسردها لنا النبي على سرداً ونستريح، لكن من أجل أن يبتلي الله الإنسان الحريص من غير الحريص. فالحريص هو الذي يبحث عن الشيء حتى يصل إليه وغير الحريص هو الذي يقول إن كان الشيء سهلاً أخذته، وإن كان صعباً يحتاج إلى مراجعة وإلى بحث فلا حاجة لي به.

# البحث الرابع: حكم التسمي بأسماء الله سبحانه وتعالى؟

إن من أسماء الله ما لا يسمى بها غيره، مثل الله ، فلا يمكن أن نسمي أحداً بهذا الاسم لا على سبيل إرادة المعنى ، ولا على غيره ، كذلك اسم الرحمن أيضا، قال العلماء رحمهم الله: لا يجوز أن يسمى به غيره ولا يوصف به غيره ؟ لأن الألوهية والرحمة الواسعة الشاملة التي هي وصف لازم للراحم؛ هذه لا تكون إلا لله .

أما بقية الأسماء فهي إن قصد بها ما يقصد بأسماء الله من الدلالة على العلمية والوصفية فإنها ممنوعة، وإن قصد بها مجرد العلمية فليست ممنوعة،

فالحكم والحكيم من أسماء الله، فإذا سمينا شخصاً بالحكم أو بحكيم ولم نقصد معنى الحكمة فيه ولا معنى الحكم فهنا لا بأس به، وفي الصحابة رضي الله عنهم من اسمه حكيم، وفيهم من اسمه الحكم.

وإن قصدنا بذلك المعنى الذي اشتققنا منه هذا الاسم فهذا لا يجوز، لأن هذا من خصائص أسماء الله، فهي التي يراد بها الاسم والوصف، ولهذا إذا سمينا رجلاً بصالح فإنه جائز ولا يغير الاسم، لأننا ما قصدنا بذلك التزكية، أي وصفه بالصلاح وأننا ما سميناه صالحاً إلا لأنه صالح؟ سمينا صالحاً مجرد علم.

كذلك إذا سمينا شخصاً بسلمان فليس لأنه سالم، بل قد يكون من أتعس الناس، يوماً تكسر رجله، ويوماً تكسر يده؛ ويوماً يفلق رأسه، ويوماً يخدش ظهره، وليس فيه السلامة، ومع ذلك نسميه سلمان، وكذلك سليمان. فالمهم أنه إذا لم يقصد المعنى في الاسم فإنه جائز لمجرد العلم فقط.

البحث الخامس: أن أسماء الله تعالىٰ توقيفية وليس لنا أن نسمي الله بما لم يسم به نفسه .

قال المؤلف رحمه الله: (لكنها في الحق توقيفية): (لكنها): أي أسماء الله عز وجل، (في الحق) أي في القول الحق الصحيح، (توقيفية) أي موقوفة على ورود الشرع بها، والتوقيفي هو الذي يتوقف إثباته أو نفيه على قول الشارع، فهي توقيفية لا يجوز لنا أن نسمي الله بما لم يسم به نفسه.

#### ودليل ذلك من الأثر والنظر:

أما من الأثر: فقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظُهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزَلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٣٣] وإثبات اسم من أسماء الله لم يسم به نفسه هذا من القول عليه بلا علم، فيكون حراماً، وقال تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ إِنَّ السَمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦] وإثبات اسم لله لم يسم به نفسه من قفو ما ليس لنا به علم.

أما من النظر: أولاً: فلأن اسم المسمئ لا يكون إلا بما وضعه لنفسه، وإذا كان الناس يعدون من العدوان أن يُسمئ الإنسان بما لم يسم به نفسه أو بما لم يسمه به أبوه، فإن كون ذلك عدواناً في حق الخالق من باب أولئ، فلو أن رجلاً اسمه محمد وناداه آخر: يا عبد الله ، وكلما ناداه أو راسله سماه عبد الله ، لغضب من ذلك، ورأى أن ذلك تعد عليه، فإذا كان هذا في حق المخلوق، فهو في حق الخالق أعظم.

تانياً: من الدليل النظري أيضاً أن الله قال: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [الاعراف: ١٨٠] ، الحسنى البالغة في الحُسن كماله، وأنت إذا سميت الله باسم فليس عندك علم أنه بلغ كمال الحُسن، بل قد تسميه باسم تظن أنه حسن، وهو سيئ ليس بحسن .

وهذا أيضاً دليل عقلي يدل على أنه لا يجوز أن نسمي الله بما لم يسم به نفسه. فهذه أربعة أدلة؛ دليلان أثريان أو شرعيان؛ ودليلان عقليان نظريان.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (لنا بذا أدلة وفية) (لنا بذا): المشار إليه

الفول بأنها توقيفية. (أدلة وفية) أي كافية وافية بالمقصود.

وهنا يرد سؤال وهو: هل الصفات كالأسماء توقيفية؟

والجواب: سبق أن ذكرنا أن الصفات ثلاثة أقسام: كمال محض، ونقص محض، وكمال في حال دون حال.

فالكمال المحض يوصف الله به، والنقص المحض لا يوصف الله به، والمتردد بين هذا وهذا يوصف الله به في حال الكمال، ولا يوصف به في حال النقص ولا على الإطلاق، أي أن الذي يكون كمالاً في حال دون حال يوصف الله به مقيداً في حال الكمال.

إذاً فليست كالأسماء توقيفية .

ولهذا يمكن أن نشتق من كل فعل من أفعال الله صفة ، فنقول: إن الله تعالى مزجي السحاب لقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُرْجِي سَحَابًا ﴾ [النور: ٤٦] ، ونقول: إن الله تعالى ماكر بمن يمكر به لقوله: ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ ﴾ [الأنفال: ٣٠] ، ونقول: إن الله مستهزئ بمن يستهزئ به لقوله: ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ اللّهُ يَسْتَهْزِئُ اللّهُ يَسْتَهْزِئُ اللّهُ عَنْ مُسْتَهْزِئُ وَنَ وَاللّهُ وَهُو خَادِعُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٤] ، ونقول: إن الله خادع من يخدعه لقوله: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللّهَ وَهُو خَادِعُهُمْ ﴾ [الساء: الله خادع من يخدعه لقوله: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللّهَ وَهُو خَادِعُهُمْ ﴾ [الساء: وعلى هذا فقس.

مسألة: ما الضابط في التفريق بين الأسماء والصفات؟

نقول: الضابط هو أن ما دل على معنى وذات فهو اسم، وما دل على معنى فقط فهو صفة.

# عبى (لرَّعِزِمِ (الْمُجَنِّى يُ ١٧٠ ﴿ لُسِكِتَ الْانْبِيُ الْإِفْرُونِ كِيرِي

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

سمع إرادة وعلم واقتدر 

٣٦ له الحياة والكلام والبصر ٣٧\_ بقدرة تعلقت بممكن

#### الشرح

شرع المؤلف رحمه الله في بيان الصفات على سبيل التفصيل، فقال: (له الحياة): له: الضمير يعود على الله عز وجل (الحياة والكلام والبصر سمع) هذا على تقدير عاطف، أي: وسمع، (إدادة) كذلك على تقدير عاطف، أي: وإرادة وعلم (واقتدر) أي القدرة.

فهذه سبع صفات أثبتها المؤلف رحمه الله لله عز وجل ، وقد يُظن أن في كلامه هنا إيهاماً بأنه لا يثبت إلا هذه الصفات السبع، ولكن له كلام آخر بأنه يجب إثبات كل ما وصف الله به نفسه في قوله فيما سبق:

فكل ما جاء من الآيات أو صح في الأخبار عن ثقات من الأحماديِّت نمره كما قد جاء فاسمع من نظامي واعلما

فإن كلامه السابق يدل على أننا نثبت لله تعالى كل ما أثبته لنفسه من الصفات .

قال هنا أولاً: (له الحياة)أي لله عز وجل، و (ال)في الحياة هنا للاستغراق، يعني الحياة الكاملة، أو لبيان الحقيقة، وتعرف الحقيقة بحسب ما تضاف إليه الصفة، فالحياة المضافة إلى الله ليست كالحياة المضافة إلى البشر

أو إلى المخلوق على صفة العموم، فحياة الله عز وجل أزلية أبدية، أي لم يزل ولا يزال حياً، ثم هي حياة أيضاً كاملة لا يعتريها نقص بوجه من الوجوه، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَتَوَكُلْ عَلَى الْحَيِ اللّهِ لا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨] فهذا فيه الامتناع عن زوال هذه الحياة، وقال تعالى: ﴿اللّهُ لا إِلهَ إِلاّ هُو الْحَي الْقَيُومُ لا تَأْخُذُهُ سنة ولا نوم، والنقائص، فهي حياة كاملة ليس فيها سنة ولا نوم، حياة دائمة ليس فيها موت، حياة أزلية لأنها لم تسبق بعدم، وكل حياة البشر بل كل المخلوقات مياتها مسبوقة بعدم، وكذلك أيضاً جميع حياة الأحياء قابلة للزوال غير الله عز وجل، حتى ما خلق للبقاء كالروح، وغلمان أهل الجنة، والحور؛ هذه خلقت للبقاء وستبقى، لكنها قابلة للزوال لو شاء الله تعالى لأهلكها.

أما حياة الله عز وجل فإنها غير قابلة للزوال ولا للنقص ولا للابتداء، فيستحيل عليه ابتداء الحياة وزوالها ونقصها، ولهذا قال الله عز وجل: ﴿لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] بخلاف حياة الإنسان فإنه وإن حاول أن يمتنع عن النوم فلابد أن يأخذه النوم أو يهلك، ولهذا عبر بقوله: ﴿لا تَأْخُذُهُ ﴾: أي لا تغلبه، ولم يقل: لا ينام؛ لأن البشر قد يحاول ألا ينام، ولكن لو حاول أن لا ينام فلنقصه؛ لأنه لابد أن تأخذه السنة والنوم أو يهلك.

أما الرب عز وجل فلا تأخذه السنة ولا النوم، وفي الحديث الصحيح: «إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام»(١) فانتفى بذلك غلبة النوم والسنة عليه عز وجل بنص القرآن، وأنه لا ينام ولا بإرادته؛ لأن ذلك من المستحيل عليه، لقوله: «ولا ينبغي له أن ينام»؛ لأن النوم نقص، ونحن إنما ننام لنقصنا لا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب في قوله عليه الصلاة والسلام: «إن الله لا ينام وفي قوله حجابة النور لو كشفه لأحرق سبحات وجهه ما انتهىٰ إليه بصره من خلقه»، رقم (١٧٩).

لكمالنا، ننام من أجل الراحة مما مضئ واستجلاب القوة لما يستقبل أما الله عز وجل فإنه لم يزل ولا يزال قوياً، وخلق السموات والأرض في ستة أيام وما مسه من لغوب.

فالحاصل أن الله له الحياة الكاملة أزلاً: ابتداءً وانتهاءً واستمراراً، فابتداءً حيث لم تسبق، وانتهاءً حيث لا يلحقها زوال، واستمراراً حيث إنها حياة كاملة لا يعتريها سنة ولا نوم ولا نقص بأي نوع من أنواع النقص: ﴿لا تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

ثانياً: (له الكلام): فهو سبحانه وتعالى يتكلم، والكلام كمال، ولهذا يُعد الخَرَسُ عيباً ونقصاً، فله الكلام، وكلامه سبحانه وتعالى بحرف وصوت؛ لأننا نجد أن ما يتكلم الله به حروف، ونعلم أن كلامه يُسمَع ويُرَد عليه.

أما الأول: وهو أن كلامه بحرف، فهو أشهر من أن يذكر، فكل الكلام الذي ذكره الله عن نفسه نجله بحروف، فمثلاً القرآن الكريم سماه الله تعالى كلاماً له، فقال: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٦] ومعلوم أن القرآن حروف، ثم إن الله يقول فَ ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَا عَيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة: ١٦٦]، ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ للْمَلائكَة إِنّي خَالِقٌ بَشَراً مَن طِينٍ ﴾ عيسى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة: ١٦٦]، ﴿ وَوَدُهُ لَا اللّهُ لَلْمَلائكَة إِنّي خَالِقٌ بَشَراً مَن طِينٍ ﴾ المقولات حروف متتابعة وليست متقارنة، فقوله: ﴿ يَا عِيسَىٰ إِنّي مُتَوفِيكَ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، فعيسى بعد «يا»، وقوله: ﴿ إني متوفيك » بعد عيسى فهي متتابعة بعضها بعد بعض، وليست متقارنة ولا يمكن أن تكون متقارنة.

وكذلك فكلام الله بصوت، لقوله تعالى: ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ اللَّهِ مِن جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيًّا ﴾ [مريم: ٥٠] فالمناداة بصوت مرتفع، والمناجاة بصوت

منخفض، وكل ذلك وصف الله به نفسه قال: ﴿وَنَادَيْنَاهُ ﴾وقال: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيًّا ﴾فهذه كلها صفة للصوت.

و في السنة «يقول الله تعالى: يا آدم! فيقول: لبيك وسعديك. فينادى بصوت إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثاً إلى النار\(\frac{1}{\chi}\).

ثم إن المحاورة التي تقع بين الله وبين رسله تكون بشيء مسموع بلا شك، فإن موسى عليه الصلاة والسلام لما كان الله يحاوره قال: ﴿ وَمَا تِلْكَ بَيْمِينِكَ يَا مُوسَىٰ (١٠٠) قَالَ هِيَ عَصَايَ أَتَو كُأُ عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِي فَيهَا مَارِبُ أُخْرَىٰ (١٠٠) قَالَ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ (١٠٠) فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِي حَيَّةٌ تَسْعَىٰ (٢٠٠) قَالَ خُذَهَا وَلا تَخَف سُنعيدُهَا سِيرَتَهَا الأُولَىٰ ﴿ [طه: ١٧ ـ ٢١] وموسى عَلَيْ كان يسمع هذا ولا يمكن أن يسمع شيئاً بلا صوت، فلابد من صوت. فكلام الله إذاً بحرف وصوت.

وكلام الله أيضاً يتعلق بمشيئته ابتداءً وانتهاءً وكيفية ، يعني متى شاء تكلم، ومتى شاء لم يتكلم، وبكيفية يشاءها، إن شاء تكلم بصوت مرتفع، وإن شاء تكلم بصوت غير مرتفع، إن شاء تكلم بالعربية، وإن شاء تكلم بغير العربية، فكلامه مع موسى بغير العربية؛ لأنه لو كلم موسى بالعربية ما فهم موسى شيئاً، وكلامه لمحمد على بالعربية، ولو تكلم بغير العربية ما فهمه محمد على ، إذاً يتكلم كيف شاء ابتداءً وانتهاءً وكيفية .

ولهذا نجد أن المحاورة التي مع موسى لها ابتداء وانتهاء: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ ﴾، قال:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب وترىٰ الناس سكارىٰ، رقم (٤٧٤١).

﴿ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ ﴾ ابتداءً بالهمزة وانتهاءً بالألف.

والمهم أن الله عز وجل يبتدئ بالكلام وينتهي بالكلام، ويتكلم كذلك كيف يشاء باللغة التي يشاء، فيكلم محمداً بالعربية ويكلم موسي بالسريانية، وهذا هو الظاهر لنا، وإن كان من الجائز أن يكلمه الله بالعربية، وأن يُلقي له فهماً خاصاً في تلك اللحظة يفهم به اللغة العربية، وهذا جائز عقلاً، لكنه خلاف الظاهر، ونحن ليس لنا إلا الظاهر، أما ما وراء الظاهر فلا نعلمه ، فمن ادعاه فعليه الدليل، فالله عز وجل يتكلم كيف شاء، وكذلك يتكلم بما شاء، بالأمر والنهى والخبر والاستخبار الذي هو الاستفهام وغير ذلك، ويتكلم بما شاء؛ لأن له الملك المطلق والتدبير المطلق، فله أن يتكلم بما شاء من الكلام، متى شاء، لأن الكلام يتعلق بمشيئته فمتى شاء تكلم، فالكلام الذي حصل لموسى كان حين أرسله، وكان حين جاء للميقات، قال تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكُ ﴾ [الاعراف: ١٤٣] فيتكلم في أي وقت شاء، وكلامه في أي وقت شاء ضروري وهو أمرً يوجبه العقل؛ لأننا نشاهد المحدثات لا تحدث إلا بإرادته، وإذا أراد شيئاً فإنما يقول له: كن فيكون، إذاً لابد أن يتعلق الكلام بمشيئته، متى شاء تكلم بما يريد عز وجل من الكلام الكوني ومن الكلام الشرعي.

المهم أن كلام الله تعالى يتعلق بمشيئته، ولهذا قال أهل العلم من أهل السنة: إن الله يتكلم بحرف وصوت، بما شاء، متى شاء، كيف شاء.

وهذا مذهب أهل السنة والجماعة في كلام الله عز وجل، وهو مذهب تؤيده الأدلة الشرعية والأدلة العقلية والأدلة اللغوية؛ لأن الكلام لا يعقل إلا

بحرف وصوت.

وقال أهل البدع قولاً كثيراً في الكلام بلغ إلى ثمانية أقوال بالإضافة إلى قول أهل السنة والجماعة، ذكرها ابن القيم رحمه الله، في مختصر الصواعق المرسلة(١)، ونذكر منها قولين مشهورين:

القول الأول: قول الجهمية والمعتزلة وأتباعهما، يقولون: إن الله تعالى يتكلم بكلام يسمع، وبحرف، ومتى شاء، وبما شاء، ولكن ليس كلامه صفة فيه، بل كلامه مخلوق من مخلوقاته بائن منه، يخلق كلاماً في الهواء أو في جهة معينة، ثم يسمع فيضاف إلى الله إضافة تشريف وخلق، كما أضاف الله إلى نفسه البيت في قوله: ﴿وَطَهَرْ بَيْتِي ﴾ [الحج: ٢٦] ، وكما أضاف إلى نفسه الناقة في قوله: ﴿ وَطَهَرْ بَيْتِي ﴾ [الشمس: ٢٦] وكما أضاف إلى نفسه المساجد في قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمْن مَّنعَ مَسَاجِدَ اللّهِ أَن يُذْكُرَ فِيهَا اسْمَهُ ﴾ [البقرة: ١١٤] .

فيقولون: إن إضافة الكلام إليه لا لأنه تكلم به وأنه صفة من صفاته، ولكن لأنه خلق، أما الله عز وجل فمحال أن يتكلم بكلام، وإنما يخلق كلاماً في غيره ثم يضيفه إليه على سبيل التشريف والتكريم والتعظيم.

أما منادة الله لموسى في قوله تعالى: ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ ﴾ [مرم: ٥٦] فيقولون فيها: خلق الله في جانب الطور الأيمن صوتاً نادئ موسى من الشجرة: ﴿ أَن يَا مُوسَىٰ ﴾ [القصص: ٣٠]، فيزعمون أن الله خلق كلاماً في الشجرة فسمعه موسى عليه الصلاة والسلام، فنقول: سبحان الله! كيف

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة ٢/ ٤٧٢.

يضيف الله سبحانه وتعالى الكلام إلى نفسه: ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ اللَّيْمَنِ ﴾ [مريم: ٥٦]، ويضيفه إلى نفسه في محاورته لموسى، ثم تقولون: إنه من الشجرة. ؟!

وعلى قاعدتكم هذه نقول: كل كلام يمكن أن يكون كلام الله، حتى كلام البشر يمكن أن نقول: إنه كلام الله؛ لأنه مخلوق في الإنسان، بل إن كلام البشر على قاعدتكم يكون أشرف من كلام الله، لأنه مسموع من البشر، الذي فضله الله على كثير ممن خلق تفضيلاً، وكلام الله عندكم مسموع من شجرة أو من جانب جبل أو ما أشبه ذلك!!

ومن ثم ادعى أهل الحلول أن كل كلام فهو كلام الله، حتى نعيق الطيور وأصواتها كلام الله، وقال قائلهم:

وكل كلام في الوجود كلامه سواء علينا نشره ونظامه يعني كل كلام في الوجود فهو كلام الله ، حتى من يتكلم باللعن والسب والشتم ويشتم الله ورسله وكتبه، فكل هذا يعتبر والعياذ بالله كلام الله عند أهل الحلول وهذا غير معقول.

لكن هذا القول وإن كان الجهمية والمعتزلة ينكرونه، لكنه لازم لهم؛ لأنهم إذا اعتقدوا أن ما يضاف إلى الله من الكلام يكون كلام غيره، فلا فرق بين أن يكون كلام البشر، أو كلام الشجرة، وجانب الطور، وما أشبه ذلك.

وعلى هذا المذهب لا يوصف الله تعالى بالكلام في الواقع، وإنما يوصف بأنه خالق الكلام، ومن ثَمَّ بنوا على هذا قولهم: إن القرآن مخلوق، وغير منزل واستدلوا بقوله تعالى: ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ [الزمر: ٢٢]، والكلام شيء

فيكون مخلوقاً غير منزل، وقالوا: حتى لو قلنا إنه منزل فليس كل منزل غير مخلوق؛ فالله أنزل من السماء ماء، والماء النازل من السماء مخلوق، وقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ الأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ ﴾ [الزمر: ٦] والأنعام مخلوقة، ﴿ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ ﴾ [الحديد: ٢٥] والحديد مخلوق. فانظر كيف التلبيس! وهو من تلبيس إبليس، فبماذا نجيبهم على شبهتهم هذه؟!

نقول: إن المنزل إما أن يكون عيناً قائمة بنفسها وحينئذ يكون مخلوقاً ؟ لأنه بائن من الله عز وجل، وإما أن يكون وصفاً لا يقوم إلا بغيره، وحينئذ يجب أن يكون من صفات الله، والكلام وصف لا يقوم إلا بغيره، وحينئذ إذا أضاف الله الكلام إلى نفسه فهو صفة من صفاته، أما الحديد فلا يكون من صفات الله، وهذا ليس بمعقول، فكل إنسان يعرف أن الحديد ليس من صفات الله، ولذاك الأنعام: صفات الله، والماء النازل من السماء ليس من صفات الله، وكذلك الأنعام: الإبل والبقر والغنم ليست من صفات الله، بل هي أعيان قائمة بنفسها، أضافها الله تعالى إلى نفسه إضافة خلق وتكوين، وليست إضافة صفة إلى موصوفها.

ويحكن الرد عليهم فيما استدلوا به كما يلي:

أولاً: أما الآية التي استدلوا بها، وهي قوله تعالى: ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد: ١٦] أي كل شيء مخلوق، وأما القرآن فهو صفة من صفات الله عز وجل، وصفات الله غير مخلوقة، لأن الصفة تابعة للموصوف.

وأيضاً فإن هذه الآية الكريمة تدل على خالق ومخلوق، فيجب أن يكون

المخلوق مخلوقاً بائناً منفصلاً عن خالقه، كما لو قلنا: صانع ومصنوع، فإننا إذا قلنا مثلاً هذا صانع للقدر، فالقدر ليس من صفاته بل هو بائن عنه.

إذاً فالمخلوق الذي خلقه الله بائن عن الله عز وجل، ومن المعلوم أن الكلام معنى يقوم بالغير، وليس عيناً قائمة بنفسها، فإذا أضافه الله إليه فهو من باب إضافة الصفة إلى موصوفها.

أما بالنسبة لقولهم: أن الله أنزل الحديد والأنعام والمطر وهي مخلوقة، فنقول: هذه أعيان قائمة بنفسها، لا يصح أن تكون صفة لله عز وجل، بخلاف الكلام.

إذاً ما احتجوا به فهو باطل، وهم إذا أنكروا كلام الله الذي هو وصفه وقالوا إنه مخلوق، فإن إنكارهم هذا في الحقيقة يقتضي إنكار الشرع والقدر، لأنه يقتضي أن تكون المخلوقات بغير كلام الله، بل بمخلوق مثلها، ويقتضي أيضاً أن يكون الشرع بغير وحي الله، بل بمخلوق من المخلوقات، ولا يقتضي إلزام الناس به لأنه مخلوق.

ولهذا ذكر ابن القيم رحمه الله في النونية (١) أن هذا القول يترتب عليه إبطال الخلق والأمر جميعاً، لأنه لا يكون الخلق بقوله: «كن»، ولا الشرع بقوله: «افعلوا»، وإنما بأشياء مخلوقة بمخلوقة، وهذا إبطال للشرع والقدر.

وقد ذكرنا أنه يلزم على قولهم عنير ما ذكر ابن القيم رحمه الله من إبطال الشرع والقدر - أن يكون كل كلام الناس كلام الله، لأنهم إذا ادعوا أن الكلام المخلوق يكون كلاماً لله، فنقول: إذاً كلام المخلوقات كلام لله لأنه

<sup>(</sup>١) انظر القصيدة النونية ١/ ١٢٧.

مخلوق، وهذا شيء ممتنع.

أما القول الثاني: فقول الأشاعرة حيث قالوا: إن كلام الله صفة من صفاته وليس بحلوق، ولكن الكلام الذي نقر به هو المعنى القائم بنفسه، وليس الشيء المسموع الذي يكون بالحروف، فإن هذا الشيء المسموع الذي يكون بالحروف خلق من مخلوقات الله، خلقه الله تعبيراً عما في نفسه، وليس هو كلام الله، لكن إضافته إلى الله من باب المجاز، فتُجُوز عما كان عبارة عن الشيء فسمي به الشيء، فسمي كلام الله لأنه عبارة عنه، وليس هو كلام الله، بل الكلام هو المعنى القائم بالنفس، وهو أزني أبدي لا يتعلق بمشيئته، بل هو وصف لازم له كلزوم الحياة والعلم والقدرة.

وعلى زعمهم هذا فهو لا يتكلم متى شاء، كما أنه لا يعلم متى يشاء، بل علمه لازم لذاته، فهم يقولون: الكلام لازم لذاته ولا يتعلق بمشيئته، وعلى ذلك فالجهمية والمعتزلة خير منهم من هذا الوجه؛ لأنهم يقولون: إن كلام الله يتعلق بمشيئته لكنه مخلوق، وهم يقولون لا يتعلق بمشيئته ولا بإرادته.

ثم يقولون: إن ما يسمعه محمد وموسى وغيرهما من كلام الله، الما هو شيء مخلوق، فهم قد شاركوا الجهمية والمعتزلة في أن ما يسمع مخلوق، لكن الجهمية قالوا: هو كلام الله، وهؤلاء قالوا: عبارة عن كلام الله، فوافقوا الجهمية في أن المسموع مخلوق، وخالفوهم في أنهم قالوا: إنه عبارة، وهؤلاء قالوا: إنه حقيقة.

فصار المعتزلة والجهمية خيراً منهم من هذا الوجه؛ لأن الجهمية والمعتزلة يقولون: هذا كلام الله، وهم يقولون: هذا ليس كلام الله، بل هو عبارة عن

كلام الله، مع أن الله يصرح أنه كلامه، لكنهم يقولون: لا، بل هو عبارة عن كلام الله.

ونحن نقول: إن دعواهم بأن الكلام هو المعنى القائم بالنفس هذه دعوى يكذبها الشرع وتكذبها اللغة وإذا كانت يكذبها الشرع وتكذبها اللغة فهي باطلة .

أما الشرع: فلأن الله تعالى وصف القرآن بأنه كلام الله، والأصل أن الصفة حقيقة في موصوفها، وهذا القرآن مسموع، وبحروف، ويتعلق بالمشيئة. فكذَّب دعواهم بأن الكلام هو المعنى القائم بالنفس.

وأما مخالفته للغة: فلأنه لا يقال في اللغة للكلام كلام حتى يخرج باللسان، وإنما يذكر الكلام القائم بالنفس كلاماً مقيداً، فيقال: حَدَّثَ نفسه، ويقال: حديث النفس، ويقال: يقول في نفسه، أما عند الإطلاق فإن القول والكلام لا يقال إلا لما يسمع ويكون بالحروف.

فإذا قالوا: إن الله تعالى يقول: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلا يُعَذَبُنَا اللّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ [المجادلة: ٨] قلنا: هذا ردّ عليكم وليس لكم، بل هو دليل عليكم وليس لكم؛ لأن لله لما أراد حديث النفس قال: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ ﴾ ولما أراد حديث اللسان قال: ﴿ بِمَا نَقُولُ ﴾ فأطلق، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لَوْلا يُعَذِّبُنَا اللّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ ولم يقولوا: بما نقول في أنفسنا؛ لأنهم يقولون بألسنتهم، لكن يحدثون أنفسهم ويقولون: لولا يعذبنا الله بما نقول.

فحديث النفس لا يسمئ قولا ولا كلاماً ولا حديثاً إلا مقيداً، وأما القول والحديث والكلام عند الإطلاق فإنما هو القول المسموع الذي يكون

بالحروف.

ثم إننا نقول لهم: أي فرق بين العلم والكلام على ما زعمتم، لأن حقيقة الأمر أنه إذا كان الكلام هو ما قدره الله في نفسه صار معناه العلم، فلا فرق بين العلم والكلام على زعمكم.

فإن قالوا: قال الشاعر:

إِن الكلام لفي ألفؤاد وإنما جعل اللسان على الفؤاد دليلاً

قلنا: وهذا دليل عليكم أيضاً وليس لكم؛ لأن الشاعر يريد أن الكلام المعتبر هو الذي يخرج من القلب، ولكنه لا يسمئ كلاماً ولا يضاف إلى الإنسان حتى يقوم عليه الدليل، والدليل لا يكون إلا باللسان الذي ينطق فيسمع، ويكون بحروف.

هذا إذا تنزلنا وقبلنا أن نوافق على الاستشهاد بهذا البيت، وأما إذا قيل: إن القائل لهذا البيت هو الأخطل، فإنه لا دليل فيه؛ لأن الأخطل من النصارى، وهم يجوزون من الوهميات ما لا تجيزه العقول، فالنصارى يقولون: إن الله ثالث ثلاثة، ويقولون: نحن موحدون، وكيف يكون موحد من جعل الإله ثلاثة؟! فهم عندهم خطأ وعندهم ضلال، ولهذا وصفوا بأنهم ضالون، وإن قولاً يستشهد له ويستدل له بأقوال النصارى لقول مبني على شفا جرف هار.

وعلى كل حال فنحن إذا سلمنا جدلاً بالاستدلال بهذا البيت، فهو دليل عليهم لا لهم؛ لأن حقيقة القول أو حقيقة الكلام المعتبر، ما كان في القلب وعبر عنه اللسان، أما الكلام الذي لا يكون في القلب فهذا هذيان، فمثل

كلام النائم، أو المخرف البالغ من الكبر عتياً، لا يمكن أن نقول عنه إنه كلام! فمراد الشاعر: أن الكلام المعتبر هو الذي يكون في القلب، ثم يعبر عنه اللسان، ويدل عليه (إنما جعل اللسان على الفؤاد دليلاً).

وعلى ذلك فإن الأشاعرة يخالفون أهل السنة في الكلام من وجوه: أولاً: أنه معنى وليس بحرف وصوت.

ثانیاً: أنه لازم لذات الله، ولا يتعلق بمشيئته وإرادته و وأهل السنة والجماعة يقولون: إنه متعلق بمشيئته وإرادته، فمتى شاء تكلم، ومتى شاء لم يتكلم.

وإذا قال قائل: على أي شيء بنى المعتزلة والأشاعرة قولهم؟

نقول: أما المعتزلة فبنوا قولهم على نفي الصفات عن الله؛ لأنهم ينفون صفة الكلام، وينفون أنه يتكلم. فهم يثبتون الأسماء ولا يثبتون الصفات.

وأما الأشاعرة فبنوا قولهم على امتناع قيام الحوادث بالله، وقالوا: الشيء الحادث الذي يقوم بالمشيئة لا يقوم بالله أبداً، قالوا: لأن الحادث لا يقوم إلا بحادث، فإذا قامت بالله الحوادث لزم من ذلك أن يكون حادثاً، وهذا لا شك أنه خطأ.

أما مذهب المعتزلة والجهمية فظاهر خطؤه؛ لأنهم ينكرون جميع الصفات، ونحن نثبت لله جميع ما أثبته لنفسه.

وأما الأشعرية فنقول: من قال: إن الحادث لا يقوم إلا بحادث؟! فقد يقوم الحادث بالقديم أي بالأزلي الأبدي، وهذا من كمال الله، أن يكون فعله متعلقاً بمشيئته، وأن يُحدث من أمره ما شاء، ونقول لهم: ماذا تقولون في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦]؟

فالآية واضحة، بأنه عند إرادة الشيء يقول له كن فيكون.

والفاء في قوله: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ تدل على الترتيب والتعقيب، إذاً فالأمر بالكون سابق للكون، لكنه مقارن يعني: متصل به ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾.

فإن ادعوا أن المراد: يقول في الأزل: كن. فالجواب أن هذا خلاف الظاهر؛ لأن ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ تدل علىٰ أن هذه عقب هذه، وهذا يستلزم أن يكون قوله حادثاً عند وجود ما أراده عز وجل.

#### مسألة:

قال الأشاعرة: إن القرآن جاء به جبريل إلى محمد عليه الصلاة والسلام، وإذا جعلتموه صفة من صفات الله فكيف تنفك الصفة عن الموصوف؟ والجواب على هذا يسير؛ فأنا عندما أقول لشخص ما: بلغ فلاناً بكذا وكذا، فالكلام كلامي أنا، وأما هذا فهو مبلغ فقط، فالكلام إنما يضاف إلى من قاله مبتدئاً، لا إلى من قاله مبلغاً.

وهذا الكلام - أصلاً - هو كلام الله ، لكن تَكَلُمُ جبريل به هذا مخلوق ، أما المتُكلَّم به فهو كلام الله ، فعندما أقرأ ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ آ الرَّحْمَنِ اللهِ رَبِ الْعَالَمِينَ آ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ آ مَالِكِ يَوْمِ الدِينِ ﴾ [الفاتحة: ٢-٤] فصوتي هذا مخلوق ، لكن ما أصوت به هو صفة الله غير مخلوق .

ولهذا وصف الله القرآن بأنه قول محمد ﷺ وقول جبريل، ولا يمكن أن يكون قولاً من قائليْن؛ فقال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ ذِي قُرَّةً عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴾ [التكوير: ١٩، ٢٠]، والمراد بالرسول هنا جبريل، وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ ﴾ تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ ﴾

[الحاقة: ٤٠، ٤١]، والمراد بالرسول هنا محمد ﷺ، فأضاف الله تعالى القول إلى محمد ﷺ، فأضاف الله تعالى القول إلى محمد ﷺ مرة، وأضافه مرة أخرى إلى جبريل.

ومن المعلوم أنه قول القائل الأول له؛ وهو الله عز وجل وليس محمداً عَلَيْ ولا جبريل؛ ويبين ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَسَزِيلٌ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٢ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٢]، وتنزيل رب العالمين هذا هو الأول من الثلاثة.

إذاً فالكلام يضاف إلى أول من قاله، فلو قلت: (قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل). فالذي قال هذا الكلام هو امرؤ القيس، وأنا قلت هذا الآن، لكنني قلته إما مبلغاً إن كنت قد أمرت بتبليغه، وإما حاكياً إن لم أؤمر بتبليغه.

ثالثاً: قال: (والبصر)، يعني وله البصر، والبصر هو رؤية الأشياء، وقد أثبت الله في كتابه أنه بصير بما يعمل العباد، وآخبر النبي عليه الصلاة والسلام أن لله بصراً في قوله: «حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه»(١)، وعلى هذا فالبصر ثابت لله تعالى بالكتاب والسنة.

لكن هذا الحديث الذي ذكرناه هو بصر الرؤية ، أما بصر العلم فيستفاد من الآية ، ولهذا نقول: إن بصر الله عز وجل نوعان: بصر رؤية ، وبصر علم ، وكلاهما يشمله قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ١٥] وقوله: ﴿ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحجرات: ١٨] وما أشبه ذلك من الآيات ، فإن هذا البصر شامل لبصر العلم وبصر الرؤية .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب في قوله عليه الصلاة والسلام إن الله لا ينام، رقم (١٧٩).

أما قوله عليه الصلاة والسلام: «لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه»، فإنه يختص ببصر الرؤية، وعلى كل حال فالبصر ثابت لله عز وجل، وهو من الصفات الذاتية التي لم يزل ولا يزال متصفاً بها، فهو لم يزل ولا يزال عليماً، ولم يزل ولا يزال بصيراً بخلقه عز وجل، أي يبصرهم.

ولا يلزم من البصر العين، ولولا النصوص الدالة على ثبوت العين لم يجز أن نثبتها بثبوت البصر، ولهذا كانت الأشاعرة يثبتون لله البصر ولا يثبتون له العين، فيقولون: إن الله يرى لكن لا بعين، فالعين لها نصوصها الدالة عليه، والبصر له نصوصه الدالة عليه.

فإذا قال قائل: هل يمكن عقلاً أن يرى بلا عين أو أن يحصل البصر بلا عين؟

فالجواب: نعم يمكن، فقد قال الله تعالى عن الأرض: ﴿ يَوْمَئِذَ تُحَدَّثُ أَخْبَارَهَا ﴾ [الزلزلة: ٤] أي تخبر بما عمل الناس عليها، وعمل الناس قد يكون فعلاً يُرى، وقد يكون قولاً يسمع، فالأرض تسمع بلا أذن وترى بلا عين، والله على كل شيء قدير.

وعلىٰ كل حال فإننا نثبت لله البصر؛ بصر العلم وبصرالرؤية، ونرىٰ أنه من الصفات الذاتية التي لم يزل ولا يزال الله متصفاً بها.

رابعاً: السمع: قال: (سمعٌ)، وهذه معطوفة على قوله: الحياة، لكنها بإسقاط حرف العطف لضرورة النظم.

والسمع الذي أثبته الله لنفسه نوعان: سمع إدراك المسموع، وسمع إجابة المسموع.

وهناك فرق بين الإدراك وبين الإجابة، قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا

كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾ [الانفال: ٢١]، ﴿ سَمِعْنَا ﴾، أي: سمع إدراك، ﴿ وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾ أي سمع استجابة، وفي قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ ﴾ [المجادلة: ١]، هنا سمع إدراك، وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ اللَّهُ عَاءٍ ﴾ [إبراهيم: ٣٩]، أي سمع استجابة، وفي قول المصلي: سمع الله لمن حمده. سمع الأمرين جميعاً، يعني يسمع ويجيب من حمده بالإثابة.

إذاً فسمع الله ينقسم إلى قسمين؛ سمع إدراك وسمع استجابة، لكن هل هما من الصفات الذاتية؟

أما سمع الإدراك فهو من الصفات الذاتية ، وأما سمع الاستجابة فهو من الصفات الفعلية ؛ لأنه إن شاء استجاب وإن شاء لم يستجب .

فأولوا الألباب الذين يقولون: ﴿ رَبُّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفَرْ عَنَّا سَيَّاتِنَا ﴾ [آل عمران: ١٩٥]، ﴿ وَقَالَ عمران: ١٩٥]، ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]، فالاستجابة حصلت بعد الدعاء، وكل شيء يكون له سبب من صفات الله فهو من الصفات الفعلية.

إذاً فسمع الاستجابة من الصفات الفعلية ، فمن استجاب الله له فقد سمعه ، لكن سمع الإدراك من الصفات الذاتية ، لكن الحادث هو المسموع لا السمع ، فأنا مثلاً أسمع الصوت الآن ولكن سمعي موجود من قبل ، أي أن هذا الصوت المعين حادث ، ولكن القوة السمعية موجودة في من قبل هذا الصوت، فقد تكون الصفة قديمة ومتعلقها حادث ولا مانع .

قال العلماء رحمهم الله: والسمع بمعنى الإدراك ينقسم إلى عدة أقسام: سمع عام لكل شيء، فهذا يشمل المؤمن والكافر، وما يرضاه الله وما لا يرضاه ومثاله قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٤] هذا عام يشمل كل شيء.

وسمع خاص مقتضاه النصر والتأييد، وهذا السمع الخاص له أمثلة في كتاب الله، مثل قوله تعالى لموسى وهارون: ﴿قَالَ لا تَخَافًا إِنّنِي مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [طه: ٤٦] فليس المراد هنا أن الله تعالى يسمعهما ويراهما مجرد سماع ورؤية، بل المراد أسمع وأرى فأنتصر لكما، فهذا السمع مقتضاه النصر والتأييد.

وقد يكون للتهديد والوعيد مثل قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياءُ سَنكْتُبُ مَا قَالُوا ﴾ [آل عمران: ١٨١]، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُم بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُتُبُونَ ﴾ والزخرف: ٨٠].

فصار السمع الخاص قد يكون مقتضاه النصر والتأييد، وقد يكون مقتضاه الوعيد والتهديد.

فإذا قال قائل: ما هو الضابط لما يقتضيه هذا وهذا؟

فالجواب: أن الضابط: القرائن، فقرائن الأحوال، وسياق الكلام، تدل على أن مقتضاه كذا أو كذا.

خامساً: (إِدادةٌ): بالرفع عطفاً على الحياة، بإسقاط حرف العطف لضرورة النظم.

فقوله إرادة: يعني أن الله عز وجل له الإرادة، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ ﴿ فَعَالَىٰ : ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾

[النساء: ٢٧] وقول الله تعالى : ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلكُم ﴾ [النساء: ٢٦] والآيات في الإرادة كثيرة .

قال أهل العلم رحمهم الله: والإرادة تنقسم إلى قسمين: إرادة كونية: وهي التي بمعنى المشيئة، وإرادة شرعية: وهي التي بمعنى المحبة.

مثال الإرادة الشرعية: قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٧] فهذه بمعنى المحبة وليست بمعنى المشيئة؛ لأنها لو كانت بمعنى المشيئة لتاب الله على جميع الناس، لكنها بمعنى المحبة فتتعلق بمشيئته إن شاء تاب، وإن شاء لم يتب. ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

ومثال الإرادة الكونية التي بمعنى المشيئة قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [الحج: ١٤] ، أي ما يشاء ، بدليل قوله تعالى في الآية الثانية: ﴿ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] .

ومن أمثلة الإرادة الكونية أيضاً قوله تعالى: ﴿ إِنْ كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ هُو رَبُّكُمْ ﴾ [هود: ٣٤] فالإرادة هنا كونية ؛ لأن الله تعالى لا يريد شرعاً أن يغوي عباده ، بل يريد شرعاً أن يهديهم ، قال تعالى : ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهُديَكُمْ سُنَنَ الَّذَيْنَ مِن قَبْلِكُم ﴾ [الناء: ٢٦].

فالإرادة إذاً قسمان: كونية وشرعية.

والفرق بين الإرادة الكونية والإرادة الشرعية من حيث الحكم من وجهين:

الوجه الأول: أن الإرادة الكونية يلزم فيها وقوع المراد، والإرادة الشرعية لا يلزم فيها وقوع المراد، فقد يريد الله الشيء شرعاً ولا يقع.

الوجه الثاني: الإرادة الشرعية لا تكون إلا فيما يحبه الله، والإرادة الكونية تكون فيما يحبه وما لا يحبه. فمثلاً الإيمان والعمل الصالح مرادٌ لله شرعاً لا كوناً؛ لأن من الناس من لم يؤمن ومن لم يعمل صالحاً، ولو كان مراداً لله كوناً وقدراً للزم أن يؤمن الناس كلهم ويعملوا صالحاً.

فإذا قال قائل: الكفر الواقع من بني آدم هل هو مرادٌ لله؟

فنقول: مراد كوناً لا شرعاً؛ فمرادٌ كوناً لأنه واقع، وكل شيء يقع فهو مراد لله عز وجل ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٦]، فهو مرادٌ كوناً غير مرادٍ شرعاً؛ لأن الله لا يريد من عباده الكفر، وإنما يريد منهم الإيمان.

وغثل ذلك بالأشخاص فكفر أبي جهل مراد كوناً، والدليل على أنه مراد كوناً لا إشكال فيه، وليس مراد كوناً لا إشكال فيه، وليس هو مراداً شرعاً؛ لأن الله سبحانه وتعالى لا يحبه، وإذا كان الله لا يحب شيئاً فإنه وإن وقع غير مراد لله شرعاً.

وإيمان أبي بكر رضي الله عنه، مراد كوناً لوقوعه، ومراد شرعاً لأنه محبوب إلى الله عز وجل؛ لأنه كما قلنا كل شيء واقع فهو مراد كوناً، وإيمان أبي بكر واقع فهو مراد كوناً.

وإيمان أبي لهب-أي تقديراً-مراد شرعاً لا كوناً؛ لأنه لم يقع، فمراد شرعاً لأن الله يحب منه الإيمان؛ لأنه محبوب إلى الله عز وجل.

وقد ذكرنا فيما سبق أن كفر أبي جهل مراد كوناً لوقوعه، غير مراد شرعاً لأن الله شرعاً لأن الله شرعاً لأن الله يحبه، غير مراد كوناً لأنه لم يقع.

وهنا يرد علينا إشكال، وهو كيف يكون الشيء مراداً لله كوناً وهو لا يحبه؟ وهل أحدٌ يكرهه على أن يوقع ما لا يحب؟ وقد أجاب بعض المعتزلة فقال: كل ما وقع فهو مراد لله كوناً وشرعاً، حتى المعاصي قالوا: إن الله أرادها شرعاً، ولكن هذا فيه إشكال.

والجواب السديد في مثل هذه المسألة أن يقال: إن الله يكره كفر هذا الكافر ولم يُكرهه أحدٌ على أن يوقع شيئاً يكرهه، لكن هذا الشيء مكروه لذاته محبوب لغيره، فالكفر الواقع هنا مكروه لذاته محبوب لغيره. ويكون الشيء محبوباً مكروهاً باعتبارين، لا باعتبار واحد فهذا ممتنع.

مثال ذلك: أنك ترئ الرجل يأتي بالحديدة محماة حمراء من النار ليكوي بها ابنه المريض، لكن كيه لابنه ليس مراداً لذاته، بل مراد لغيره، ولهذا تجده محبوباً له مكروها، محبوباً من وجه، مكروهاً من وجه؛ من وجه إيلامه لابنه مكروه، ومن وجه أنه سبب لشفائه محبوب.

وكذلك الكفر واقع بإرادة الله عز وجل، مكروه إلى الله لذاته، محبوب إليه لغيره. فلولا الكفر ما عرف الإيمان، ولولا الكفر لم يكن جهاد، ولولا الكفر لم يكن امتحان، ولولا الكفر لكان خلق النار عبثاً، إلى غير ذلك من المصالح العظيمة التي أراد الله سبحانه وتعالى أن يقع الكفر بحكمته، ولهذا قال عمر: «لا ينقض الإسلام عروة عروة إلا من لم يدخل في الكفر»، يعني أن من عرف قدر الإسلام لا ينقضه، ولا يعرف قدر الإسلام إلا إذا كان قد دخل في الكفر، فبضدها تبين الأشياء.

وهكذا الله عز وجل يوقع في عباده ما يكرهه لكن من أجل مصلحة

أخرى أعظم من إيقاعه وذلك مثل قوله تعالى في الحديث القدسي: «ما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره إساءته ولابد له منه (١) فهذا مما يكرهه الله كونا لا شرعاً ، لكنه يوقعه عز وجل لما له من المصالح العظيمة ، فإنه لابد من الموت حتى يجازى الإنسان بعمله إن خيراً فخير وإن شراً فشر .

فالحاصل أن نقول جواباً على هذا الإيراد الشائك: إن هذا المكروه إلى الله مكروه إليه لذاته محبوب إليه لغيره فهو مكروه محبوب من وجهين.

سادساً: قال: (وعلم)، أي من صفات الله تعالى العلم، والعلم صفة كمال، ولهذا يمتدح به الإنسان، ويكره أن يوصف بضده، فلو قلت لشخص: يا جاهل، وأنت من أعلم الناس قال لك: أنت الجاهل؛ لأنه يرى أن وصفه بالجهل عيب وقدح ومسبة لابد أن ترد.

فالعلم صفة كمال بلا شك، وعلم الله عز وجل شامل لكل شيء، حاضراً ومستقبلاً وماضياً، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٢]، وقال تعالى عن الملائكة: ﴿ رَبِّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَهُو بِكُلُ شَيْءٍ عَلِمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩].

وكذلك أيضاً علم الله تعالى محيطٌ بكل شيء تفصيلاً، قال الله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا يَعْلَمُهَا وَلا يَابِسِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ إلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةً فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع، رقم (٦٥٠٢).

[الأنعام: ٥٥].

وعلمه سبحانه وتعالى شامل لما يتعلق بفعله وما يتعلق بفعل عباده، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾ [ق: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عِلْيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [التغابن: ٤]، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٣]؛ فعلم الله شامل لكل ما يعمله العبد.

إذًا علم الله ثابت له بالكتاب، والسنة، وإجماع المسلمين، والنظر الصحيح.

بالكتاب: و ما أكثر الآيات التي تصف الله بالعلم.

والسنة كذلك مملوءة بما يدل على أن الله تعالى بكل شيء عليم، كما في حديث الاستخارة وغيره.

وإجماع المسلمين ثابت بأن الله بكل شيء عليم.

والنظر الصحيح يدل عليه، لقول الله تعالى مستدلاً على علمه بدلالة عقلية: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [اللك: ١٤]، فالخالق لابد أن يكون عالماً بخلوقه، وعالماً بخلقه كيف يخلق.

فالعلم دل عليه القرآن والسنة والإجماع والعقل جملة وتفصيلاً.

سابعاً: قال: (واقتدر بقدرة تعلقت بممكن)، يعني من صفات الله تعالى القدرة، وقال: اقتدر، من باب المبالغة وهي أبلغ من قدر؛ لأن اقتدر تدل على صفة ذاتية لازمة، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ﴿ فَي مَقْعَد صدْق عندَ مَلِيك مَقْتَدرٍ ﴾ [القمر: ١٥، ٥٥]، وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّه عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البترة: ٢٠]، والآيات في هذا كثيرة.

وقدرة الله تعالى قدرة مقرونة بالقوة، فهو القوي القادر، بخلاف المخلوق فإن قدرته محدودة، وقد تكون قدرة بقوة، وقد تكون قدرة بلاقوة.

لكن المؤلف رحمه الله قيد القدرة حيث قال: (تعلقت بممكن)، وتعلقت بالواجب أيضاً من باب أولى، ولم تتعلق بالمستحيل؛ لأن المستحيل ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون مقدوراً عليه.

لكن المستحيل الذي يتصور ذهننا أنه مستحيل: مستحيل لذاته، ومستحيل لغيره.

أما المستحيل لذاته فهو مستحيل لا يمكن، فلو أن أحداً قال: هل الله قادر على أن يخلق خلقاً على أن يخلق مثله؟ لقلنا: هذا مستحيل، لكن الله قادر على أن يخلق خلقاً أعظم من الخلق الذي نعلمه الآن، ونحن نعلم أن أعظم مخلوق نعلمه هو العرش، فهو أعظم من كل شيء من المخلوقات التي نعلمها، ومع ذلك نعلم أن الله قادر على أن يخلق أعظم من العرش، لكن الشيء المستحيل لذاته هذا غير ممكن.

كذلك نحن نعلم أنه يستحيل في العادة وليس لذاته أن يقع خسوف القمر في أول الشهر، فهذا مستحيل حسب العادة، ونعلم أيضاً أنه لا يمكن أن يهل الهلال ثم تخسف الشمس بعد غروبه، فهذا نعلم علم اليقين أنه لن يكون، لكن لغيره، أي حسب ما أجرى الله العادة، وإلا فإن الله قادر على أن يكسف القمر في أول الشهر وعلى أن يهل الهلال ثم تخسف الشمس بعد غروبه.

وظهور الهلال لا يمكن أن يكون قبل خسوف الشمس، بمعنى أنه إذا خسفت الشمس في ليلة قلنا: إنها أول ليلة في الشهر، فهذا شيء مستحيل؛ لأن من المعلوم أن كسوف الشمس سببه ـ الذي جعله الله سبباً كونياً ـ حيلولة القمر بين الشمس والأرض، وحيلولة القمر بين الشمس والأرض يمنع أن يهل الهلال قبل الخسوف لا يمكن أن يهل الهلال قبل الخسوف لا يمكن أن يتجاوز ثم يحول بين الشمس والأرض؛ لأن المعلوم أن القمر يتأخر عن الشمس.

فسبب الخسوف الذي جعله الله سبباً للخسوف في العادة. هو: حيلولة القمر بين الشمس والأرض. إذاً فهل الشمس سبقت في هذا الحال أو لم تسبق؟ الجواب: أنها لم تسبقه. لأنها لو سبقته لم يكن خسوف، وإذا هل الهلال لزم أن تكون الشمس قد سبقت الهلال؛ لأن الهلال لا يكون هلالاً إلا بعد غروب الشمس.

وإذا كانت الشمس قد سبقت هل يمكن الخسوف؟ لا يمكن أبداً؛ لأن القمر لا يمكن بعد أن تأخر عن الشمس أن يذهب بسرعة حتى يكون تحتها، هذا مستحيل لغيره؛ يعنى: مستحيل حسب ما أجرئ الله العادة.

لكن الله قادر غلى أن يحبس الشمس ويسرع في سير القمر حتى يخسف بعد الغروب.

إذاً قول المؤلف رحمه الله: (تعلقت بممكن) نقول: ضده المستحيل، فالمستحيل، ولكن يجب أن فالمستحيل لا تتعلق به المقدرة؛ لأنه على اسمه مستحيل، ولكن يجب أن نعلم - حتى لا يتوهم واهم أننا خصصنا ما عممه الله أو قيدنا ما أطلقه - أن المستحيل نوعان: مستحيل لذاته ومستحيل لغيره.

فالمستحيل لذاته: لا يمكن أن تتعلق به القدرة، كما مثلنا وقلنا: لو قال قائل: هل يقدر الله أن يخلق مثله؟

قلنا: هذا مستحيل لذاته، لأن المماثلة مستحيلة، وأدنى ما نقول في ذلك: أن هذا مخلوق والرب خالق، فتنتفى المماثلة على كل حال.

والمستحيل لغيره: بمعنى أن الله تعالى أجرى هذا الشيء على هذه العادة المستمرة التي يستحيل أن تنخرم، ولكن الله قادر على أن يخرمها، فهذا نقول إن القدرة تتعلق به، فيمكن للشيء الذي نرى أنه مستحيل بحسب العادة أن يكون جائزاً واقعاً بحسب القدرة، وهذا الشيء كثير، فكل آيات الأنبياء الكونية من هذا الباب (المستحيل لغيره)؛ فانشقاق القمر للرسول عليه الصلاة والسلام مستحيل لغيره، لكن غير مستحيل لذاته لأنه وقع، والله قادر على أن يشق القمر نصفين، بل قادر على أن يشق الشمس نصفين.

ونحن - مثلاً - نرئ أن من المستحيل أن تنزل الشمس حتى تحاذي منارة المسجد، ومن ادعى ذلك كذبناه، وقلنا: هذا مستحيل . لكن لابد أن نعلم أن هذا مستحيل لغيره لا لذاته، أي أنه مستحيل حسب ما أجرى الله العادة، لكن الله قادر على أن ينزل الشمس حتى تحاذي المنارة، بل ودون المنارة، فإنها يوم القيامة تكون على رؤوس الناس بقدر ميل، بقدرة الله .

فعبارة المؤلف رحمه الله: (تعلقت بممكن) تحتاج إلى بيان، فإن ظاهر كلامه أن القدرة لا تتعلق بالمستحيل، ونحن نقول: لابد في ذلك من التفصيل، فالمستحيل لذاته لا تتعلق به القدرة لأنه ليس موجوداً، ولا يمكن أن يوجد، ولا يفرضه الذهن، كما أنه لا يمكن أن يكون الشيء متحركاً ساكناً في آن واحد؛ لأنه إن كان متحركاً فليس بساكن، وإن كان ساكناً فليس

بتحرك.

أما المستحيل لغيره ـ يعني الذي يكون بحسب العادة غير ممكن ـ فهذا تتعلق به القدرة، والأمثلة على ذلك كثيرة جداً، فإن كل آيات الأنبياء الكونية من هذا الباب، فلو أن أحداً من الناس قال: أنا أضرب هذا الحجر ضربة بعصاي فينفلق اثنتي عشرة عينًا لقلنا: هذا مستحيل حسب العادة، فلو ضرب الحجر بعصا من حديد حتى يتفتت الحجر ما أتى باثنتي عشرة عيناً، لكن هذا مستحيل لغيره وليس مستحيلاً لذاته، لأن الله تعالى جعله لموسى عليه الصلاة والسلام.

كذلك أن تصير العصاحية ، هذا لا يمكن حتى في السحر؛ لأنه إنما تكون حية بالسحر حسب نظرنا وليس حقيقة ، لكن يمكن أن تكون العصاحية حسب قدرة الله تعالى ، فكون العصاحية مستحيل لغيره لا لذاته ، لكنه لقدرة الله ليس مستحيلاً .

ولهذا كان عصا موسى عليه الصلاة والسلام ينقلب حية حقيقية تلقف وتأكل.

وكذلك فإن الإنسان مخلوق من الطين، فلو صنع شخص تمثالاً على شكل طير وقام ينفخ فيه، وقال: صار طيراً وطار، فإننا لن نصدقه؛ لأن هذا مستحيل حسب العادة، لكنه مستحيل لغيره، وأما حسب القدرة فليس بمستحيل؛ لأنه غير مستحيل لذاته، ولهذا جعله الله آية لعيسى عليه الصلاة والسلام؛ يخلق تمثالاً على شكل الطير ثم ينفخ فيه فيطير.

رَفْعَ معب (لاَرَّحِيُجُ (الْلِخَدَّرِيُّ (لَسِكنتر) (لِنَبِرُرُ (لِفِرُوکِ مِسَى ١٩٧

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٣٨- والعلم والكلام قد تعلقا بكل شيء يا خليلي مطلقاً

#### الشرح

لما بين المؤلف رحمه الله هذه الصفات السبع، وهي: الحياة، والعلم، والقدرة، والسمنع، والبسر، والإرادة، والكلام، بين متعلقات هذه الصفات، أما الحياة فلم يذكر متعلقاً لها كما سيأتي إن شاء الله أنه لا متعلق لها؛ لأنها لا تتعدى.

وأما القدرة: فقال المؤلف رحمه الله:

بقدرة تعلقت بممكن كدذا إرادة فع واستبن وسبق لنا أن قوله: (بممكن) يخرج به المستحيل، وذكرنا أن المستحيل نوعان (۱)، مستحيل لذاته ومستحيل لغيره.

فخلق عيسى عليه الصلاة والسلام من غير أب أمر مستحيل في العادة ، فلا يمكن أن يوجد ولد بلا أب، وكذلك خلق ولد بلا أم، فإن ذلك مستحيل في العادة ، فما من ولد إلا وله أم، ولكن في حواء صار لها أب وليس لها أم.

كذلك أيضاً يستحيل في العادة أن يوجد بشر بلا أم ولا أب، ولكن هذا مستحيل لغيره، ولو شاء الله أن يخلقه لخلقه.

<sup>(</sup>١) انظر ص ١٩٥.

ثم أليس الناس إذا دفنوا في القبور فإن الأرض تأكل أجسامهم كلها إلا عجب الذنب؟ ومع ذلك يتكون من هذا التراب البشر مرة أخرى، وآدم عليه الصلاة والسلام كان خلقه من الطين، وهذا مستحيل لغيره حسب العادة ولكن الله قادر عليه.

قوله: (كذا إرادة)، يعني كذلك الإرادة تتعلق بالمكن أما المستحيل فلا يمكن. فالمستحيل لذاته لا يمكن أن يريده الله ؛ لأن هذه الإرادة عبث والله منزه عن العبث، فلو قال قائل مثلاً: إن الله يريد هذا الشيء أن يكون متحركاً ساكناً، لأجيب بأن الله لا يريد هذا؛ لأنه متى كان الشيء متحركاً لم يكن ساكناً، ومتى كان ساكناً لم يكن متحركاً، وليس المراد أنه يكون متحركاً ثم يسكن أو ساكناً ثم يتحرك فهذا ممكن.

فالإرادة إذاً تتعلق بالممكن، ولهذا نقول: إن الله إذا أراد أمراً فإغا يقول له: كن فيكون، وهذا يدل على أن الإرادة تكون في الأشياء الممكنة، التي يكن أن يفعلها الله عز وجل.

قال: (والعلم والكلام قد تعلقا بكل شيء)، يعني: أن الله يمكن أن يتكلم بالشيء المستحيل، ويعلم بالشيء المستحيل، فالله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِ مَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفُسَدَتَا ﴾ [الانبياء: ٢٢] فقال بالمستحيل يعني تكلم عن شيء مستحيل، وكذلك قال تعالى: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن ولَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ ﴾ [المؤمنون: ٩١] فتكلم بشيء مستحيل.

والعلم أيضاً يتعلق بالمستحيل والدليل قوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الانبياء: ٢٦] فهذا خبر يخبر الله فيه أنه لو كان في السماء

والأرض آلهة إلا الله لفسدتا، وهذا خبر عن شيء مستحيل إذاً الكلام يتعلق بالمستحيل.

وكذلك يتعلق بالواجب من باب أولى، فالله تعالى يتكلم بالشيء الواجب، ومما تكلم به من الأمور الواجبة أن الله واحد لا شريك له، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو الْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو الْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ لا إِلَهَ إِلاَّ مَا اللهُ الله

والعلم أيضاً يتعلق بالماضي والمستقبل والحاضر؛ لأن الله بكل شيء عليم. فكل شيء فالله عليم به.

\* \* \*

## رَفَحُ عِس ((رَجَعِي (الْبَخِثَرِيُّ (أُسِكْتِر) (اِنْبِرُزُ ((اِنْووکريس

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

### وسمعه سبحانه كالبصر بكل مسموع وكل مبصر

#### الشرح

أي أن السمع يتعلق بالمسموعات لا بكل شيء، فلا يتعلق بالمرئيات، فلا يقال: سمع الله فلاناً أي نظر إليه؛ لأن السمع يتعلق بالمسموعات. فالأقوال من شأن السمع، والبصر كذلك يتعلق بالمبصرات، فالأفعال، من شأن البصر؛ لأن الفعل يُرئ ولا يسمع، فالذي يسمع ليس الفعل وإنما هو حركة الفاعل.

إذاً الأفعال من متعلقات البصر، والأقوال من متعلقات السمع؛ ولهذا قال: (وسمعه سبحانه كالبصر بكل مسموع) كالأقوال، (وكل مُبصر) كالأفعال.

أما الحياة فلا تتعلق بشيء بائن عن الله عز وجل؛ لأن الحياة وصف لازم لذاته لا تتعدى لغيره، فلهذا لم يذكر لها المؤلف رحمه الله متعلقاً.

فهذه سبع صفات ذكرها المؤلف رحمه الله، ولكنه لم يذكر غيرها؛ لأنها هي الصفات التي اثقق عليها السلف وأهل التأويل من الأشعرية ونحوهم، فلهذا خصها المؤلف بالذكر؛ لأنها محل اتفاق، أما السلف فيثبتون لله تعالى أكثر من هذه الصفات، يثبتون لله كل ما وصف به نفسه من الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والإرادة والكلام والحفظ والرضا والغضب وغير ذلك مما وصف الله به نفسه، لكن الأشاعرة لا يثبتون إلا هذه الصفات السبع فقط؛ لأنهم يرون أن هذه الصفات السبع دل عليها العقل فأثبتوها لدلالة العقل عليها، وأما ما سواها فإن العقل لا يدل عليها فيجب أن تؤل.

ثم فصلوا كيف دل عليها العقل فقالوا: الإيجاد دل على القدرة ، حيث إن إيجاد الأشياء ملى القدرة ، لله عز وجل ، والأشياء موجودة فإيجاد الأشياء دليل على القدرة .

وإحكام هذه الأشياء خلقاً وصنعاً يدل على العلم؛ لأن الجاهل لا يحكم الشيء.

والتخصيص يدل على الإرادة وذلك أن كون هذا ذكر وهذه أنشى، وهذه شمس وهذا قمر، وهذه أرض وتلك سماء، يدل على الإرادة. فأراد الله أن تكون السماء سماء فكانت، وأن تكون الأرض أرضاً فكانت، وأن يكون الإنسان إنساناً فكان، وأن يكون البعير بعيراً فكان، فالتخصيص يدل على الإرادة، وهذه ثلاث صفات.

ثم قالوا: وهذه الصفات الثلاث لا تقوم إلا بحي، أي من لازم المتصف بهذه الصفات الثلاث أن يكون حياً، فأثبتوا الحياة، فتكون الصفات بذلك أربع.

ثم يقولون: إذا ثبت أنه حي فإما أن يتصف بالسمع والبصر والكلام أو بضد ذلك، وضد ذلك ممتنع، لأن ضد السمع الصمم، وضد الكلام الخرس، وضد البصر العمي، وهذه الصفات صفات عيب لا يمكن أن يتصف بها الخالق، وهذا وجه دلالة العقل على هذه الصفات السبع.

أما الرحمة والرضا والحكمة والوجه واليدان فقالوا: لا نثبت لله رحمة ، ولا نثبت لله رضا، ولا نثبت لله حكمة ، ولا نثبت لله وجهاً ، ولا نثبت لله يدين ؛ لأن هذه الصفات لا يدل عليها العقل ، وإذا لم يدل عليها العقل فإنه لا يكن أن نثبتها لله عز وجل .

ويجاب عليهم بثلاثة أجوبة وهي:

أولاً: أن الرجوع إلى العقل في هذه الأمور باطل شرعاً وعقلاً.

أما شرعاً فقال الله تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وقال: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُوَاحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقَ وَقَال: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُوَاحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقَ وَأَن تُشُرِكُوا بِاللّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الإعراف: ٣٣].

وأما بطلانه عقلاً فلأن هذه الأمور من الأشياء التي تتلقئ بالخبر ؟ لأن الخالق عز وجل ليس كمثل الخلق، فلا يجوز عليه ما يجوز عليهم، ولا يمتنع عليهم، ولا يجب له ما يجب لهم، فهو مخالف للخلق، وإذا كان مخالفاً للخلق فلا يحكم الخلق عليه بعقولهم، وكيف يحكم الخلق عليه وهم لم يشاهدوا الله، ولا نظيراً لله ؟ فكان في الشرع والعقل ما يبطل الاعتماد على العقل في هذه الأمور.

ثانياً: هب أن العقل لا يدل على سوى هذه الصفات السبع، فقد دل عليها الشرع، وتعدُّد الدليل جائز عقلاً وواقعاً، فإذا انتفى أحد الدليلين ثبت المدلول بالدليل الآخر؛ لأن انتفاء الدليل المعين لا يستلزم انتفاء المدلول، فقد يكون للمدلول دليل آخر غير الدليل الذي انتفى. فإذا فرضنا جدلاً أن العقل لا يدل على هذه الصفات فإن الشرع دل عليها وإذا دل عليها وجب إثباتها.

ثالثاً: أننا يمكننا أن نثبت بالعقل ما نفيتم أن العقل دال عليه، يعني أننا نستدل بالعقل كما استدللتم بالعقل، فنقول: ما نفيتموه قد دل عليه العقل.

مثال ذلك: هذه النعم التي نشاهدها، وهذه النقم التي تندفع عنا مع

وجود أسبابها، فهذه تدل على الرحمة، ونزول المطر من آثار الرحمة، والعلم ونبات الأرض من آثار الرحمة، والنوم والراحة من آثار الرحمة، والعلم والرزق من آثار الرحمة، كل ما بنا من نعمة فهي من آثار الرحمة، ودلالة هذه الأشياء على الرحمة عقلاً أوضح وأبين من دلالة التخصيص على الإرادة؛ لأن دلالة هذه الأشياء على الرحمة واضحة للعامي والعالم، ودلالة التخصيص على الإرادة لا يفهمها إلا عالم، وكذلك إثابة الطائعين وتعلية منازلهم دليل على الرضا عنهم لا الكراهة لهم؛ لأنه لو كرههم لعاقبهم.

وانتقامه سبحانه وتعالى من المجرمين يدل على الغضب، قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا آسَفُونَا انتَقَمْنَا مِنْهُم ﴾ [الزخرف: ٥٥].

فالمهم أن ما ذكروا أن العقل لا يدل عليه، فإنه يمكننا أن نثبته نحن بدلالة العقل.

لكن إثبات الأشاعرة لهذه الصفات السبع ليس كإثبات أهل السنة لها بل يختلف، فالكلام مثلاً عند أهل السنة والجماعة ليس هو الكلام عند الأشاعرة وسبق أن الأشاعرة قالوا في الكلام قولاً لا يقوله من له عقل بل قالوا قولاً حقيقته نفي الكلام؛ لأنهم قالوا: إن الكلام هو المعنى القائم بالنفس والمسموع عبارة عن هذا الكلام خلقه الله ليعبر عما في نفسه.

وسبق بيان قولهم والرد عليهم(١).

<sup>(</sup>۱) انظر ص ۱۷۹ .

كذلك السمع والبصر يختلف إثباتهم لها عن إثبات أهل السنة والجماعة.

فلهذا نقول: إن مذهب أهل السنة والجماعة مع مذهب الأشاعرة متماثل في عد هذه الصفات السبع وثبوتها. وإن كان يختلف في كيفية إثباتها.

فصارت هذه الصفات الست:

اثنتان منها تتعلقان بكل شيء وهما: العلم والكلام. واثنتان تتعلقان بالموجود بالممكن وجوداً وعدماً وهما: القدرة والإرادة. واثنتان تتعلقان بالموجود وهما: السمع والبصر.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

• ٤- وأن ما جاء مع جبريل من محكم القرآن والتنزيل ١٤- كلامه سبحانه قديم أعيا الورى بالنص يا عليم

## الشرح

لما ذكر المؤلف رحمه الله ما ذكر من صفات الله عز وجل، وهي الصفات التي اتفق عليها أهل السنة والأشاعرة على خلاف بينهم في الإيمان بهذه الصفات؛ أي في كيفية الإيمان بها، ذكر الكلام على القرآن الكريم فقال: (وإن ما جاء مع جبريل) ويجوز (وأن ما جاء مع جبريل) عطفاً على قوله: بأنه واحد، يعني ومن الواجب أن ما جاء مع جبريل من محكم الآيات كلامه، ولعل الكسر أظهر، وإن ما جاء مع جبريل هو من عند الله، كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٢) عَلَىٰ قَلْبُكَ ﴾ [الشعراء: ١٩٢].

قول المؤلف رحمه الله: (وأن ما جاء مع جبريل) بكسر (جبريل) مع أنه اسم لا ينصرف، والله تعالى يقول: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَالَ ﴾ [البقرة: ٩٨] فجره بالفتحة، ولكن المؤلف هنا جره بالكسرة لضرورة الشعر. قال ابن مالك رحمه الله:

والضطرار أو تناسب صرف

يعني عند الضرورة يصرف ما لا ينصرف.

وجبريل أحد الملائكة الكرام العظام، وهو موكل بالوحي ينزل به على

الأنبياء، وربما وكل بغير ذلك، كما في قوله تعالى في قصة مريم: ﴿فَأَرْسُلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سُوِيًّا ﴾ [مريم: ١٧] لكن العمل الموكول إليه في الأصل هو نزول الوحى على الأنبياء.

ولهذا يقال ثلاثة من الملائكة عَلمْمناً أنهم موكلون بما فيه الحياة: جبريل وميكائيل وإسرافيل، فجبريل موكل بما فيه حياة القلوب، وميكائيل موكل بما فيه حياة النبات، أي القطر، وإسرافيل موكل بما فيه بعث الأجساد بعد الموت وهو النفخ في الصور، وأشرفها وأعلاها ما فيه حياة القلوب.

وكان النبي عليه الصلاة والسلام يذكر هؤلاء الثلاثة في افتتاح صلاة الليل، حيث يقول في افتتاح صلاة الليل: «اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم»(١).

ووصف الله سبحانه وتعالى جبريل بأنه أمين، فقال: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ آَ فَي قُوةً عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴿ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ ﴾ [التكوير: ١٩- ٢١] ووصفه بالقوة، فقال تعالى: ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوكَ ۞ ذُو مِرّةٍ فَاسْتَوَى ﴾ [النجم: ٥، ٦] فاجتمع في حق جبريل عليه الصلاة والسلام القوة والأمانة، فبأمانته نعلم أنه لا زيادة ولا نقص في القرآن الذي أوحاه الله إليه ليلقيه على قلب النبي عليه الصلاة والسلام، وبالقوة نعلم أنه لا أحد تسلط على القرآن حين نزول جبريل به، أو غلبه عليه، أو تواني جبريل في تنزيله؛ لأنه قوي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل، رقم (٧٧٠).

يستطيع الدفع ولا يقربه أحد.

فجبريل عليه الصلاة والسلام نزل وجاء بالوحي من الله عز وجل، ولهذا قال المؤلف: (من محكم القرآن والتنزيل)؛ محكم القرآن: هذا من باب إضافة الصفة إلى موصوفها؛ أي من القرآن المحكم، والقرآن محكم أي متقن، فهو متقن من كل وجه؛ أخباره محكمة ليس فيها كذب؛ أحكامه محكمة ليس فيها تناقض.

وليعلم أن الله تعالى وصف القرآن كله بأنه محكم وبأنه حكيم، ووصفه كله بأنه متشابه، ووصفه بأن بعضه متشابه وبعضه محكم، فهذه ثلاث صفات:

وصفه بأنه محكم في قوله: ﴿ كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ﴾ [هرد: ١] وفي قوله: ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ۞ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا ﴾ [يونس: ١، ٢].

ووصفه بأنه متشابه في قوله: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مُّتَانِي ﴾ [الزمر: ٢٣].

ووصفه بأن بعضه محكم وبعضه متشابه في قوله: ﴿ هُوَ اللَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُ حُكَمَاتٌ هُنَ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ [آل عمران: ٧] ولكل من هذه الأوصاف وجه.

أما وصف كونه محكماً؛ فلأن القرآن كله متقن، لا يكذب بعضه بعضاً، ولا يناقض بعضه بعضاً، وليس فيه شيء من الباطل، قال تعالى: ﴿ لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ [فصلت: ٤٢].

وأما وصفه كله بأنه متشابه؛ فلأنه يشبه بعضه بعضاً في الكمال والجودة

والمنافع العظيمة، وإن كان يتفاوت في هذا الوجه لكنه يشبه بعضه بعضاً، والتفاوت باعتبار المتكلم به ممنوع؛ لأن المتكلم به واحد وهو الله، وأما باعتبار مدلول الكلام فإن الاختلاف بينه واقع، فأعظم سورة في كتاب الله الفاتحة، وأعظم آية فيه آية الكرسي، و ﴿ قُلْ هُو َ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ تعدل ثلث القرآن، وليست السورة التي قبلها بمنزلتها في الدلالة العظيمة، فسورة تبت ليست في موضوعها ومدلولها كسورة ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ .

إذاً هو متشابه من حيث الكمال والجودة؛ فكله كامل وكله على غاية ما يكون من الجودة.

وأما وصف بعضه بأنه محكم وبعضه بأنه متشابه، فأرجح الأقوال فيها أن المحكم ما اتضح معناه، والمتشابه ما خفي معناه؛ لأنه يشتبه على بعض الناس دون بعض، ولكن الذين أتاهم الله العلم يردون هذا المتشابه الخفي المعنى إلى المحكم الواضح، فيكون القرآن كله واضحاً بهذا الاعتبار.

ولكن لو قال قائل: كيف نطلق على القرآن كله أنه محكم مع أن الله قال في كتابه: ﴿ هُوَ اللَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرَ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ [آل عمران: ٧] ، فجعل منه آيات محكمات، وجعل منه أخر متشابهات؟

والجواب: أن الله قال في المحكمات ﴿ هُنَ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾، أي: مرجع الكتاب، فإذا وجدنا متشابهات رددناه إلى الأم، والأم محكم، فيكون هذا المتشابه محكماً، وحينئذ يكون التشابه في ابتداء الأمر، أما في النهاية فيكون محكماً، وهذا كثير في القرآن، فتجد آيات مجملات فصلت بآيات أخرى، وتجد آيات طاهرها التعارض يجمعها دليل آخر، وهكذا، وبهذا

يكون القرآن كله محكماً.

وقوله: (من محكم القرآن والتنزيل) القرآن: ما يُقرأ، فهو مصدر بمعنى اسم المفعول، والمصدر يأتي على وزن فُعلان؛ كالغفران والشكران والكفران والطغيان وما أشبه ذلك.

إذاً فالقرآن مصدر بمعنى اسم المفعول لأنه مقروء، وقيل بمعنى اسم المفاعل لأنه قارئ أيُ جامع؛ لأنه جامع لكل ما تتضمنه الكتب السابقة، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْه ﴾ [المائدة: ٤٨].

وقوله: (والتنزيل) التنزيل: بمعنى المنزّل؛ لأن التنزيل فعل المنزّل، وهنا منزّل وتنزيل ومنزّل إليه وواسطة، فالمنزل هو الله والتنزيل فعله الذي هو الكلام، تكلم الله عز وجل ثم أمر جبريل فنزل به على محمد عليه الصلاة والسلام، والمنزل إليه محمد عليه الواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام.

وقوله: (من محكم القرآن والتنزيل)، هذا من باب عطف المترادفين، فإن التنزيل هو القرآن.

وقوله: (كلامه سبحانه) هذا خبر «أن»، يعني ما جاء مع جبريل من محكم الآيات والتنزيل الذي نزل على رسول الله على كلام الله لفظاً ومعنى، تكلم الله به جل وعلا فسمعه جبريل، فنزل به على محمد على قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبَ الْعَالَمِينَ (١٤٣) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٤٠) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ (١٤٠) بِلْسَانٍ عَرَبِي مَبِينٍ ﴿ الشَعراء: ١٩٢، ١٩٥] وقال تعالى:

﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٦] ، وعلى هذا فهذا القرآن كلام الله عز وجل تكلم به نفسه بحروفه وألفاظه ، وسمعه جبريل فنزل به كما كان على محمد على من غير زيادة ولا نقص ، ولهذا قال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَ الْأَمِينُ ﴾ [النعراء: ١٩٣] ، مكينٍ ﴾ [التكوير: ١٩، ٢٠] ، وقال: ﴿ نَزلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ﴾ [النعراء: ١٩٣] ، فوصفه بالأمانة ، ووصفه بالكرم ، ووصفه بالقوة ، وبهذا نعلم علم اليقين أن هذا القرآن الكريم لم يتغير فيه شيء ، بل هو كلام الله نفسه .

وإذا علمنا أنه كلام الله لزم من ذلك أن نعظم هذا الكلام، ولهذا نهينا أن نمس هذا القرآن بلا طهارة، كما في حديث عمرو بن حزم المرسل الذي تلقته الأمة بالقبول: ﴿لا يمس القرآن إلا طاهر »(١) أي إلا طاهر متوضئ؛ لأن الوضوء طهارة ، كما قال تعالى: ﴿مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦] .

وأما من فسر الطاهر في قوله: «لا يمس القرآن إلا طاهر» (١) بالمؤمن فقد أبعد؛ لأننا لا نجد في القرآن ولا في السنة التعبير بالطاهر عن المؤمن أبداً، وإن كان المؤمن لا ينجس لكن لم يُعبر عنه بالطاهر، المؤمن يُعبر عنه بالإيمان أو بالتقي أو ما أشبه هذا.

وقوله: (كلامه سبحانه) سبحانه: جملة معترضة يراد بها تنزيه الله عز وجل، ولهذا يقولون: إن سبحان اسم مصدر فعله سبح، والمصدر تسبيح، وسبحان اسم مصدر، واسم المصدر:

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ (١/ ١٩٩).

كل ما دل على معنى المصدر وليس فيه حروفه فإنه يسمى اسم مصدر، والكلام: اسم مصدر فعله سلم، فسبحان اسم مصدر فعله سبح.

فقوله: (سبحانه) أي تنزيهاً له عن صفات النقص، وعن نقص كماله، وعن علم عن نقص وعن نقص عن نقص الله منزه عن هذه الأشياء الثلاثة: عن نقص الكمال، وعن النقص المحض، وعن مماثلة المخلوقين.

مثال نقص الكمال الذي ينزه الله عنه: ما ادعاه اليهود. عليهم لعنة الله.، حيث قالوا: إن الله خلق السموات والأرض في ستة أيام فتعب واستراح، وقد كذب الله قولهم هذا في قوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّة أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨]، فهؤ لاء أثبتوا له القدرة، ولكن هذه القدرة ناقصة.

ومثال النقص المحض: قول اليهود أيضاً: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياءً ﴾ [آل عمران: ١٨١]، وقولهم: إن الله بخيل، في قوله تعالى: ﴿يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةً ﴾ [المائدة: ٢٤]. ومن ذلك أيضاً من أثبت لله علماً ولكنه قال: إن الله قد يخفى عليه شيء، فهذا لم يسبح الله.

ومثال مماثلة المخلوقين كقول النصارى: ﴿إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلاثَةٍ ﴾ [المائدة: ٣٧]، فأثبتوا له مثيلاً، والله تعالى قد كذبهم في قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، وقوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [الانعام: ١٩]. ومن ذلك أيضاً من قال: إن قدرة الله كقدرة المخلوق، فهذا لم يسبح الله.

وقوله: (كلامه سبحانه قديم) ، القديم عندهم ما ليس له أول، يعني ما كان أزلياً لم يسبقه عدم، وليس القديم عندهم هو القديم في اللغة؛ لأن القديم في اللغة هو ما تقدم على غيره وإن كان حادثاً غير أزلي، قال الله تعالى: ﴿وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ [يسن ٢٩]، والعرجون هو ما يكون فيه ثمر النخل يعني القنو، فالقنو القديم ينحني ويتقوس لكنه غير أزلي؛ لأنه حادث بعد أن لم يكن.

وعلى هذا يقول المؤلف: إن القرآن كلام الله القديم يعني الأزلي، أي أن القرآن قديم بقدم الله عز وجل، فهو أزلي؛ أي لم يزل هذا القرآن على زعمه موجوداً من قبل خلق السموات، بل من قبل كل شيء.

ولا شك أن هذا القول باطل لأن القرآن يتكلم الله به حين إنزاله، والدليل على هذا أن الله سبحانه وتعالى يتحدث عن أشياء وقعت في عهد الرسول على بصيغة الماضي، وهذا يدل على أن كلامه بها كان بعد وقوعها، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٢١] ، قال: غدوت بصيغة الماضي، وهذا القول قاله الله بعد غدو الرسول على الله .

وقال تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ [المجادلة: ١]، فقال تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ ﴾، ولا يمكن أن يخبر الله عن شيء أنه سمعه وهو لم يقع، فقوله: قد سمع، يدل على أن هذا الكلام كان بعد وقوع الحادثة وهذا هو الحق، أن الله تكلم بالقرآن حديثاً، كما قال تعالى: ﴿مَا

يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن رَّبِّهِم مُحْدَثٍ إِلاَّ اسْتَمَعُوهُ ﴾[الانبياء: ٢].

والقول بأن المراد بمحدث أي: محدث إنزاله فهذا خطأ، بل هومُحدث هذا الذكر ؛ لأن الله يتكلم متى شاء بما شاء، وعلى هذا لو أن المؤلف عفا الله عنه قال: وكلامه سبحانه عظيم )؛ وذلك كما وصفه الله به، حيث قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظيم ﴾ [الحجر: ٨٧] ه أو قال: كريم، كما وصفه الله تعالى حيث قال: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴾ [الواقعة: ٧٧]؛ لكان أنسب وأبعد عن الخطأ، وأما كلمة قديم فهي كلمة محدثة غير صحيحة بالنسبة للقرآن.

فإذا قال قائل: أليس قد جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما أن القرآن مكتوب في اللوح المحفوظ، ونزل إلى بيت العزة في السماء، ثم صار ينزل به جبريل على النبي على الوقت المناسب الذي يُؤمر بتنزيله فيه؟

والجواب: نعم روي ذلك عن ابن عباس رضي الله عنهما، ولكن ظواهر القرآن ترده، ونحن لا نطالب إلا بما دل عليه القرآن.

فأما قوله تعالى: ﴿ بَلُ هُو قُرْآنٌ مَّجِيدٌ (آ) فِي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢١، ٢٦] ، فإنه لا يتعين أن يكون القرآن نفسه مكتوباً في اللوح المحفوط، بل يكون الذي في اللوح المحفوظ ذكره دون ألفاظه، وهذا لا يمتنع، أي أن يكون الذي في اللوح المحفوظ ذكره، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأُولِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٦] ، وإنه: أي القرآن ﴿ لَفِي زُبُرِ الأَولِينَ ﴾، أي ذكره لا

القرآن نفسه؛ لأن القرآن ما نزل على أحد قبل محمد عليه الصلاة والسلام، ولكن المراد ذكره.

والدليل على أن المراد ذكره قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَكُن لَهُمْ آيَةً أَن يَعْلَمَهُ عُلَمَهُ عُلَمَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ [الشعراء: ١٩٧] ، وكلنا يقرأ قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قُولَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ [المجادلة: ١] ، ولو كان القرآن العظيم مكتوباً في اللوح المحفوظ بهذا اللفظ لأخبر الله عن سمع ما لم يكن ، والله تعالى قال: ﴿ وَاللّهُ يَسْمَعُ ﴾ بالمضارع الدال على الحال ﴿ قَدْ سَمِعَ ﴾ ، ثم قال: ﴿ وَاللّهُ يَسْمَعُ ﴾ بالمضارع الدال على الحال والحاضر، وإذا كان الله عبر بقوله: ﴿ قَدْ سَمِعَ ﴾ عن المستقبل بالماضي لتحقق وقوعه، فإن سلمنا هنا أن نقول بهذا، فإنه تمتنع مثل هذه الدعوى في قوله: ﴿ وَاللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما ﴾ [المجادلة: ١]، فإن «يسمع» فعل مضارع يدل على الحاضر.

فلو قال قائل: إن الله عبر في الآية عن المستقبل بالماضي لتحقق وقوعه كقوله تعالى: ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ اللّهِ ﴾؟ فالجواب أن هذا لا يصح؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ قَدْ سَمِعَ ﴾ ، وإذا قلنا إنه عبر عنه قبل وقوعه صح أن تقول: إنه لم يسمعه ، ولا أحد يتجرأ أن يقول مثل هذا القول أبداً ، وأما ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ اللّهِ ﴾ فإن الله ذكر في الآية ما يدل على أنه لم يأت ، حيث قال: ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ اللّهِ ﴾ تَسْتَعْجُلُوهُ ﴾ [النحل: ١] ، إذاً هو لم يأت ، ويصح أن نقول في ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ اللّهِ ﴾ إنه لم يأت ؛ ولو كان قد أتى لم يستقم أن يقول: ﴿ فَلا تَسْتَعْجُلُوهُ ﴾ ، ولو كان قد أتى لم يستقم أن يقول : ﴿ فَلا تَسْتَعْجُلُوهُ ﴾ .

فالراجح عندي أن القرآن تكلم الله عز وجل به حين نزوله، وأن ما في

اللوح المحفوظ فإنما هو ذكره (١) وأنه سيكون، وفيه ثناء عليه أيضاً، كما قال تعالى: ﴿ بَلْ هُو َ قُرْآنٌ مَجِيدٌ (٢٦) فِي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢١، ٢٢] يعني ذكر في اللوح المحفوظ بالمجد وبالعظمة.

وعلى كل حال فقول المؤلف: (قديم) كلمة ضعيفة لا يجوز أن يوصف بها القرآن الكريم، فإن القرآن الكريم يتكلم الله به عز وجل حينما ينزله على محمد الم

يبقئ النظر في كلام الله من حيث هو، لا في القرآن نفسه، فكلام الله

(١) كان هذا رأي شيخنا رحمه الله ثم رجع عنه. قال رحمه الله في شرح الأربعين النووية: ص٢٢٥ عند قول النبي ﷺ: «والقرآن حجة لك أو عليك»، وكونه في الكتاب المكنون هل معناه أن القرآن كله كتب في اللوح المحفوظ أو أن المكتوب ذكر القرآن وأنه سينزل وسيكون كذا وكذا؟ الجواب: الأول، لكن يبقى النظر: كيف يكتب قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة وفيه العبارات الدالة على المضي مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلُكَ تُبُوِّئُ الْمُؤْمنينَ مَقَاعدُ للْقَتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ ﴾ ومثل قوله : ﴿ فَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادلُكُ في زَوْجِهَا ﴾ ، وهو حين كتابته قبل خلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة لم يسمع قولها، لأن المجادلَةَ لم تخلق أصلاً حتى تسمع مجادلتها؟ فالجواب: أن الله قد علم ذلك وكتبه في اللوح المحفوظ. كما أنه علم المقادير وكتبها في اللوح المحفوظ وعند تقديرها يتكلم الله عز وجل بقوله: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ هكذا قرره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وهو بما تطمئن إليه النفس، وكنت من قبل أقول: إن الذي في اللوح المحفوظ ذكر القرآن لا القرآن، بناءً على أنه يرد بلفظ المضي قبل الوقوع، وأن هذا كقوله تعالىٰ عن القرآن الكريم ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرٍ الأُولِينَ ﴾، والذي في زبر الأولين ليس القرآن، بل ذكر القرآن والتنويه عنه. ولكن بعد أن اطلعت على كلام شيخ الإسلام رحمه الله تعالى انشرح صدري إلى أنه مكتوب في اللوح المحفوظ ولا مانع من ذلك، ولكن الله تعالى عند إنزاله إلى محمد ﷺ يتكلم به ويلقيه إلى جبريل. هذا قول السلف وأهل السنة في القرآن والله أعلم.

من حيث هو ليس بقديم، لكن وصف الله تعالى بالكلام هذا أزلي، فالله سبحانه وتعالى لم يزل متكلماً كما قال ابن القيم رحمه الله في النونية(١):

والله ربي لم يزل متكلماً

فالله لم يزل متكلماً، وكلامه سبحانه وتعالى أزلي من حيث النوع، أما من حيث الآحاد فإنه متعلق بمشيئته وليس أزلياً.

والفرق بينهما ظاهر، فالله لم يزل يتكلم، ولكن آحاد كلامه ليست أزلية، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٢٨] ، والمراد لله متجدد؛ فالله تعالى يريد مثلاً أن ينزل المطر فينزل، ويريد أن تنبت الأرض فتنبت، فإذا أراد شيئاً قال له: كن فيكون. إذاً فالقول يحدث بعد الإرادة، فتكون آحاد الكلام حادثة ليست أزلية، لكن الأصل في الكلام أنه أزلي، فإن الله تعالى لم يزل متكلماً ولا يزال متكلماً أيضاً، كلامه لا ينفد، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لَكَلمَاتِ رَبِي لَنفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَد كَلمَاتُ رَبِي وَقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي اللّه اللّه إِنَّ كَلمَاتُ رَبّي وَقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي اللّه عَزيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [المكه مَدَداً ﴾ [الكهف: ٩٠١]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّما فِي اللّه إِنَّ عَزيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [لقمان: ٢٧] .

والحاصل أن كلام الله من حيث الأصل أزلي، لم يزل الله عز وجل ولا يزال متكلماً، أما من حيث الآحاد فهو حادث يتعلق بمشيئته سبحانه متى شاء تكلم بما شاء.

قال: (أعيا الورى بالنص يا عليم) أعيا بمعنى أعجز، والورى: أي الخلق، فلم يأت الخلق بمثل هذا القرآن، قال الله تعالى: ﴿ قُل لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الخلق، فلم يأت الخلق بمثل هذا القرآن، قال الله تعالى: ﴿ قُل لَئِنِ اجْتَمَعَتِ النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللَّا الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الإنسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِه وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضَ فَهِيراً ﴾ [الإسراء: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مَمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّن مَثْلُه ﴾ [البقرة: ٣٢]، وقال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأَتُوا بِعُشْرِ سُورٍ مِثْلُهِ مُفْتَرَيَاتٍ ﴾ [هود: ١٦]، فعجز العرب وهم أهل البلاغة عن أن يعشر سُورٍ مِثْلُه مُفْتَرَيَاتٍ ﴾ [هود: ١٦]، فعجز العرب وهم أهل البلاغة عن أن يأتوا عبثل القرآن، فهذا دليل على أن هذا القرآن كلام الله؛ لأنه لو كان كلام المخلوق لأمكن للمخلوق أن يأتي بمثله، فلما عجز المخلوقون عن أن يأتوا بمثله عُلم أنه صفة من صفات الله التي لا تماثلها صفات المخلوقين.

وقوله: (بالنص): النص هو ما ذكرناه من الآيات السابقة.

وقوله: (يا عليم): يعني يا ذا العلم، كأنه يقول: اعلم أنه أعيا الورئ بالنص.

\* \* \*

## رَفِعَ عِس (لرَّحِيُّ (الْفِخَّرِيُّ (أَسِلَكُمَ (الْفِرْرُ (الِفِرْدُى كِسِ

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٢ ٤ ـ وليس في طوق الورى من أصله أن يستطيعوا سورة من مثله

## الشرح

قوله: (وليس في طوق) بمعنى طاقة الورى، و(الورى) الخلق.

وقوله: (ليس في طوق الورى من أصله) فيه إشارة إلى رد قول من يقول: إن الورئ لا يستطيعون مثله بالصِّرفة، يعني أن الله صرفهم عن أن يأتوا عمثله، أما في الأصل فإنهم قادرون على أن يأتوا عمثله.

ولا شك أن هذا القول قول باطل؛ وذلك لأن القرآن كلام الله، وكلام الله صفة من صفاته، وإذا كانت جميع صفات الله لا يمكن أن يتصف بمثلها المخلوق فكذلك الكلام لا يمكن أن يأتي بمثله المخلوق، وليس ذلك لأن الله صرفهم عن معارضته، بل لأنهم عاجزون من أصله لا يستطيعون أن يأتوا بمثل هذا القرآن.

وعلى فرض أن الله صرفهم فإن صرف الله عن معارضته دليل على أن القرآن حق، وإلا لسلط الله عليه من يعارضه، لكن هذا القول كما مر ضعيف، والذين أنكروه وقالوا: إن إعجاز القرآن ليس بالصرفة، قالوا: لأنه لو كان بالصرفة لكان في استطاعة الخلق أن يأتوا بمثله، فلا يكون آية، ولكن يرد عليهم في ذلك بأن القرآن لو كان آية بالصرفة كان آية من وجه آخر، وهو أن الله لم يسلطهم على معارضته بل منعهم.

لكننا قلنا من الأصل: إن هذا القول ضعيف، والصحيح الذي لا شك

فيه أن الخلق عاجزون عن معارضة القرآن، وأن يأتوا بمثله، لا لأنهم صرفوا عن ذلك ومنعوا منه قَدَراً، ولكن لأنهم عاجزون من الأصل، لأن القرآن كلام الله صفته، وصفات الله لا يمكن أن يشابهها صفات.

قال المؤلف رحمه الله: (أن يستطيعوا سورة من مثله) قال بعض العلماء رحمهم الله: بل أن يستطيعوا آية من مثله، وقالوا: إن الله سبحانه وتعالى تحدى الخلق بأربعة وجوه: أن يأتوا بمثل القرآن كله، أو بعشر سور منه، أو بسورة، أو بحديث؛ والحديث يشمل ما دون السورة.

فبالقرآن كله في قوله تعالى: ﴿ قُل لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِه ﴾ [الإسراء: ٨٨] ، وبعشر سور في قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مَثْلِهِ مُفْتَرِيَاتٍ ﴾ [هود: ١٣] ، وبسورة في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مَن مَثْلِه ﴾ [البقرة: ٣٣] ، وبما دون السورة في قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوّلُهُ بَلَ لا يُؤْمَنُونَ ﴿ ٣٣] فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِن كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ [الطور: ٣٣، ٣٤].

وخلاصة ما ذكره المؤلف رحمه الله: أننا نؤمن بأن ما نزل به جبريل من عند الله كلام الله عز وجل، لكن القول بأنه قديم ليس بصحيح (۱)، ولا يجوز أن نقول به؛ لأنه مخالف للقرآن. ثم إننا نؤمن بأن هذا القرآن لا يكن لأحد أن يأتي بمثله من الأصل؛ لأنه صفة الله، وصفة الله لا يكن أن يتصف بها المخلوق، وليس ذلك لأن المخلوق يكن أن يقول مثله لكنه صرف، بل لأن

<sup>(</sup>۱) انظر ص ۲۱۵.

المخلوقين عاجزون عن أن يأتوا بمثله.

ونؤمن بأنه غير مخلوق؛ لأنه لو كان مخلوقاً لم يكن صفة من صفاته، ولو جاز أن يكون مخلوقاً لكان الخلق من صفات الله، ولكنت أنا وأنت صفة من صفات الله، والقمر صفة من صفات الله، والقمر صفة من صفات الله، وهكذا. . . ، ومعلوم أن هذا منكر ولم يقل به أحد، فلم يقل أحد إننا صفات الله إلا من قال بوحدة الوجود، وهؤلاء معروف أنهم ملحدون.

إذاً فهو غير مخلوق؛ لأنه صفة من صفات الله، وصفات الله غير مخلوقة، ولو جاز أن نسمي القرآن صفة من صفات الله ومخلوقاً، لجاز أن نسمي كل مخلوق بأنه صفة من صفات الله، يقول العلماء: (منه بدأ). منه: أي من الله بدأ، فلم يبتدئه أحد قبله، وإذا كان منه بدأ فهو كلامه، يرجع إليه.

فإن قال قائل: أليس الله يقول: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَمَا هُو بِقَوْلُ شَاعِرٍ ﴾ [الحاقة: ٤٠، ٤٠] ، فنسبه إلى محمد على الله تعالى نسبه إلى محمد الله نسبه في آية أخرى إلى إلى محمد لأنه مبلّغ، والدليل على هذا أن الله نسبه في آية أخرى إلى جبريل، ومعلوم أن الكلام الواحد لا يصدر من متكلمين، فإذا نسبه إلى محمد على وإلى جبريل فباعتبار أنهما قاما بتبليغه؛ جبريل بلغه إلى الرسول على والرسول بلغه إلى الأمة.

(ثم إليه يعود) ، ومعنى إليه يعود على وجهين: الوجه الأول: إليه يعود وصفاً فلا يوصف به غيره.

والوجه الثاني: إليه يعود في آخر الزمان؛ حيث جاء في الآثار أن هذا القرآن ينزع من صدور الناس ومن بطون المصاحف، حتى يصبح الناس وليس بين أيديهم قرآن، وليس في صدورهم قرآن، كما أن الكعبة تهدم وتمحى من الأرض، وذلك فيما إذا أعرض الناس عن ذلك القرآن إعراضاً كلياً، فإن الله تعالى يغار على كلامه أن يبقى بين أناس معرضين عنه إعراضاً كلياً، والكعبة أيضاً لا يسلط الله عليها أحداً إلا إذا لم يقم أهلها بما يجب لها من التعظيم، فإن الله يسلط عليها الرجل الحبشي فينقضها حجراً حجراً حتى تُلقى في البحر(۱) ـ نسأل الله العافية ـ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الحج، باب هدم الكعبة، رقم (١٥٩٥).

رَفْعُ بعبن (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (لِيْرُوون مِرْسَى (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (لِيْرُوون مِرْسَى

تم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

**٢٤.** وليس ربنا بجوهر ولا عرض ولا جسم تعالى ذو العلا

٤٤ سبحانه قد استوى كما ورد من غير كيف قد تعالى أن يحد

## الشرح

هذا الكلام من المؤلف رحمه الله يحتمل وجهين:

الوجه الأول: ولسنا نقول: ـ ربنا ـ جوهراً أو عرضاً أو جسماً، يعني لا نقول بذلك بل نسكت، وهذا الوجه صحيح، يعني لا يجوز لنا أن ننفي أن الله جوهر أو عرض أو جسم، كما لا يجوز لنا أن نثبت ذلك؛ لأنه لم يرد في القرآن ولا السنة إثبات ذلك ولا نفيه، والمعتمد في صفات الله هو الكتاب والسنة، فإذا لم يرد فيهما إثبات ولا نفي وجب علينا أن لا نقول بالإثبات ولا بالنفي.

الوجه الثاني لكلام المؤلف: نفي الجوهر لا نفي القول به، وعلى هذا الوجه يكون معناه القول بنفي الجوهر.

والفرق بين الوجهين ظاهر.

فقول المؤلف رحمه الله: (وليس ربنا بجوهر) يحتمل أن المعنى لا نقول إن ربنا ليس بجوهر أو إنه جوهر، يعني: لا نقول لا هذا ولا هذا، وهذا المعنى صحيح؛ لأن ذلك لم يرد في الكتاب ولا في السنة، ويحتمل أن يكون معنى كلامه: إن الله ليس بجوهر، فحينئذ أثبت قوله وهو: نفى الجوهر،

يعني أن الله ليس بجوهر..

أما الوجه الأول وهو نفي القول بأنه جوهر فهذا صحيح؛ لأنه ليس لنا أن نقول: إنه جوهر، ولا أن نقول: إنه ليس بجوهر.

وأما الوجه الثاني وهو القول بأنه ليس بجوهر فهذا غير صحيح.

وهو ظاهر كلام المؤلف، فالمؤلف ـ رحمه الله ـ يرى أن من عقيدة أهل السنة والجماعة أنهم يقولون: إن الله ليس بجوهر ولا عرض ولا جسم، ولا شك أن هذا النفي ليس بصحيح، ولم يقل أهل السنة بذلك، وليس هذا مذهبهم الأنهم لا يجزمون بنفي شيء أو إثباته إلا بدليل، وهذا ليس فيه دليل، لا إثباتاً ولا نفياً.

والجوهر: هو ما قام بنفسه، والعرض: هو ما قام بغيره، والجسم: يعني ما له تمثال ، يعنى أنه شيء ملموس أو قائم مجسم .

فالمؤلف رحمه الله يرئ أن من عقيدتنا أن ننفي هذه الثلاثة عن الله عز وجل، ولكن هذا ليس بصحيح وليس من مذهب أهل السنة والجماعة، وذلك أن هذه الألفاظ ألفاظ حادثة، لم تكن معروفة عند السلف، فلا يوجد في أقوال السلف قول يقول: إن الله جسم ولا أنه ليس بجسم، ولا أن الله عرض ولا أنه ليس بجوهر، لا في عرض ولا في السنة ولا في كلام السلف.

لكن المتكلمين لما حدثت فتنتهم صاروا يذكرون هذه الكلمات للتوصل بنفيها إلى نفي الصفات عن الله ، فمثلاً يقولون: النزول لا يكون إلا بجسم والله تعالى ليس بجسم، وإذا انتفى الملزوم انتفى اللازم، إذاً لا ينزل الله إلى

السماء الدنيا. كذلك الاستواء على العرش حقيقة يستلزم أن يكون الله جسما، والله تعالى ليس بجسم، إذاً فننفي استواء الله على العرش، وهكذا أتى المتكلمون بمثل هذه العبارات ليتوصلوا بها إلى نفي صفات الله عز وجل، وإلا فليس لهم غرض في نفي هذا أو إثباته إلا هذه المسألة.

ولما كانت هذه الكلمات غير موجودة لا في القرآن ولا في السنة ولا في كلام الصحابة لا نفياً ولا إثباتاً، فالواجب علينا أن نتوقف فلا ننفي أن الله جسم ولا نثبته، ولا أن الله عرض ولا نثبته، ولا أن الله جوهر ولا نثبته، بل نسكت ونستفصل في المعنى، فنقول لمن نفئ أن يكون الله جسماً: إن أردت بالجسم ما كان حادثاً مركباً من أجزاء وأعضاء فنحن معك في نفيك، فالله ليس بحادث، ولامركب من أعضاء وأجزاء بحيث يجوز أن يُفقد شيء منها، لكن لا ننفي الجسم، بل نقول إن الله منزه عز وجل عن أن يكون له أبعاض كأبعاض المخلوقين، بحيث يكون جسماً مركباً منها، ويُفقد بعضها مع بقاء الأصل وما أشبه ذلك.

وإن أردت بالجسم الذات الموصوفة بالصفات اللائقة بها، فهذا حق نثبته، ولا يجوز لنا أن ننفيه، لكن مع ذلك لا نقول: إن الله جسم حتى إن أردنا هذا المعنى؛ لأن لفظ الجسم لم يرد في القرآن ولا في السنة، لا إثباتاً ولا نفياً؛ ولأن إثبات الجسم إن أثبتناه مستلزم للتشبيه على رأي بعض الناس، وإن نفيناه فهو مستلزم للتعطيل على رأي آخرين، إذاً فلا نثبته ولا ننفيه.

وهذه هي العقيدة السليمة: أن لا نثبت باللفظ أن الله جسم أو ليس بجسم، بل نسكت، فما دام الله قد سكت عنه، ورسوله سكت عنه، والصحابة سكتوا عنه، فنسكت فلانثبت ولاننفى، لكن نؤمن بأن لله ذاتاً

موصوفة بالصفات اللائقة بها، وأن الله تعالى يقبض، ويبسط، ويأخذ بيمينه الصدقة، ويربيها، وينزل، ويأتي، فيجب علينا أن نؤمن بهذا، وما وراء ذلك فلا نتعرض له.

قوله: (تعالى ذو العلا) تعالى: أي ترفع عن كل ما لا يليق به ترفعاً معنوياً، وترفع بذاته ترفعاً حسياً، فهو سبحانه وتعالى متعال حساً ووصفاً عن كل نقص، قال الله تعالى: ﴿رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ ﴾ [غانر: ١٥].

وقوله: (سبحانه) أي تنزيها له عن أن يكون جسما أو جوهراً أو عرضاً، وهذا التنزيه ينبغي التنزه منه لا الاتصاف به ؛ لأنه كما سبق: لا يجوز لنا أن نثبت ولا أن ننفي، ونفينا ذلك عن الله وادعاء أن ذلك تنزيه خطأ، فقول المؤلف: (سبحانه) أي تنزيها له عن أن يوصف بهذه الصفات، فالتنزيه أن يُزه الله عما لا يليق به، لا أن يُؤتئ بألفاظ مجملة وينزه الله عنها.

ثم قال: (قد استوى كما ورد من غير كيف). ولم يذكر المؤلف رحمه الله متعلق الاستواء، لكن من المعلوم أن المراد: استوى على العرش كما ورد.

وقد ذكر الله سبحانه وتعالى الاستواء على العرش في سبعة مواضع من كتابه؛ ففي سورة الأعراف قال: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي ستَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الاعراف: ٥٤]، وفي سورة يونس: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي ستَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [يونس: ﴿إِنَّ رَبِّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي ستَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [يونس: ٣]، وفي سورة الرعد ﴿ اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، والخامس في سورة السجدة ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي

ستّة أيَّام ثُمُّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [السجدة: ٤] ، والسادس في سورة الفرقان ﴿ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [السجدة: ٤] ، والسادس في سورة الفرقان ﴿ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ الحديد ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الحديد: ٤] .

ففي سبعة مواضع ذكر الله سبحانه وتعالى الاستواء على العرش نصاً صريحاً واضحاً، فأضاف الاستواء على العرش «بعلى» الدالة على العلو، كما قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مَعَكَ عَلَى الْفُلْكِ ﴾ [المومنون: ٢٨]، أي علوت عليه واستقررت عليه، وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مَنَ الْفُلْكِ وَالأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ (١٢) لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِهِ ﴾ [الزحرف: ١٢، ١٣]، أي تعلوا عليها وتستقروا عليها.

والاستواء يرد في اللغة العربية على أربعة وجوه: مطلق، ومقيد بإلى، ومقيد بعلى، ومقيد بالواو.

١ فإذا كان مطلقاً فالمراد به الكمال، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَىٰ ﴾ [القصص: ١٤]، أي كَمُل.

٢. وإذا ورد مقروناً بإلى صار معناه: الانتهاء إلى الشيء في كمال،
 كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتُوكَ إِلَى السَّمَاء وَهِيَ دُخَانٌ ﴾ [فصلت: ١١] .

٣ـ وإذا كان مقيداً بعلى كان معناه العلو والاستقرار، كالآيات التي سبق أن ذكرناها في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ اسْتُوكَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ .

٤. وإذا اقترن بالواو صار معناه المساواة كقولهم: استوى الماء والخشبة: أي ساوى الماء الخشبة.

واستوى على العرش في جميع مواقعها في اللغة العربية لا تقتضي إلا العلو والاستقرار. فمن أصول أهل السنة والجماعة الإيمان بأن الله تعالى استوى على عرشه، أي علا عليه واستقر عليه علواً واستقراراً يليق بجلاله عز وجل، لا يماثل استواء الإنسان على البعير، أو على الفلك.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (كماوره) ويجوز أن تكون الكاف للتشبيه يعني استواءً كالوارد، والوارد في استوائه أنه استواء يليق بجلاله. ويحتمل أن تكون الكاف للتعليل، أي استوى لأنه ورد في كتاب الله، والكاف تأتي للتعليل كما قال ابن مالك:

شبه بكاف وبها التعليل قد يُعنى

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٨]، على أحد الوجهين: أي لهدايته إياكم، وقوله: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً ﴾ [البقرة: ١٥١]، وفي حديث التشهد: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم» (١٠).

وعلى كل حال فإن مراد المؤلف بهذا أن نؤمن بأن الله استوى على العرش استواءً يليق بجلاله، ومعنى استوى عليه: أي علا واستقر، وأما بالنسبة لكيفية هذا الاستواء فإنه يقول: (من غير كيف) والمراد بقوله: (من غير كيف) أي من غير تكييف، وليس المراد من غير كيفية؛ لأننا نعلم أن الله استوى على العرش على كيفية يعلمها ونحن لا نعلمها، ولا يصح أن يراد بذلك نفي الكيفية، لأننا إذا نفينا الكيفية نفينا الأصل؛ إذ ما من شيء يكون

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى ﴿واتخذ الله إبراهيم خليلاً﴾، رقم (٣٣٧٠)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي ﷺ، رقم (٤٠٦).

إلا وله كيفية ، ولكن المنفي هو التكييف.

وعلى هذا يجب أن نصرف كلام المؤلف رحمه الله إن كان ظاهره خلاف ذلك إلى هذا المعنى ونقول من غير كيف: أي من غير تكييف.

وهذا الذي ذكره المؤلف رحمه الله هو الذي عليه أئمة السلف، فإن مالكاً رحمه الله سُئل وهو في مجلسه، فقال له قائل: يا أبا عبد الله، ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرُّشِ اسْتَوَىٰ ﴾ كيف استوىٰ ؟ فسأله عن الكيفية، فأطرق رحمه الله برأسه حتى علاه العرق، من شدة وقع السؤال على قلبه، ثم رفع رأسه وقال: يا هذا، الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وما أراك إلا مبتدعاً، ثم أمر به فأخرج (۱).

وهكذا ينبغي لأهل العلم إذا رأوا في صفوفهم مبتدعاً أن يطردوه عن صفوفهم؛ لأن المبتدع وجوده في أهل السنة شر؛ لأن البدعة مرض كالسرطان لا يرجئ برؤه إلا أن يشاء الله، وقوله: إلا مبتدعاً، يحتمل أنه أراد: إلا مبتدعاً بهذا السؤال، أو: إلا أنك من أهل البدع؛ لأن أهل البدع هم الذين يكون ديدنهم السؤال عن المشتبهات من أجل التشويش على الناس، وأيًا كان المعنى فهو يدل على أن من هدي السلف طرد المبتدعين عن صفوف المتعلمين، وهكذا ينبغي أن يطردوا عن المجتمع كله، وأن يُضيق النطاق عليهم حتى لا تنتشر بدعهم، ولا يقال: كل إنسان حر، بل يقال: إنه حر لكن في حدود الشرع، أما إذا خالف الشرع فإنه يجب أن يُصيق عليه، ويُبين له الحق، فإن رجع إليه فذاك، وإلا عومل بما تقتضيه بدعته، من عليه، ويُبين له الحق، فإن رجع إليه فذاك، وإلا عومل بما تقتضيه بدعته، من

<sup>(</sup>١) انظر شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي ٣/ ٣٩٨.

تكفير أو تفسيق.

إذاً معنى الاستواء على العرش هو العلو عليه، لكنه علو خاص بالعرش ليس كالعلو المطلق على جميع الكون، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ ١٠٠ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾.

فالله تعالى عال علواً مطلقاً على جميع الكون، ويمكننا أن نضرب مثلاً يُبين الفرق بين العلوالعام والعلو الخاص: فلو أن رجلاً على السطح على السرير، كان علوه على السرير علواً خاصاً، وعلوه على ما تحت السقف علواً عاماً. فالاستواء على العرش أخص من مطلق العلو الشامل لجميع الكون، ولذلك نقول: إن الله تعالى علا على الأرض وعلى السماء، ولا نقول: استوى على الأرض أو على السماء.

وفي الاستواء عدة مباحث:

المبحث الأول: أن الاستواء بمعنى العلو لكنه علو خاص. وسبق الكلام على هذا المبحث.

المبحث الثاني: على أي كيفية كان الاستواء؟

الجواب: الله أعلم بها، له كيفية لكننا لا نعلمها، وحينئذ لا يحل لنا البحث فيها لا سؤالاً ولا إجابة والله تعالى قد أخبرنا بأنه استوى ولم يخبرنا كيف استوى، وعلى هذا فلا يمكننا أن نعرف ذلك لأنه من أمور الغيب، والله يقول: ﴿ وَلا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦]، ويقول تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَمْ يُنزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الإعراف: ٣٣]، فلو باللّه مَا لَمْ يُنزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الإعراف: ٣٣]، فلو

سألنا سائل وقال: كيف استوى الله على العرش؟

فإننا نقول: إن هذا السؤال لا يجوز. ولو كان لنا في معرفة هذا خير لبينه الله لنا، ولا يمكن أن ندرك هذا؛ لأن كيفية صفات الله أعظم من أن تحيط بها عقولنا.

المبحث الثالث: هل استوى الله على العرش بمماسة أو بغير مماسة؟

الجواب أن نقول في هذا كما قلنا في الأول: السؤال عن هذا بدعة وليس لنا أن نقول بمماسة أو غير مماسة، بل نقول: استوى، ولا نتجاوز القرآن والحديث؛ لأن هذه الأمور الغيبية لا يجوز للإنسان أن يسأل عن شيء إلا عن معناها فقط، أما عن كيفيتها وما زاد عن المعنى فلا يحل لنا أن نبحث فيه؛ لا سؤالاً ولا إجابة.

ولهذا نقول: لقد أخطأ بعض العلماء الذين قالوا: إن الله استوى على العرش بدون مماسة، وأنه ليس لهم الحق أن يقولوا بمماسة أو بدون مماسة؛ لأن ذلك لم يرد، بل ندع هذا وليسعنا ما وسع الصحابة الذين هم أحرص منا على العلم، وأشد منا تعظيماً لله عز وجل. وعلى هذا فكلمة مماسة أو غير مماسة يجب أن تلغى وتحذف.

المبحث الرابع: هل نقول: إن الله استوى على العرش بذاته؟

والجواب على ذلك: أن كلمة بذاته ليس لنا فيها حاجة؛ لأن كل فعل أضافه الله إلى نفسه فهو إلى ذاته لا شك، ولهذا لا يقال: إن الله خلق السموات بذاته؛ لأنه هو نفسه الذي خلق السموات، ولا يقال: ينزل إلى السماء الدنيا بذاته، فما دام الفعل مضافاً إلى الله فهو صادر منه.

لكن ورد في كلام بعض السلف قولهم: إن الله استوى على العرش ، بذاته ومرادهم بهذا الرد على قول من قال: إن الله استولى على العرش ، كما قالوا: إن الله تعالى عال بذاته ؛ رداً على قول من يقول: إن الله عال بصفاته لا بذاته ، وإلا فإن القاعدة التي ليس فيها إشكال أن كل شيء أضافه الله إلى نفسه فهو إليه نفسه . فلا حاجة أن نقول: استوى على العرش بذاته ؛ لأن الله قال: ﴿اسْتُوى عَلَى الْعُرْشِ ﴾أي نفسه ، لكن إذا جاء أحد يشكك ويقول: إن استوى بعني استولى ، وليس هناك استواء ذاتي ، حينئذ نضطر إلى أن نقول: بذاته .

كذلك ينزل إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، فلا نزيد ونقول: ينزل بذاته وليس هناك حاجة لأن نزيد: بذاته ولأن الله أضاف النزول إليه نفسه، فإذا قال: ينزل إلى السماء الدنيا، يعني هو نفسه ينزل، وليس هناك حاجة أن نقول: بذاته، لكن لما قال المعطلون: ينزل أمره، احتاج أهل السنة أن يقولوا: إنه ينزل بذاته، يعني: ينزل ذاته، هذا قصدهم.

فلهذا نقول: استوى على العرش بذاته، لا حاجة إليها؛ لأنها معلومة بمجرد إضافة الفعل إلى الله .

المبحث الخامس: هل يجوز أن نفسر الاستواء بالاستيلاء كما قاله أهل التعطيل حيث قالوا: إن الله استوى على العرش أي استولى عليه، وليس معناه علا عليه؟

قالوا: لأننا لو قلنا: إن استوى على العرش أي علا عليه لزم أن يكون الله محدوداً، يعني له حد، ويُقال: إن امرأة الجهم بن صفوان قدمت البصرة، فقيل لها: إن الله استوى على العرش، فقالت متعجبة منكرة:

محدود على محدود! ولا شك أن القول بذلك كفر، يعني: إذا استوى على العرش لزم أن يكون محدوداً، ولزم أن يكون جسماً، والحد ممتنع، والجسمية على زعمهم - ممتنعة، فلهذا نقول استوى يتعين أن تكون بمعنى استولى .

ورداً عليهم نقول: إن هذا التأويل، بل هذا التحريف، خطأ من عدة وجوه:

الوجه الأول: إنه المخالف لظاهر اللفظ وإجماع السلف ؛ فظاهر اللفظ واستوى على النعرش اليس فيه استولى، والسلف أيضاً مجمعون على أن استوى بمعنى علا، فإن قال قائل: وما الدليل على إجماعهم؟ فإننا نقول: لأن هذا هو معنى استوى على الشيء في اللغة العربية، والسلف لغتهم عربية، ولو كان المراد بالآية سوى ما تقتضيه اللغة العربية لتكلموا به وبينوه، فلما لم يأت عنهم ما يخالف مقتضى اللغة العربية في هذه الكلمة، علم بأنهم يقولون فيها بمقتضى اللغة العربية، فهم مجمعون على أن استوى بمعنى علا على العرش واستقر.

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله في النونية أنه ورد عن السلف في ذلك أربعة معانٍ: علا واستقر وارتفع وصعد(١).

الوجه الناني: أننا إذا قلنا استوى بمعنى استولى؛ لزم أن يكون العرش قبل استواء الله عليه ملكاً لغيره، والله تعالى يقول: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي ستَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَرَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الاعراف: ٥٥]، فهل يكون قبل ذلك لغير الله؟! هذا لا شك أنه معنى باطل، لا يمكن أن يقول به قائل.

<sup>(</sup>١) انظر القصيدة النونية (١/ ٢٣٣)...

الوجه النالث: أننا لو قلنا: استوى بمعنى استولى، لصح أن يُقال: إنه استوى على الأرض، وعلى الشمس، وعلى القمر، وعلى السماء، وغير ذلك مما هو ملك لله، فإذا كان استوى بمعنى استولى، فالله مستوعلى كل شيء، ولا يمكن أن يقول بهذا قائل، وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم.

الوجه الرابع: أنه ليس في اللغة العربية أن استوىٰ تأتي بمعنى استولى، والقرآن نزل بلسان عربي مبين، وليس في موضع واحد من المواضع السبعة التي ذكر الله فيها الاستواء - أنه استولى على العرش، بل المواضع السبعة كلها جاءت على وتيرة واحدة: استوىٰ على العرش.

فإذا قالوا: عندنا دليل وهو قول القائل:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف أو دم مهراق ومعنى استوى بشر على العراق: أي استولى على العراق ، فالجواب على ذلك:

أولاً: إن هذا البيت قائله مجهول ولا يدرئ من قائله، ولا يكن أن يستدل على شيء من العقيدة المتعلقة بالله عز وجل ببيت شعر مجهول قائله، فالاحتجاج به مردود من الأصل.

ثانياً: أن نقول: لو ثبت أن قائله من العرب العرباء الذين لم تغيرهم اللكنة ولا العجمة، فإن المانع من جعل الاستواء هنا بمعنى العلو قرينة ظاهرة، وهو أن بشراً لم يكن يرتفع على العراق حتى يكون العراق تحته كالكرسي، فيكون لدينا قرينة تمنع من إرادة العلو، ولم توجد هذه القرينة في قوله تعالى: ﴿ اسْتُورَىٰ عَلَى الْعَرْشُ ﴾.

ثالثاً: أنه يمكن أن نجعل استوى في هذا البيت أيضاً بمعنى علا، فيكون قوله: "قد استوى بشر على العراق» أي قد علا على العراق لكنه علو معنوي، كقوله تعالى: ﴿ فَلا تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْم وَأَنتُمُ الأَعْلُونَ ﴾ [محمد: ٣٥] فليس معنى ﴿ وَأَنتُمُ الأَعْلُونَ ﴾ أننا فوق المشركين وعلى رؤوسهم، لكن هذا علو معنوي، فيكون استوى بشر على العراق: يعني علا عليه، لكن علوا معنوياً. هذا إن صبح أن قائل هذا البيت من العرب العرباء، مع أنه لم يصح، فبطل الاستدلال بهذا البيت على أن استوى بمعنى استولى.

إذاً فعقيدتنا التي ندين الله بها، ونسأل الله أن نكون عليها حتى نموت، هي أن استوى على العرش: أي علا عليه علواً خاصاً كما يليق بجلاله وعظمته، لا نكيفه، ولا غثله.

أما العرش فهو ذلك المخلوق العظيم الذي فوق جميع المخلوقات، واختصه الله تعالى لنفسه، وهو محيط بالكون كله، وقد ورد أن السموات السبع والأراضين السبع بالنسبة للكرسي الذي وسع السموات والأرض كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض، فالحلقة إذا ألقيت في فلاة من الأرض فإنها لا تمثل شيئاً بالنسبة إليها، ولا تنسب إليها، قال: "وإن فضل العرش على الكرسي كفضل الفلاة على هذه الحلقة»(۱). إذاً فالعرش لا يقدر قدره إلا الله عز وجل، ولا يمكن أن نتصور عظمة هذا العرش، ولهذا وصفه الله بأنه مجيد، وأنه عظيم؛ لأنه أكبر المخلوقات التي نعلمها، وأعلى المخلوقات التي نعلمها، وأعلى المخلوقات التي نعلمها، ولذلك هوعرش يليق بالله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) رواه محمد بن أبي شيبة في العرش (٥٨)، وابن مردويه كما في تفسير ابن كثير ١/ ٣٠٩، ٣١٠.

المبحث السادس: هل الله عز وجل باستوائه على العرش يكون العرش مقلاً له عاملاً له ، كما يستوي الإنسان منا على السرير؟

الجواب: لا، ليس كذلك، لأننا لو قلنا إنه حامل له كحمل السرير لأحدنا، لزم من هذا أن يكون محتاجاً إلى العرش، والله عز وجل مستغن عن كل شيء، وكل شيء محتاج إليه، فلا يمكن أن نقول إن العرش يقل الله أبداً.

فالله أعظم من أن يقله شيء من مخلوقاته، لكن هو الذي اختصه الله لنفسه بالاستواء فقط، وأما أن يقله، فلا لأننا لو قلنا بذلك لزم منه معنى فاسد لا يدل عليه القرآن، وهو احتياجه إليه كاحتياج الإنسان منا إلى السرير، ولهذا قال العلماء رحمهم الله: إن العرش لا يقل الله، بمعنى أنه ليس محتاجاً إليه كما يحتاج الإنسان منا إلى السرير، فالإنسان منا يحتاج إلى السرير ليجلس عليه، ولو أزيل من تحتنا لسقطنا.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (قد تعالى أن يحد) تعالى: يعني ترفع وتباعد عن الحد، (أن يحد): يعني: عن أن يحد، فأن وما دخلت عليه في تأويل مصدر منصوبة بنزع الخافض؛ لأن نزع الخافض مع أن وإن مطرد، كما قال ابن مالك رحمه الله:

نسق اللَّهُ وَفَ مِنْ وَأَنْ يَطُّرِدُ مَع أَمْنِ لَبْسٍ كَعَجِبْتُ أَنْ يَدُوا وعلى كل حال فترتيب العبارة: تعالى عن أن يحد، أي تعالى عن الحد، ومعنى ذلك أن الله لا يحد.

وكلمة (الحد) من الألفاظ التي لم ترد في الكتاب ولا في السنة، فليس في الكتاب أن الله يحد، ولا أنه لا يحد، ولا في السنة أن الله يحد، ولا أنه

لا يحد.

وإذا كان كذلك فالواجب السكوت عن ذلك فلا يقال إنه يحد ولا إنه لا يحد، وليس هناك ضرورة أن نقول: إنه يحد أو لا يحد، ولو كان من الضروري أن نعتقد أن الله يحد أو لا يحد لبينه الله تعالى أو بينته السنة ؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ بَبْيَانًا لَكُلُ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩].

ولذلك اختلف كلام من تكلم به من السلف في: هل الله يحد أو لا يحد؟ فمنهم من أنكر الحد وقال: إنه لا يجوز أن نقول إن الله محدود، ومنهم من قال: يجب أن نقول إن الله محدود، وأن له حداً. ولكن يجب أن نعلم أن الخلاف يكاد يكون لفظياً؛ لأنه يختلف باختلاف معنى الحد المثبت والمنفي.

فمن قال: إن الله محدود أراد أنه بائن من الخلق ومحاد لهم ليس داخلاً فيهم ولا هم داخلون فيه، كما نقول: هذه أرض فلان، وهذه أرض فلان، كل واحدة منهما محدودة عن الأخرى، أي بينهما حد، فمن أثبت الحد أراد به هذا المعنى: أي أن الله تعالى منفصل بائن عن الخلق ليس حالاً فيهم ولا الخلق حالون فيه، وهذا المعنى صحيح.

ومن قال: إنه غير محدود أراد أن الله تعالى أكبر من أن يحد، ولا يحده شيء من مخلوقاته، فقد وسع كرسيه شيء من مخلوقاته، فقد وسع كرسيه السموات والأرض، ولا يمكن أن يحده شيء من المخلوقات وهذا المعنى صحيح، وكل السلف متفقون على هذا، وعليه فيكون الخلاف بينهم لفظياً بحسب هذا التفصيل.

فقول المؤلف رحمه الله: (قد تعالى أن يحد) يدل على أن المؤلف عمن ينكر أن يوصف الله بالحد، فيحمل كلامه على أن المراد بالحد: الحد الحاصر الذي يحصر الله عز وجل، فإن الله تعالى ـ بهذا المعنى ـ غير محدود، فالله واسع عليم وسع كرسيه السموات والأرض، والسموات والأرضين كلها في كف الرحمن عز وجل كخردلة في كف أحدنا، وهذا على سبيل التقريب، وإلا فما بين الخالق والمخلوق أعظم عما بين كف الإنسان والخردلة، وعلى كل حال فإن المؤلف أراد بنفي الحد هنا الحد الذي يحصر الله عز وجل، ولم يرد الحد الذي يجعله بائناً من الخلق، فإن الحد الذي يراد به بينونة الله من خلقه أمر ثابت واجب اعتقاده.

علىٰ أننا كما قلنا: إن الكلام في الحد إثباتاً ونفياً من الأمور التي ينبغي السكوت عنها؛ لأنها لم ترد في القرآن ولا في السنة لكن إذا ابتلينا وجب أن نفصل.

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

كذاك لا ينفك عن صفاته

20 فلا يحيط علمنا بذاته

## الشرح

قوله: (فلا يحيط علمنا بذاته) هذا مما يدل على أنه أراد بقوله: (قد تعالى أن يحد) أنه لا يمكن أن يكون محصوراً، يُحاط به، ولهذا قال: (فلا يحيط علمنا بذاته)، فذات الله سبحانه وتعالى لا يمكن أن يحيط بها العلم، وإذا كان الحس لا يحيط بها فالعلم من باب أولى، قال الله تعالى: ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾[الانعام: ١٠٣]، فإذا كان البصر لا يدرك الله مع مشاهدته له، فكذلك العلم المبنى على مجرد التخيل والتصور لا يمكن أن يحيط بالله عز وجل؛ لأن الله أكبر وأعظم من كل شيء تقدره ـ مهما قدرت ـ فالله أعظم، ومهما قدرت فأنت كاذب في تقديرك ؟ لأن الله يقول: ﴿ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠]، فكل ما يقدره ذهنك من تصور في ذات الله عز وجل فإنه كذب، والله أعظم وأجل، ولهذا نهيئ بعض السلف أن يفكر الإنسان في ذات الله، وقال: إنما التفكر في آيات الله، قال تعالىٰ: ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [آل عمران: ١٩١]، ولم تأت آية ـ ولا حديث ـ تحثنا على أن نتفكر في الله نفسه، فالتفكر إنما يكون في آياته، وفي أسمائه، وفي صفاته، أما في ذاته فلا؛ لأنه مهما كان الأمر فلا يمكن أن تصل إلى نتيجة إلا إلى نتيجة محرمة، وهي أن تتصور مثالاً ليس لك به علم، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ به علْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

إذاً: دع التفكر في هذا، وتفكر في أسمائه؛ ومعنى كل اسم، وما يتضمنه من صفة، وتفكر أيضاً في آياته، وما تدل عليه؛ والشمس والقمر، واختلاف الليل والنهار، ومداولة الأيام بين الناس، وما أشبه ذلك، أما أن تجعل ذات الله عز وجل هي محط التفكير فهذا خطأ وضلال؛ لأنه مهما كان لا يمكن أن تدركها، ولهذا قال:

فلا يحيط علمنا بذاته كذاك لا ينفك عن صفاته

لما بين المؤلف رحمه الله أنه لا يحيط علمنا بذاته، وذلك قد يوهم ألا نتحدث عن الصفات كما أننا لا نتحدث عن الذات، قال: (كذاك لا ينفك عن صفاته): أي لم يزل ولا يزال متصفاً بصفات الكمال، وإذا كان متصفا بصفات الكمال فلنا أن نبحث عن الصفة من حيث المعنى، لا من حيث الكيفية والكنه التي هي عليه؛ لأن هذا غير مدرك لنا، لكن من حيث المعنى لنا أن نبحث عن الصفة؛ عن معنى الرحمة، ومعنى العزة، ومعنى الحكمة، وغيرها.

على أن قول المؤلف رحمه الله: (كذاك لا ينفك عن صفاته) فيه شيء من الإجمال يحتاج إلى تفصيل، وذلك أن صفات الله عز وجل تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول: قسم لازم لذاته لا ينفك عنه أبداً، وهذا ما يُعرف عند العلماء رحمهم الله بالصفات الذاتية، مثل العلم، والقدرة، والحكمة، والعزة، وغيرها.

كذلك أيضاً لا ينفك عن الصفات الخبرية التي مسماها بالنسبة لنا أبعاض

وأجزاء، مثل اليد، فاليد صفة ثبتت بالخبر، ولولا الخبر لم يهتد العقل إليها إطلاقاً، بخلاف القدرة، والقدرة ثبتت بالنص، وثبتت أيضاً بالعقل، حيث إن العقل يهتدي إلى أن الله لابد أن يكون قادراً، أما اليد فلا يثبت العقل ذلك إلا بعد ورود الشرع به، وهذه تسمى صفات خبرية، يعني أن مدارها على الخبر المحض، وليس للعقل فيها مجال إطلاقاً.

وهذه الصفات هي التي مسماها أبعاض وأجزاء بالنسبة لنا، فاليد بالنسبة لنا جزء منا وبعض، لكن لا يجوز أن نقول إنها بالنسبة للخالق بعض وجزء؛ لأن البعض أو الجزء هو ما صح انفصاله عن الكل، ومعلوم أن صفات الله تعالى كاليد والقدم لا يمكن أن يتصور فيها أو أن يحكم فيها بجواز الانفصال، إذا فلا يصح أن نطلق عليها أنها بعض من الله أو جزء من الله. بل نقول: إنها صفة من صفات الله الذاتية أخبر الله بها عن نفسه فوجب علينا قبولها والإيمان بها.

القسم الثاني: صفات فعلية: وهذه باعتبار الجنس - أي جنس الفعل - صفة ذاتية؛ لأن الله لم يزل ولا يزال فعالاً سبحانه وتعالى، أفعاله لا تنقضي، وكذلك أقواله، قال تعالى: ﴿قُل لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلمَاتِ رَبِي لَنفِدَ الْبَحْرُ قَلْل أَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلمَاتِ رَبِي لَنفِدَ الْبَحْرُ قَلْل أَنْ تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِي وَلَوْ جَنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴾ [الكهف: ١٠٩]، لكن آحاد الفعل أو نوع الفعل؛ ينفك الله عنه؛ يعني: ليس لازماً لذاته.

مثال ذلك: النزول إلى السماء الدنيا، فهذا نوع وآحاد، نوع: لأنه لم يثبت له نظير قبل خلق السماء، وآحاد: لأنه يتجدد كل ليلة، فالأفعال نوعها قد يكون حادثاً، وآحادها قد تكون حادثة، لكن جنسها أزلي أبدي، يعني أن الله لم يزل ولا يزال فعالاً، فالنزول فعل نوعه حادث، وأفراده كل للة آحاد.

كذلك الاستواء على العرش أيضاً باعتبار أصل الفعل صفة ذاتية ، وباعتبار النوع فهو حادث ، وذلك لأنه لم يكن إلا بعد خلق العرش ، فيكون الاستواء صفة فعلية ، أما أن يكون صفة آحادية فلا نستطيع أن نقول بذلك ؛ لأن الاستواء على العرش ثابت ، ولا يمكن أن نقول : إن الله قد لا يستوي على العرش ، لأننا ليس عندنا علم بهذا الشيء ، بخلاف النزول إلى السماء الدنيا ، فإنه لما كان مقيداً بزمن قلنا : إنه يحدث كل ثلث ليلة بالنسبة للسماء الدنيا .

إذاً قول المؤلف رحمه الله: (كذاك لا ينفك عن صفاته) يجب أن يحمل على الصفات الذاتية والصفات الخبرية، وعلى جنس الصفات الفعلية.



قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٢٤ ـ فكل ما قد جاء في الدليل فشابت من غير ما تمشيل

٧٤ ـ من رحمة ونحوها كوجهه

ویده وکل ما من نهیجه

## الشرح

قوله رحمه الله: 🗓

فكل ما قد جاء في الدليل فشابت من غير ما تمشيل

هذه قاعدة نافعة في باب الصفات، فكل ما جاء في الدليل فثابت، ولكن الدليل الذي يُعتمد عليه في صفات الله عز وجل هو الأثر فقط عند أهل السنة والجماعة، والأثر يتمثل في أمور ثلاثة: الكتاب والسنة وأقوال الصحابة، فهذه هي مصادر التلقى بالنسبة للصفات.

أما عند غير أهل السنة والجماعة فالدليل المعتمد عليه في هذا الباب هو العقل، وهذا مذهب الأشاعرة، والمعتزلة والجهمية وغيرهم، فيقولون: ما اقتضى العقل إثباته أثبتناه وإن لم يوجد في الكتاب والسنة ، وما اقتضى العقل نفيه نفيناه وإن وَجد في الكتاب والسنة .

وما لا يقتضي العقل إثباته ولا نفيه فأكثرهم نفاه؛ لعدم وجود الدليل المثبت، والأصل العدم فما دام العقل لم يثبته فيجب نفيه، وبعضهم توقف فيه لعدم الدليل المثبت والنافي، وقال: لا نثبت لعدم وجود الدليل المثبت، ولا ننفى لعدم وجود الدليل النافي، لكن الأكثر على النفي لقولهم: إذا لم يوجد دليل مثبت فالأصل عدم الثبوت؛ فننفيه.

وقوله: (فنابت) أي ما جاء فيه الدليل من كتاب الله وسنة رسوله على وأقوال الصحابة رضي الله عنهم فإنه ثابت، لا يجوز أن ننفيه لا تكذيباً ولا تحريفاً، وهذا الأخير يسمئ عندهم بالتأويل، وإن شئت فقل: لا تكذيباً ولا تأويلاً معنى التحريف.

فمثلاً الاستواء على العرش: هذا ثابت بالدليل، وهو قوله تعالى: 
﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، فلا يجوز أن ننفيه بتكذيب فنقول: إن الله لم يستو فهو كافر كفراً مخرجاً عن الملة الله لم يستو فهو كافر كفراً مخرجاً عن الملة لأنه مكذب، ولا يجوز أن ننفيه بتأويل يكون تحريفاً، فمن قال: إن الله استوى بمعنى استولى، فهذا أثبت الاستواء لكن حرف معناه، فنحن نثبته ولا نفيه لا تكذيباً ولا تأويلاً الذي حقيقته التحريف، وهذا هومعنى قول المؤلف: (فثابت) أي ثابت ثبوتاً حقيقياً لا تكذيب فيه ولا تحريف، والدليل على وجوب ثبوته من النقل والعقل.

أما النقل: فلأن الله أثبت هذه الأسماء والصفات في كتابه فقال: ﴿ وَلَلَّهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الاعراف: ١٨٠]، وقال: ﴿ وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو اللَّهُ اللَّهُ وَرُدُو اللَّهُ اللَّهُ وَالإَكْرَامِ ﴾ الرَّحْمَةِ ﴾ [الكهف: ٨٥]، وقال: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٧]، فأثبت الأسماء والصفات الخبرية والذاتية.

أما الدليل من العقل: فهو أن صفات الله عز وجل وأسماءه أمور خبرية غيبية لا مدخل للعقل في تفصيلها، فوجب الاعتماد فيها على النقل، فما أثبته النقل أثبتناه، وما نفاه نفيناه، وما سكت عنه توقفنا فيه، لا نثبت، ولا ننفى.

وقول المؤلف: (فثابت من غير ما تمثيل)؛ لما كان الثبوت قد يستلزم التمثيل، نفى هذا فقال: (من غير ما تمثيل) فلا نمثل، فنثبت لله وجهاً بدون تمثيل، وهكذا بقية الصفات.

والتمثيل قد دل على نفيه عن الله النقل والعقل:

فأما الدليل من النقل: فقد قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، وهذا نفي عام لا يماثله شيء في أي صفة من صفاته، وقال: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مريم: ٢٥]، وقال: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٧٤]، وقال: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٢٢]،

والآيات في هذا المعنى كثيرة كلها تدل على أن الله ليس له مثل، ولا يجوز أن يُجعل له مثل الأدلة الخبرية، ولا يجوز أن يُجعل له مثل للأدلة الطلبية.

وليلاحظ أن هناك نفياً للمماثلة ونهياً عن المماثلة ، فنفي المماثلة مثل قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ ، ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ ، والنهي عن التمثيل كقوله تعالى: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلّهِ الأَمْثَالَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا ﴾ .

وأما الدليل العقلي على امتناع التمثيل: أن الخالق مباين للمخلوق في ذاته ووجوده ومرتبته.

أما في ذاته: فإن كل أحد يعلم بأن الخالق ليس كالمخلوق، فالمخلوق خلق من مادة ومن عناصر مكونة يقوم بعضها ببعض، والخالق ليس كذلك، فليس من جنس الذهب ولا الحديد ولا

الزجاج ولا الرصاص ولا اللحم ولا التراب، فهومخالف لجميع الأجناس المخلوقة وليس من جنسهم.

كذلك أيضاً في الوجود: فالمخلوق وجوده ممكن والخالق وجوده واجب، وقلنا: المخلوق وجوده ممكن؛ لأنه يجوز عليه العدم، وكل ما نشأ من عدم فإنه يجوز عليه العدم، أما الخالق فوجوده أزلي أبدي.

وأما في المرتبة: فالخالق فاعل والمخلوق مفعول، والفاعل أكمل من المفعول، فلا يمكن أن يجعل البناء كالباني، فلا يجعل القصر كالذي بناه.

فلما كان الخالق مخالفاً للمخلوق في ذاته ووجوده ومرتبته لزم من ذلك أن يكون مخالفاً له في صفاته؛ لأن الاختلاف في الذات يستلزم الاختلاف في الصفات، ولهذا نقول: إن الله تعالى لا يماثله شيء من مخلوقاته سمعاً وعقلاً.

والحس يشهد بالمخالفة أيضاً؛ فالرب عز وجل إذا أراد شيئاً قال له: كن فيكون، والرب عز وجل كل المخلوقات في يده كخردلة في يد أحدنا. إذاً لا يمكن أن يكون مماثلاً للمخلوق.

كذلك أيضاً نشاهد أن الناس يدعون الله فيستجيب لهم بأمور لا يمكن أن يطيقها المخلوق، قال النبي عليه الصلاة والسلام: «اللهم أغننا»(١)، فنشأت السحابة وأمطرت قبل أن ينزل من المنبر، ولا يمكن للمخلوق أن يصنع ذلك. إذاً الحس يشهد بمخالفة المخلوق للخالق.

ولا يلزم من التماثل في الاسم أن يتماثل الشيء في الصفة، ولهذا نقول: للإنسان يد ورجل، وللثوريد ورجل، وللفيل يد ورجل، وللنمل يد

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٤٤.

ورجل، ولا يلزم من هذا التماثل في الاسم التماثل في الحقيقة، وكلٌ يعرف أن رجل الفيل ليست كرجل الذرة، وهذا في المخلوقات مع بعضها فكيف بالخالق؟! فتبين إذاً مخالفة الخالق للمخلوق بدليل السمع والعقل والحس.

قال المؤلف رحمه الله تعالى: (من رحمة)؛ فعقيدة أهل السنة والجماعة إثبات الرحمة لله وأنها صفة حقيقية يتصف الله بها حقاً، أما أهل التعطيل من الأشاعرة وغيرهم فقد أنكروا صفة الرحمة، لكنهم أنكروها إنكار تأويل وليس إنكار تكذيب، وسبق أن إنكار التكذيب كفر، وإنكار التأويل ليس بكفر، بل قد يعذر فيه الإنسان.

وهم يفسرون الرحمة، ويقولون: إن المراد بها أحد أمرين: إما الإحسان، وإما إرادة الإحسان.

فإذا فسروها بالإحسان فقد فسروها بمفعول منفصل عن الله، وليس من صفاته، وإذا فسروها بالإرادة فسروها بصفة يقررونها؛ لأنهم يثبتون لله سبع صفات، وهي: الحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والإرادة، والكلام.

فهم يثبتون الإرادة؛ ولذلك يفسرون الرحمة بإرادة الإحسان، فيقولون: الرحمن الرحيم: يعني المريد للإحسان، أو المحسن، فيفسرون الرحمة بلازمها ومقتضاها، ولا شك أن هذا تحريف.

والرد عليهم في ذلك بأن يقال: مادام أثبتم الإرادة فليس هناك ما يمنع أن تثبتوا الرحمة، وما زعمتم من أن الرحمة رقة ولين وضعف فالجواب عن هذا بأمرين:

الأول: منع أن تكون الرحمة دالة على الرقة واللين والضعف.

والثاني: لو قُدر أن هذا مقتضاها باعتبار رحمة المخلوق، فإن ذلك لن يكون مقتضاها باعتبار رحمة الخالق.

وقول المؤلف رحمه الله: (ونحوها). أي نحو الرحمة، ومثال ذلك الحكمة، فالحكمة صفة ثابتة لله عز وجل، والسلف وأهل السنة والجماعة يثبتونها لله تعالى ويرون أنها من أكمل الصفات.

والحكمة ممنوعة عند أهل التعطيل، حيث يقولون: إن الله ليس له حكمة، لا فيما شرع ولا فيما خلق؛ لأن الحكمة غرض، والله تعالى منزه عن الأغراض، ومنزه عن الأعراض، ومنزه عن الأعراض، ولذلك يقول القائل منهم في الثناء على الله: سبحان من تنزه عن الأعراض والأغراض والأبعاض. وهذا كلام مسجوع لكنه ممنوع، لأن المراد بقولهم: سبحان من تنزه عن الأعراض: يعني عن الحكمة، والأبعاض: يعنى عن اليد والوجه والعين وغيرها.

فهم ينكرون الحكمة ويقولون: إن الله لا يفعل الشيء لحكمة ، ولكنه لمجرد المشيئة ؛ إذا شاء أن يفعله فعله ، وإذا شاء أن لا يفعل فلا يفعل ، أما أن يكون لحكمة وغاية محمودة فهذا لا يمكن ؛ لأن الحكمة غرض ، والغرض فيه منفعة لصاحب الغرض أو دفع مضرة عنه ، والله سبحانه وتعالى لا يحتاج إلى جلب منفعة ولا إلى دفع مضرة .

ولا شك أن هذا القول من أنكر الأقوال، وفيه في الحقيقة سلب صفة عن الله من أجل الصفات وهي الحكمة، وعلى قولهم يكون الله تعالى قد

خلق السموات والأرض باطلاً، ويكون قد خلق الإنسان سُدى، وقد شرع الشرائع عبثاً، وكل هذا يكذبه القرآن، قال الله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥] ولو كان خلق الخلق لغير حكمة لكان عبثاً، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعبينَ حكمة لكان عبثاً، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعبينَ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِ وَلَكَنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الدخان: ٣٨، ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذَلِكَ ظَنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَويْلٌ للّذِينَ كَفَرُوا فَويْلٌ للّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾ [ص: ٢٧].

وإذا قدر أن الغرض جلب منفعة أو دفع مضرة فإن هذا بالنسبة للمخلوق، أما الخالق فليس كذلك، على أننا لا نرى أن هذا يكون مطرداً في المخلوق، فقد يريد الإنسان الشيء لجلب منفعة لغيره أو دفع مضرة عن غيره، فإن الإنسان لو وجد شخصاً غريقاً في الماء ونزل لإنقاذه فإنه لا يطلب منفعة مادية لذلك وإن كان له الأجر، والثواب في الآخرة، على أن أول وارد يرد على الإنسان في هذا إنقاذ أخيه، وقد يكون حين الإنقاذ لم يتصور ولم يفكر في الثواب، فيكون الغرض من ذلك دفع مضرة عن الغير.

ومع هذا نقول: لو سلمنا جدلاً أن الإنسان لا يريد بأفعاله وأقواله إلا ما يتعلق بمصلحته، من جلب منفعة أو دفع مضرة، فهذا بالنسبة للمخلوق.

أما الله عز وجل فإنه غني عن العباد، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧] فهو يفعل الشيء لا لمصلحته ولا لمنفعته ولا لدفع الضرر عنه ولكن للإحسان إلى المخلوق، والإحسان إلى الغير صفة مدح.

وبناء على ذلك فحكمة الله عز وجل متعلقة بفعله ومتعلقة بمفعوله، بفعله فلا ينسب إلى العبث؛ وبمفعوله بما يحسن به إلى الناس، من جلب المنفعة ودفع المضرة.

إذاً فنحن نثبت الحكمة لله عز وجل لا على أنه محتاج إلى جلب منفعة أو دفع مضرة، ولكن لأن فعله ليس بعبث وليس بباطل، وهو سبحانه وتعالى إنما يفعل الفعل لمصلحة العبد، فلهذا فنحن نثبت لله الحكمة.

والمنكرون للحكمة القائلون بأن فعله إنما هو لمجرد المشيئة، لهم شبهات، منها مثلاً قوله تعالى: ﴿ لا يُسْأَلُ عَمًا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ [الانباء: ٣٦]، ولكن هذا ليس فيه دليل:

أولاً: لأن الآية في إبطال ألوهية الأصنام، ومن خصائص ألوهية الأصنام أنها تُسأل إذا كانت ممن يتوجه إليه السؤال، أما الله فإنه لا يُسأل.

ثانياً: أن معنى الآية لا يُسأل عما يفعل سؤال مناقشة ، بحيث يمنع أو يؤذن له ؛ لأنه تام السلطان سبحانه وتعالى ، فله أن يفعل ما يشاء ، ولكن نحن نعلم أن فعله مقرون بالحكمة ، وليس في الآية ما يشير إلى أن فعل الله عز وجل ليس له حكمة ، بل في الآية ما يدل على كمال سلطانه ، وأنه لا أحد يسأله ، أو على كمال فعله وحكمته ، فلا نحتاج أن نسأل لماذا فعل ؟ لأننا نعلم أنه مافعل إلا لحكمة .

فالآية منزلة على أحد وجهين: إما أنه لا يُسأل عن فعله لكمال سلطانه؛ أو لا يسأل عن فعله لكمال حكمته، لكن غير الله يُسأل: لماذا فعلت؟ لأنه قد يفعل الشيء لغير حكمة، وقد يفعل الشيء لما يظنه حكمة وليس بحكمة، أما الله عز وجل فلا يفعل الشيء إلا لحكمة يعلم أنها

حكمة، وحينئذ لا يُسأل عما يفعل.

قال المؤلف رحمه الله: (كوجهه) فالوجه أيضاً من صفات الله، وقد أثبت الله لنفسه الوجه في عدة آيات، منها قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ آبَ وَيَنْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٦، ٢٧]، فأثبت الله لنفسه وجها، ووصف هذا الوجه بأنه ذو جلال وإكرام، أي ذو عظمة وبهاء وحُسن، (وذو إكرام) أي يُكرَم ويُكرِم سبحانه وتعالى.

وأما «ذي» في الآية الثانية فهي صفة للرب تعالى وليست صفة للاسم؛ لأن الاسم لا يوصف، فهو صفة للذات وليس صفة للاسم، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ فقال: ربك ذي الجلال، وهذا يعني أنه لا يصح أن يوصف الاسم بأنه ذو جلال وإكرام، فالاسم اسم مسمى، بخلاف الوجه.

وقال الله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ [الفصص: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمْ ﴾ [الرعد: ٢٢]، والآيات في هذا متعددة.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَشَمَّ وَجْدُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥]، ففيها قو لان للسلف:

القول الأول: إن المراد بوجه الله وجه الله الحقيقي، وقالوا: إن الآية نزلت في الصلاة، والمصلي أينما توجه فالله قبل وجهه.

القول الثاني: إن المراد بالوجه الجهة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَكُلَّ وَجُهَةٌ هُوَ مُولَيِّها ﴾ [البقرة: ١٤٨]، فالمراد أينما تكونوا فشم جهة الله التي أمركم باستقبالها، وتكون الآية نزلت فيمن اشتبهت عليه القبلة فاتجه إلى غير القبلة وهو يريد القبلة، فنقول: هذه جهة صحيحة؛ لأنك اجتهدت وأداك اجتهادك إلى ذلك، أو لصلاة النافلة في السفر، فإن المسافر يصلي حيث كان وجهه.

وعلى كل حال فالآية التي يقول الله تعالى فيها: ﴿ وَلِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَا يَنْمَا تُولُوا فَشَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥]، فيها قولان للسلف، لكن بقية الآيات لا يراد بها إلا الوجه.

والوجه صفة حقيقية ثابتة لله تعالى، منزهة عن مماثلة أوجه المخلوقين، والدليل على أنها لا والدليل على أنها لا تماثل أوجه المخلوقين أن الله قال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

فإن قال قائل: إنه ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «إذا ضرب أحدكم فليتق الوجه فإن الله خلق آدم على صورته (١)، وهذا يدل على أن وجه آدم مماثل لوجه الله ، وأنتم تقولون: إن لله وجهاً لا يماثل أوجه المخلوقين، فما هو الجواب عن هذا الحديث؟

<sup>(</sup>۱) رواء البخاري، كتاب الاستئذان، باب بدء السلام، رقم (٦٢٢٧) دون فوله إذا ضرب أحدكم فليتق الوجه، ومسلم، كتاب البر والصلة، باب النهي عن ضرب الوجه، رقم (٢٦١٢).

فالجواب: أن يقال: هذا الحديث من الأحاديث المتشابهة، فمن كان في قلبه زيغ اتبعه، وجعله مناقضاً للقرآن، وضرب القرآن بعضه ببعض، وقال إن القرآن يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ وهذا الحديث يقول: ﴿ إِن الله خلق آدم على صورته»؛ فيتبع المتشابه، وأما الراسخون في العلم فيفتح الله عليهم ويعرفون وجه الجمع بين النصوص، ويقولون:

أولاً: إن معنى قوله: «خلق آدم على صورته»: أي على الصورة التي اختارها الله سبحانه وتعالى، وخلقها في أحسن صورة، فتكون إضافة الصورة إلى الله إضافة خلق وتشريف، كقوله: ﴿نَاقَةُ اللّهِ ﴾ [الاعراف: ٣٧]، ﴿مَسَاجِدُ اللّهِ ﴾ [البقرة: ١١٤]، وما أشبه ذلك، وهذا وارد في القرآن، ولا يمتنع على الله عز وجل.

ثانياً: أن نقول: «على صورته»: أي على صورة الله التي هي صفته، ولا يلزم من كون الشيء على صورة الشيء أن يكون مماثلاً للشيء، والدليل على هذا أن النبي على أخبر بأن أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر (١)، ومعلوم أنها ليست على صورة القمر من كل وجه، فليس في القمر عين ولا أنف ولا فم، ومن دخل الجنة فهو له عين وأنف وفم، فهذا يدل على أنه لا يلزم من كون الشيء على صورة الشيء أن يكون مماثلاً للشيء.

وهنا يرد إشكال حيث يعتقد بعض العامة أن القمر وجه إنسان، وأن فيه عينين وشفتين ومنخرين، وأن المرأة إذا صعدت إلى السطح يجب عليها أن تحتجب عنه لأنه وجه آدمي.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، رقم (٣٢٤٦)، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر، رقم (٢٨٣٤).

والجواب على هذا: أنه غير صحيح، لأنه غيروارد، وقد ذكرت هذا هنا من أجل التحذير من مثل هذه العقائد الفاسدة.

وعلى هذا يكون قولنا: إن الله خلق آدم على صورته، لا ينافي قولنا: إننا نثبت لله وجهاً لا يماثل أوجه المخلوقين.

وصفة الوجه هنا ليست معنوية، ولكنها موافقة لمسمئ هو منا أبعاض وأجزاء، فالوجه بالنسبة لنا بعض منا، لكن بالنسبة لله لا نقول إنه بعض، لأن البعض في اللغة ما جاز انفكاكه عن أصله وانفصاله عنه، ومثل هذا في صفات الله لا يمكن، وإن كان في صفاتنا ممكناً، فلهذا نقول: إن هذه الصفات صفات خبرية، مسماها بالنسبة لنا أبعاض وأجزاء.

وقال المؤلف رحمه الله: (كوجهه) وقد تكلمنا على الوجه، وذكرنا أن الوجه صفة حقيقية ثابتة لله، وليست هي الثواب كما ادعاه أهل التعطيل؛ فقالوا: ﴿ وَيَنْفَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ أي ثوابه؛ لأن هذا تحريف للكلم عن مواضعه، فالثواب لا يوصف بأنه ذو جلال وإكرام. بل وجه الله سبحانه وتعالى هو الذي يوصف بالجلال والإكرام.

وأيضاً فإن الرسول عليه قال: «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له السموات والأرض وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة (١٠٠٠)، فقال: بنور وجهك الذي أشرقت له السموات والأرض، وهذا لا يمكن أن يكون للثواب.

والمهم أن الذين فسروه بالثواب أخطأوا الطريق وضلوا عنه، وحرفوا الكلم عن مواضعه، فجمعوا بين الجهل والضلال؛ حيث وصفوا الثواب بما لا يصح إلا لوجه الله، وبين العدوان على النصوص حيث حرفوها عن

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شيبة ٦/ ٦٧ ، والطبراني في الكبير ، وانظر مجمع الزوائد ٦/ ٣٥ .

مواضعها بشبهة؛ هي شبهة وليست بحجة، حيث يقولون: لو أثبتنا لله وجهاً لكان جسماً.

وجوابنا على ذلك أن نقول: أأنتم أعلم أم الله، فإن قالوا: نحن أعلم. كفروا، وإن قالوا: الله أعلم، فنقول: إن الذي هو أعلم هوالذي وصف نفسه بأن له وجهاً، فلماذا تنكرون ما وصف به نفسه؟

ثم نقول: إن تفسير الوجه بالثواب أو نحوه مخالف لظاهر اللفظ وإجماع السلف، والواجب علينا في الأمور الخبرية هو اتباع النص والأخذ بظاهره، واتباع السلف في هذا ؛ لأن العقول ليس لها مجال في هذا الباب.

والوجه من الصفات الخبرية وليس من الصفات المعنوية، وذلك لأن الله أخبر عنه ولم يكن له مستند إلا الخبر المحض، ولولا إخبار الله أن له وجهاً ما عرفنا أن له وجهاً.

إذاً هو ليس معنوياً، أي ليس كالقوة والعزة والحكمة، يعني ليس معنى من المعاني، بل هو حقيقة أخرى نظير مسماها بالنسبة لنا أبعاض وأجزاء، فالوجه بعض منا لكننا لا نطلق كلمة بعض على الله أو على شيء من صفاته؛ لأن البعض ما جاز انفصاله عن الكل، وهذا بالنسبة لصفات الله أمر مستحيل.

وقوله رحمه الله: (ويده) يعني وكذلك نؤمن بيد الله عز وجل بدون تمثيل، والبحث في اليد في أمور:

البحث الأول: هل ثبتت اليد لله عز وجل:

الجواب: نعم ثبتت اليد لله بالكتاب والسنة وإجماع السلف، قال الله تعالى يخاطب إبليس: ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لَمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾

[ص: ٧٥] بيدي الثنتين، وقال عز وجل عن اليهود: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهُ مَغْلُولَةٌ غُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلَعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٦٤]، فأثبت الله تعالى له يدين بدليل هاتين الآيتين، وهذا هو الدليل من القرآن الكريم.

أما الدليل من السنة فقول النبي على الله ملاى، لا تغيضها نفقة ، سحاء الليل والنهار أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض فإنه لم يغض ما في يمينه "(')، وقال الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل "(')، فقال في الحديث الأول: «يد الله ملاى ... سحاء»، ملأى: يعني فيها الخير الكثير ، سحاء: أي معطاء تعطي ؛ وذلك لأن اليد قد تكون عني فيها الخير الكثير ، سحاء: أي معطاء تعطي ؛ وذلك لأن اليد قد تكون خالية فلا يمكن العطاء منها، وقد تكون ملأى ويكون صاحبها بخيلاً، فإذا كانت ملأى ولكن صاحبها لا ينفق صارت غير سحاء، وإذا لم يكن فيها شيء فلا إنفاق ؛ لأنها خالية ، أما يد الله سبحانه وتعالى فملأى سحاء دائماً ، تعطي الليل والنهار ، ومع ذلك فإنه لم يغض ما في يمينه أي لم ينقص .

أما إجماع السلف فهذا أمر معلوم وسبق أن عرفنا طريق العلم بمثل هذا الإجماع ؛ لأنه قد يتعذر أن تجد نقلاً عن السلف وخصوصاً الصحابة رضي الله عنهم بأنهم أثبتوا اليد لله نصاً ، فيكون الطريق إلى الإجماع في هذا: أن القرآن نزل باللسان العربي الذي يفهمه الصحابة ، فإذا لم يأت عنهم ما يخالف هذا القرآن فهم مجمعون عليه ؛ لأنهم لو فهموا أن المراد خلاف ما جاء به لنقل عنهم .

فلما لم ينقل عنهم قول مخالف، لما كانوا يتلونه في الليل والنهار، علم (١١) رواه البخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿لما خلقت بيدي﴾، رقم (٧٤١١)،

ومسلم، كتاب الزكاة، باب الحث على النفقة وتبشير المنفق بالخلف، رقم (٩٩٣). (٢) رواه مسلم، كتاب التوبة، باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكررت الذنوب والتوبة، رقم (٢٧٥٩).

أنهم يقولون به، فهذا وجه قولنا: إن السلف أجمعوا على ذلك، وإلا فقد يصعب علينا أن نجد نقلاً في كل مسألة من مسائل العقيدة عن الصحابة، لكن تقرير الإجماع: أن القرآن والسنة بلغة العرب التي يفهمها الصحابة رضي الله عنهم، وهم يمرون عليها ليلاً ونهاراً ولم يوجد عنهم حرف واحد يخالف ما جاء فيها، إذاً فهم مجمعون على القول بها.

البحث الثاني: هل اليد حقيقة أو مجاز؟

وقبل أن نجيب لابد أن نعرف أنه ليس في القرآن مجاز أصلاً؛ وذلك لأن من أبرز علامات المجاز جواز نفيه، وليس في القرآن شيء يجوز نفيه أبداً، فمثلاً إذا قلت: رأيت أسداً يحمل حقيبته ويحفظ درسه. فأسدٌ هنا أعني به طالباً شجاعاً. فإذا قال لي المخاطب: هذا ليس بأسد بل هذا بشر، فإنه يصح كلامه. إذاً فهنا قد نفينا وصح الكلام، وعلى ذلك فالمجاز يصح نفيه.

لكن ليس في القرآن شيء يصح نفيه. وهذا دليل واضح على ذلك، وعليه اعتمد الشنقيطي رحمه الله في كتابه منع المجاز في القرآن، ولكن شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم رحمهما الله ذهبا إلى أبعد من ذلك، وقالا: ليس في اللغة العربية كلها مجاز، والمجاز الذي ادعاه من ادعاه طاغوت أرادوا به أن يحرفوا آيات الصفات وأحاديثها عما أراد الله بها ورسوله، ولهذا عنون ابن القيم رحمه الله في النونية على هذه المسألة فقال: "فصل في كسر الطاغوت الذي نفوا به صفات ذي الملكوت والجبروت"(١٠)، يعنى المجاز الذي كانوا يلهجون به ويحتجون به.

وعلى العكس من ذلك فقد رأيت كلاماً لبعض أهل اللغة نقله ابن القيم

<sup>(</sup>١) انظر القصيدة النونية (٢/ ١٦٣).

أيضاً في الصواعق المرسلة، يقولون: جميع الكلام في اللغة العربية مجاز، وليس فيه حقيقة فإذا قيل: إن زيداً قائم، قالوا: إن زيداً قائم، ليس حقيقة ؛ لأنه لا يقع الفعل على نفس الجملة، بل يقع على مدلولها.

وكذلك قولنا: خلق الله الإنسان، قالوا: ليس هذا القول حقيقة بل مجاز، وهكذا يأتون بأشياء يضحك منها المجنون لا العاقل.

وعلى كل حال فإننا نقول: ليس في القرآن مجازٌ، بل ولا في اللغة العربية مجاز؛ لأن المجاز أبرز علاماته أن يصح نفيه، ومن المعلوم أن الكلمة في مكانها ومعناها الذي دلت عليه وضعاً أو بقرينة لا يمكن نفيها.

وربما أورد علينا قول الله تعالى: ﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيرَ الَّتِي الَّتِي الَّتِي الله تعالى: ﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا ﴾ [يوسف: ٨٦] وقيل: أليس هذا مجازاً؟ وهل القرية أن هذا ليس مجازاً؟ لأن المُخاطب يعرف المعنى، ولو أردت أن تحول القرية إلى الجدران والبيوت لقيل: إنك مجنون.

وأولاد يعقوب لما قالوا: ﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ ما كانوا يريدون من أبيهم ولا يمكن أن يفهم أبوهم أنهم يريدون أن يذهب إلى القرية ويقف عند كل جدار ويسأله هل سرق ابني؟! أبداً، فما كانوا يريدون هذا ولا خطر ببالهم، ويعقوب أيضاً يَفْهَمُ أنهم لم يريدوا هذا، فإذا كان المتبادر من هذا السياق أن المراد سؤال من يصح توجيه السؤال إليه، بقي الكلام حقيقة.

فالأصل إذاً في الكلام الحقيقة، حتى عند القائلين بأن هناك حقيقة ومجازاً، يرون أن الأصل في الكلام الحقيقة، ونحن إذا حملنا النصوص في

<sup>(</sup>١) انظر مختصر الصواعق المرسلة ٢/ ٢٧٣.

اليد على حقيقتها لم يلزم منها محظور، لا في ذات الله ولا في صفاته، فليس هناك محذور في أن نقول: لله يد حقيقية بها يأخذ ويقبض ويبسط، ولكنها لا تشبه أيدى المخلوقين.

البحث الثالث: هل اليد واحدة أو متعددة؟

والجواب على ذلك: أنها متعددة. فلله تعالى يدان اثنتان، والدليل قوله تعالى وهو يتمدح بكمال القدرة: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيَ ﴾ [ص: ٧٥] فقال: (بيديً ) ولو كان له أكثر من اثنتين لقال: بأيدي ؛ لأن الأكثر أبلغ في القدرة من الأقل، فلما قال في مقام التمدح بالقدرة والقوة والتشريف لآدم: (بيديً ) عُلم أنه سبحانه ليس له إلا يدان اثنتان.

ولما قالت اليهود يد الله مغلولة قال عز وجل: ﴿ غُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٢٤]، وهذا في مقام الثناء على الله بكثرة العطاء، ولو كان له أكثر من اثنتين لذكرها، لأن المعطي بثلاث أكثر من المعطي باثنتين، ولكن الكمال كله لله عز وجل باليدين الثنتين.

فإن قال قائل: قد جاءت النصوص بأن لله يداً واحدة، كقوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ اللَّذِي بِيدِهِ الْمُلْكُ ﴾ [اللك: ١]، وكقول النبي ﷺ «يد الله ملأى» (١)، فيد الله هنا واحدة، ووصفها بأنها ملأى سحاء الليل والنهار. فكيف نجمع بين النصوص ولماذا لم نقل: إن لله يداً واحدة؟

فالجواب: أن نقول: من المقرر عند العلماء رحمهم الله في الاستدلال أنه إذا جاء دليلان أحدهما فيه زيادة أخذ بالزائد؛ وذلك لأن الأخذ بالزائد أخذ بالناقص وزيادة، ولو اقتصرت على الأخذ بالناقص لألغيت الزيادة التي جاء بها الزائد، وهذا خطأ. فهنا نقول: إن النصوص الدالة على ثنتين فيها

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص ۲۵٦.

زيادة فيؤخذ بها.

وعند ذلك فإنه لا يلزم من أخذنا بالزيادة وأن نجعل لله اثنتين أن نهدر دلالة اليد التي جاءت مفردة جاءت مضافة: «يد الله ملأى»، ﴿بِيدِهِ الْمُلْكُ ﴾، والمفرد إذا أضيف يكون عاماً فيشمل كل ما لله من يد ولو زادت على الواحدة، وحينئذ لا معارضة بين مجيئها مفردة ومجيئها مثناة.

والأدلة على أن المفرد إذا أضيف يكون للعموم كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا ﴾ [إبراهيم: ٣٤]، وهي ليست نعمة واحدة بل هي نعم كثيرة، إن تُعَد لا تُحصى، أما الواحدة فمحصاة، فلما قال تعالى: ﴿ لا تُحْصُوهَا ﴾ علم أنها نعم عظيمة كثيرة.

فإذا قال قائل: أنت أصَّلت قاعدة وألزمتنا بها ونحن نقبلها، وهو أنه إذا جاءت النصوص بزائد وناقص أخذ بالزائد، ونحن نلزمك بناء على هذه القاعدة أن تجعل لله أكثر من يدين؛ لإن الله تعالى يقول: ﴿ أَوَ لَمْ يَرُواْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مَمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينا أَنْعَامًا ﴾ [يس: ٧١]، ويقول: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٧]. فَأَثْبِتْ لله أكثر من اثنتين؟

وللإجابة على ذلك أقول: قد ذكرنا أن اليدين الثنتين ذكرتا في مقام التمدح والشناء، وهذا يمنع أن يكون هناك زيادة عليهما؛ لأنه لو كان هناك زيادة عليهما لم يكمل التمدح والثناء؛ لأننا عندئذ نكون قد أثنينا عليه بما هوأنقص من كماله، لكن يبقى هنا الجواب عن الجمع، ويمكن الجمع هنا بأحد أمرين:

إما أن نسلك طريق من قالوا: إن أقل الجمع اثنان. حيث قالوا: إن أقل

الجمع اثنان شرعاً ولغة؛ أما لغة فقد قال الله تعالى: ﴿إِن تَتُوبَا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ [التحريم: ٤]، وهما اثنتان وليس لهما إلا قلبان بنص القرآن؛ قال الله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلٍ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ [الاحزاب: ٤]، وهما امرأتان ؛ إذاً ليس لهما إلا قلبان، وقد جمع فقال قلوبكما، وهذا يدل على أن الجمع قد يراد به الاثنان.

وأما شرعاً فلأن الإنسان مأمور بصلاة الجماعة، وإذا صلى اثنان أحدهما بالآخر صارا جماعة، وهذه جماعة شرعية، وهما اثنان.

فإذاً يكون قوله تعالى: ﴿ مَمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَاسًا ﴾ [يس: ٧١]، كما لو قال: مما عملت يدانا أنعاماً؛ لأن المدلول واحد.

أما الطريق الثاني فنقول: إن أقل الجمع ثلاثة، لكن الجمع هنا لا يراد به حقيقته، وإنما المراد به التعظيم، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَكْرَ ﴾ [الحجر: ٩]، و(نحن) و(نزلنا): ضمائر جمع، لكن المراد بها التعظيم، فالأيدي هنا المراد بها تعظيم اليد.

وهناك أيضاً مناسبة لفظية ، وهي أن أيدي أضيفت إلى (نا) الدالة على الجمع ، فكان جمعها أنسب للمضاف إليه من التثنية ، ولهذا لما جعلها الله بالتثنية أضافها إلى مفرد فقال: ﴿لَمَا خَلَقْتُ بِيدَيَ ﴾ [ص: ٧٥]، وقال: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٦٤]، فلم يقل: لما خلقت بيدينا ، بل قال: بيدي ، لكن لما أضافها الله عز وجل إلى ضمير الجمع الدال على العظمة ، كان المناسب أن يجمعها ليتطابق اللفظان ولا يحصل بينهما تنافر.

وكذلك في الآية الثانية، قال تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٧] والباني هو الله عز وجل، وبناء على ذلك هل يكون

لله أيد كثيرة؟ والجواب عن هذه الآية سهل جداً، فأيد هنا ليست جمعاً، ومن قال إنها جمع فإنه واهم، لا يعرف سياق الكلام، ولا يعرف قواعد اللغة العربية، فرأيد) هنا مصدر وليست اسماً لليد، وفعلها آد، يئيد، والمصدر: أيداً، كباع، يبيع، بيعاً، وكال، يكيل، كيلاً، إذاً أيد ليست جمعاً ليد، بل هي مصدر آد، ومعنى آد أي قوي، فمعنى بأيد أي بقوة، فيكون المعنى أن السموات قوية، كما قال تعالى: ﴿وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا فَيكُونَ المعنى أن السموات قوية، كما قال تعالى: ﴿وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا فَسَواها ﴾ شذاداً ﴾ [النبا: ١٢]، ﴿أَأَنتُمْ أَشَدُ خُلُقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَاها (٣) رَفَعَ سَمْكَها فَسَواها ﴾

ويدل لذلك أن الله لم يضف الأيدي إلى نفسه، ولم يقل: بأيدنا، فإذا قلت: إن الأيد هنا المراد بها يد الله فقد أخطأت خطأً عظيماً، وقلت على الله ما لا تعلم؛ لأن الله لم يضف الأيدي إليه، فكيف يصح منك أن تضيفها إلى الله?

لكن في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ [القلم: ٤٢] هل المراد بذلك ساق الله، مع أن الله لم يضفه إلى نفسه بل قال: ﴿ عَن سَاقٍ ﴾؟

والجواب: أنه يحتمل أن يراد بذلك ساق الله، ويحتمل أن يراد بالساق الله، وقد قال السلف بهذين القولين.

وعلى هذا فليس علينا جناح إذا قلنا: إن المراد بالساق في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكُثُّفُ عَن سَاقٍ ﴾ الشدة، يعني يوم تتبين الشدة، ويكشف عنها حتى

تظهر، كما يكشف عن الوجه حتى يتبين، فيكشف عن ساق: يعني يزال المانع من ظهور الشدة حتى تظهر، فإذا قلنا بهذا فلا يصح أن تورد علينا هذه الآية على أنها تعارض القاعدة التي ذكرنا، لأنها جارية على القاعدة ؛ فنحن لم نضف الساق إلى الله؛ لأن الله ما أضافه إلى نفسه، وهذا على القول بأن الساق هو الشدة على قول بعض السلف.

ولو ذهبنا إلى أن المراد بالساق ساق الله، كما هو القول الثاني للسلف في الآية، ودليلهم في ذلك حديث أبي سعيد الطويل، الذي جاء فيه: أن الله يأتي عز وجل فيكشف عن ساقه فيسجد له كل من كان يسجد لله تعالى في الدنيا(۱). فإن سياق الحديث يجاري سياق الآية تماماً، فتحمل الآية على ما جاء في الحديث، وتكون إضافتنا الساق لله في الآية بناءً على الحديث، ومن المعلوم أن الحديث يفسر القرآن وبهذا تكون القاعدة مطردة ليس فيها نقص.

لكن هل خالف أحد من المسلمين في تفسير اليد بأنها اليد الحقيقية؟

الجواب: نعم. خالف الأشاعرة وغيرهم من أهل التعطيل في إثبات اليد الحقيقية، وقالوا: ليس لله يد حقيقية، ومن أثبت لله يداً حقيقية فقد شبه الله بخلقه فهو كافر، وقالوا: إن اليد الحقيقية حرام أن نثبتها لله، ولو أثبتناها لله أثبتنا أن الله جسم، وأثبتنا أن له أبعاضاً، وهذا حرام، والله تعالى يقول: (فلا تَضْرِبُوا لِللهِ الأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٤٧]، ونحن إذا أثبتنا لله يداً حقيقية فقد ضربنا له الأمثال، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، فإذا أثبتنا له يداً حقيقية كذبنا مقتضى هذا الخبر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب يوم يكشف عن ساق، رقم (٤٩١٩)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية، رقم (١٨٣).

وجعلنا لله مثيلاً، ثم قالوا: إذا لمراد باليد النعمةو، واستشهدوا بقول الشاعر:

وكم لظلام الليل عندك من يد تحدث أن المانوية تكذب

المانوية: قوم من المجوس يقولون: إن الظلمة تخلق الشر ولا خير فيها، والشاعر يقول لممدوحه: أنت تنعم ليلاً ونهاراً، فكم من نعمة بذلتها يدك في ظلام الليل تحدث أن المانوية - الذين يقولون أن الظلمة كلها شر - تكذب .

وكذلك قال مندوب قريش لأبي بكر رضي الله عنه: لولا يدٌ لك عليَّ لم أجزك بها لأجبتك.

ومعنى يد: أي نعمة ومنة.

فالمراد بيد الله عندهم نعمته ومنته، أو المراد بها القوة والقدرة؛ لأنه يقال: ما لهذا بهذا يد. أي طاقة وقدرة، ومنه حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه الطويل في قصة يأجوج ومأجوج: أن الله تعالى يوحي إلى عيسى بن مريم «إني قد أخرجت عباداً لا يَدَان لأحد بقتالهم»(١). والمعنى: لا قدرة ولا قوة لأحد بقتالهم.

وللجواب عن هذه الشبهة نقول:

أولاً: أما قولكم إن إثبات اليد الحقيقية يستلزم التمثيل فقول باطل بنص القرآن؛ لأن الذي قال: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١] هو الذي قال: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانَ ﴾ [المائدة: ٢٤]. وإذا قلتم: إن إثبات اليدين يستلزم التمثيل لزم أن يكون القرآن يكذب بعضه بعضاً، وهذا لا تقولون به.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال وصفته وما معه، رقم (٢٩٣٧).

ثانياً: أنه لا يلزم من إثبات اليد أن تكون مماثلة ليد المحلوق، فكما أنكم تثبتون لله ذاتاً ولا ترون من اللازم أن تكون مماثلة لذوات المخلوقين، فالصفات يحذى بها حذو الذوات، وإذا كان لنا أيد وللفيلة والقردة أيد، فإنه لا يلزم من ذلك مشابهة أيدينا لأيدي الفيلة والقردة.

إذاً لا يلزم من إثبات اليد لله عز وجل أن تكون مماثلة لأيدي المخلوقين، كما لا يلزم من إثبات يد الإنسان أن تكون مماثلة ليد الفيل. فلا يلزم من اتفاق الشيئين في الاسم أن يتفقا في المسمئ في حقيقته.

وعلى ذلك فدعواهم أن إثبات اليد يستلزم التمثيل باطل بالشرع والعقل والحس.

فبالشرع: حيث أثبت الله له اليدين في القرآن ونفى المماثلة.

وبالعقل: فإنه كما أثبتوا ذاتاً لا تشبه الذوات أو لا تماثل الذوات، فيلزم أن يثبتوا صفات لا تماثل الصفات.

وبالحس المشاهد: فكما يثبتون لأنفسهم أيديًا حقيقية وللفيلة أيديًا حقيقية ولا تتماثل؛ فهذا دليل حسي واضح.

وأما دعواهم أن المراد باليد القدرة أو النعمة فهذا يكذبه النص، فإن الله تعالى يقول لإبليس: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَ ﴾ [ص: ٧٥]، وإذا جعلنا اليد بمعنى القوة أو القدرة فإنه لا حجة على إبليس بهذا؛ لأنه أيضاً مخلوق بالقدرة. فهو مخلوق بالقدرة والله عز وجل ذكر ذلك احتجاجاً عليه، وإذا كان الله ذكر ذلك احتجاجاً عليه دل هذا على أن اليد ليست هي القدرة.

ثالثاً: أن نقول جاءت اليد بصيغة التثنية، وإذا فسرنا اليد بالقدرة كانت قدرة الله قدرتين وهذا ليس بصحيح، فليست قدرة الله تعالى قدرتين، بل قدرة الله معنى واحد شامل لكل شيء ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الشورى: ١٩]. وكذلك نقول لمن فسرها بالنعمة: لا يمكن أن تحصر النعمة بنعمتين، والله تعالى يقول: ﴿ وَإِن تَعُدُوا نِعْمَتُ اللّهِ لا تُحْصُوها ﴾ [ابراهيم: ٢٤]؛ فدل ذلك على بطلان تفسيرها بالقدرة وبالنعمة.

وأما ما استشهدوا به فإن في السياق ما يمنع أن يكون المراد باليد اليد الحقيقية ، وقد نقول: المراد باليد اليد الحقيقية في نفس ما استشهدوا به ؟ وذلك لأن النعمة والإحسان والمنة في الغالب تناول باليد فيكون ذلك من باب التعبير بالسبب عن المسبب.

ثم لما كان السلف مجمعين على أن المراد باليد اليد الحقيقية ، كان تفسير هؤلاء المحرفة لليد مخالفًا لإجماع السلف، فلا يعول عليه .

وأما القول بأن إثبات اليد يستلزم التبعيض في الخالق، فهذا نحتاج فيه إلى تفصيل، فنقول: لا يمكن أن نطلق على شيء من صفات الله إنها بعض؛ لأن البعض ما جاز أن يفارق الكل، وصفات الله عز وجل لازمة أزلية أبدية، وكذلك وجهه وعينه، وغير ذلك من صفاته الخبرية هي صفات أزلية أبدية، لا يمكن أبداً أن تتبعض، وهذا شيء معلوم بالمعقول، فلا تلزمونا بشيء نحن لا نعترف به، وأنتم كذلك لا تعترفون به، وإنا تذكرون ذلك على سبيل الإلزام.

وقوله: (وكل ما من نهجه)، أي: طريقه يعني كل ما كان على هذا النحو من صفات الله فإن الواجب أن نؤمن به ونثبته لله عز وجل لكن من غير تمثيل. رَفَّحُ عِب (الرَّحِمِيُ (الْهُجِنِّرِيُّ (أَسِلَتِهَ) (الْفِرْمُ (الِفِرْدِي كِيبِ ٢٦٧

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

وخلقه فاحذر من النزول

٤٨- وعينه وصفة النزول

## الشرح

قوله: (وعينه) يعني ونؤمن أيضاً بما جاء في الدليل من ثبوت العين لله عز وجل.

والعين لله سبحانه وتعالى فيها عدة مباحث:

المبحث الأول: هل هي عين حقيقية أو هي كناية عن الرؤية؟

والجواب: أنها عين حقيقية، ودليل ذلك أن الله أثبتها لنفسه في غير موضع، وأثبت الرؤية في غير موضع، وإثبات هذا تارة وهذا تارة يدل على التغاير بينهما، فالرؤية شيء والعين شيء آخر، فقوله تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلُكُمْ وَرَسُولُهُ ﴾ [التوبة: ١٠٥]، وقدوله: ﴿ أَلَمْ يَعْلَم بِأَنَّ اللَّهَ يَرَىٰ ﴾ [العلق: ١٤] فهاتان في الرؤية.

ولكن: ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُسَا ﴾ [القمر: ١٤] ﴿ وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ [طه: ٣٩] فهاتان الآيتان ليستا في الرؤية، بل أثبتتا عيناً مخالفة للرؤية، ولهذا نقول: إن العين صفة حقيقية، نظير مسماها بالنسبة لنا أبعاض وأجزاء، لكننا لا نقول: إن العين بعض من الله أو جزء منه؛ لأن ذلك ممتنع على الله حسب فَهُم البعض والجزء؛ فإن البعض والجزء هو ما جاز أن ينفصل عن الكل، وهذا بالنسبة لصفات الله تعالى ممتنع.

المبحث الثاني: هل عين الله تعالى تماثل أعين الخلق؟

الجواب: لا، أبداً ولا نقول بهذا، بل نقول: هذا ممتنع لأن الله يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُه شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١] .

وإن كان أهل التحريف والتعطيل يشنعون على الذين يثبتون لله العين حقيقة، ويقولون لمن أثبتها: لابد أن تقول: هل هي مستديرة أو مستطيلة؟ وهل هي بيضاء أو سوداء؟ وهل فيها بياض وسواد أم ليس فيها؟

وفي الحقيقة أن هذا لا يلزمنا، فنحن نثبت لله العين، ولكن لا نقول: إن لها مثيلاً حتى نُلْزَمَ بذلك. فكما أننا نقول في ذات الله إنها ليست كذات المخلوقين، ولا نقول في ذاته سبحانه: هل هو طويل أو قصير أوأسود أو أبيض أو سمين أو هزيل أو غير ذلك، وإذا لم يجز لنا أن نقول ذلك في الذات ولم نلتزمه، فكذلك لا نلتزم بقول ذلك في العين.

إذاً لا نعلم حقيقة هذه العين ولا كيفية هذه العين ، لكن نعلم أنها حقيقة إلا أنها لا تماثل أي حقيقة من حقائق أعين المخلوقات ، لأن الله تعالى مباين للخلق غاية المباينة في ذاته وصفاته .

المبحث الثالث: هل هي واحدة أو متعددة؟ وإذا قلنا متعددة فهل هي ثنتان أو أكثر؟

الجواب: أنها ليست واحدة، بل أكثر من واحدة، وهي قد جاءت بلفظ الإفراد، وجاءت بلفظ الإفراد، وجاءت بلفظ الجمع، ولم تأت في القرآن بلفظ التثنية كما جاءت اليد؛ فمن مجيئها بلفظ الإفراد قوله تعالى لموسى: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مَنَي وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي (٣٦) ﴾ [طه: ٣٩] فعيني هذه مفرد.

ومن مجيئها بلفظ الجمع قوله تعالى عن سفينة نوح: ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾ [القمر: ١٤] وقوله تعالى لنبينا محمد ﷺ ﴿ وَاصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الطور: ١٤] هذا لفظ الجمع.

أما التثنية فلم تأت في القرآن، ولكنها جاءت في حديث ذكره ابن القيم رحمه الله في مختصر الصواعق<sup>(۱)</sup> ولم يعزه؛ أن النبي ره قال: «إذا قام أحديم يصلي فإنه بين عيني الرحمن»<sup>(۲)</sup>. ولكن جاءت في السنة بما يدل دلالة واضحة على أن العين اثنتان وذلك في قول النبي عليه الصلاة والسلام في صفة اللجال: «إنه أعور العين اليمنى وإن ربكم ليس بأعور»<sup>(۳)</sup>، فإن هذا كالنص الصريح على أنهما اثنتان، ووجهه أن النبي ويه ذكر علامة فارقة بين اللجال وبين الرب عز وجل، بأن اللجال أعور العين اليمنى والرب ليس بأعور، ولا عور إلا لذى عينين.

ولو كان لله أكثر من اثنتين لكان الزائد عن اثنتين كمالاً قطعاً؛ لأنه لا يمكن أن يتصف بنقص ـ يعني لكان الزائد عن ثنتين كمالاً، والزائد على ثنتين هل يحصل به الفرق بين الدجال وبين الرب؟

الجواب: يحصل؛ لأن الدجال من بني آدم وليس له إلا ثنتين، وذكر الفارق الدال على الكمال أولى من ذكر الفارق الذي هو النقص في الدجال.

فإذاً لو كان له أكثر من ثنتين لقال الرسول على: وإن لربكم أكثر من

<sup>(</sup>١) انظر مختصر الصواعق المرسلة (٢/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٢) رواه العقيلي في الضعفاء ١/ ٧٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله ﴿واذكر في الكتاب مريم ﴾، رقم (٣٤٤٠)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب ذكر المسيح ابن مريم والمسيح الدجال، رقم (١٦٩).

عينين، لأجل أن يثبت الكمال لله عز وجل مع الفارق بينه وبين الدجال.

لكن لما قال: أعور، صار الفرق بينهما العور، وهو نقص الدجال في عينه.

إذاً تعين أن تكون العينان الثابتتان لله اثنتين، وهذا واضح جداً.

وادعى بعض المجادلين قال: إن المراد بالعور: العيب، فنقول له: هذا تحريف لأن لفظ الحديث «أعور العين اليمنى»، وهذا صريح بأن المراد عور العين لا العور الذي هو العيب العام الذي ينزه الله عنه على سبيل العموم وهذا القول تحريف.

ويبقى النظر، في مجيء العينين بصيغة الجمع ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨]، ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾ [القمر: ١٤]، فكيف نجمع بين الجمع وبين المثنى؟

نقول: الجمع بينهما سهل؛ هو نظير الجمع بين اليدين الوارد مجيؤهما بصيغة التثنية وبصيغة الجمع، فإما أن يراد بالجمع ما دون الثلاثة لأن اللغة العربية قد جاءت بالجمع مراداً به ما دون الثلاثة. فيكون قوله: ﴿ بِأَعْيُنِنَا ﴾ كقوله بعينينا، لأن أقل الجمع اثنان.

وإما أن يقال أقل الجمع ثلاثة كما هو الأكثر، ولكن الجمع هنا لا يراد به مدلوله التعددي، وإنما يراد به مدلوله المعنوي؛ وهوالتعظيم، فيكون الله عز وجل جمع العينين، فقال: بأعيننا تعظيماً لهما. وأيضاً يضاف إلى التعظيم المناسبة؛ لأن «نا» دالة على الجمع في أصل الوضع، فناسب أن يكون المضاف إليها مجموعاً للتعظيم كما هي في قوله: ﴿ بِأَعْيُنِنا ﴾ للتعظيم، فيتناسب هنا المضاف والمضاف إليه، وهذه المناسبة لفظية.

المبحث الرابع: هل الله تعالى يبصر بهما، أو بصره بغير العين؟

الجواب: يبصر بهما، ودليل ذلك قوله ﷺ: «حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه (١) فقال: (بصره)، وهذا يدل على أن لله بصراً، كما يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ [الشورئ: ١١].

والبصر حسب مقتضى اللغة العربية يكون بالعين، وقد سبق أنه لو لا أن الله أثبت له عيناً لقلنا: يمكن أن يكون البصر بغير العين، كما أن الأرض تحدث أخبارها مع أنها ليس لها أعين.

وعلى كل حال فالله تعالى يبصر بعينيه كما قال ذلك السلف رحمهم الله في كتبهم، فله عينان يبصر بهما، لكنه ليس كبصر المخلوق، فالله سبحانه وتعالى يبصر دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء ـ السوداء أيضاً ـ في الليلة الظلماء ؛ يعني لو كانت أخفى ما يكون فإن الله تعالى يبصرها .

أما نحن فبصرنا محدود، ولا يمكن أن يكون كبصر الله سبحانه وتعالى .

فإذا قال قائل: قد ورد في تفسير بعض السلف لقوله تعالى: ﴿ تَجْرِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل

فالجواب: ليس هذا تحريفاً؛ لأنهم يقولون: تجري بمرأى منا مع إقرارهم بالعين، ولو أن هذا القول كان من شخص ينكر العين لقلنا: هذا تحريف، والذين قالوا: إن المعنى بمرأى منا، فإن معنى كلامهم أنها تجري ونحن نراها بأعيننا، وكأنهم يريدون بذلك الرد على من زعم أن ظاهر الآية أن السفينة تجري في نفس العين، وحاشا لله.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۱۸۶.

أما من يتخذ من ذلك مأخذاً على مذهب أهل السنة والجماعة، ويرى أن ذلك خلاف مذهبهم في إجراء نصوص الصفات على ظاهرها، وأن ظاهر الآية أن السفينة في نفس عين الله، فهذا لا شك أنه إلزام باطل، وأن السلف لا يلتزمون بهذا، بل يقولون إن هذا ليس مدلول اللفظ، وفي اللغة العربية إذا قال الإنسان: اذهب فأنت بعيني، يعني أراك وألاحظك ولا تغيب عن عيني، ولا أحد يقول: إن الرجل إذا قال لصاحبه: أنت بعيني، يعني أنك في نفس العين أبداً، وليس هذا مقتضى لفظ اللغة العربية.

ثم إن في الآية ما يدل على منع ذلك، ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِا ﴾ أي السفينة، فهي تجري في الأرض على الماء الذي خلقه الله عز وجل من الأرض والسماء، فكيف يقال: إن ظاهر الآية أنها تجري في عين الله ؟!، لكنهم يتشبئون بكل شيء من أجل التشنيع على أهل السنة.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (وصفة النزول) يعني من الأمور التي نثبتها لله، وهي ثابتة له من غيرتمثيل صفة النزول وفيه عدة مباحث:

المبحث الأول: ما معنى النزول وهل الله سبحانه وتعالى ينزل بذاته؟ النزول: يعني إلى السماء الدنيا، وذلك لأنه تواتر عن النبي على أو اشتهر اشتهاراً قريباً من التواتر أن الله تعالى ينزل إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، ينزل ـ نزولاً حقيقياً ـ بذاته إلى السماء الدنيا، لأن النبي على قال: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: من يدعوني فأستجيب له، من يسألني فأعطيه، من يستغفرني فأغفر له»(١).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص ۱۶۰.

وقائل ذلك هوالنبي بي الله ، ونحن يجب علينا أن نؤمن بأنه أعلم الناس بالله ، وأنه أصدق الخلق مقالاً ، وأنصحهم مقصداً ، وأفصحهم نطقاً ، فلاأحد أنصح من رسول الله يكل للخلق ، ولا أحد من الخلق أفصح منه ولا أبلغ ، ولا أحد من الخلق أعلم منه بالله . ولا أحد من الخلق أعلم منه بالله . وهذه صفات أربع يتصف بها كلام الرسول يكل ، وبها يتم الكلام ، وهي : العلم والصدق والنصح والفصاحة .

فإذا قال: ينزل ربنا إلى السماء الدنيا، فإن مراده يكون نزوله تعالى بذاته، وقد صرح أهل السنة بأن المراد نزوله بذاته، وصرحوا بكلمة بذاته مع أننا لا نحتاج إليها، لأن الأصل أن كل فعل أو اسم أضافه الله إليه فهو إلى ذاته، فهذا هو الأصل في الكلام.

فلو قلت في المخلوقين: هذا كتاب فلان، فإن المعنى أن هذا كتابه نفسه لا غيره، وكذلك لو قلت: جاء فلان، فإن المراد أنه جاء هو نفسه لا غيره.

وهكذا كل ما أضافه الله إلى نفسه من فعل أو اسم فالمراد إليه ذاته، لكن على وجه لا نقص فيه، فمثلاً (ينزل ربنا إلى السماء الدنيا) أضافه الرسول على ذات الله فقال: (ربنا) فوجب أن يكون المراد نزوله بذاته، وقد أجمع الصحابة رضي الله عنهم على أن المراد: ينزل ربنا بذاته سبحانه وتعالى.

والدليل على إجماعهم أنه لم يرد عنهم ولو كلمة واحدة في أن المراد: ينزل شيء آخر غير الله، وهم يقرؤون هذا الحديث، فإذا كانوا يقرؤونه، ولم يرد عنهم أنهم قالوا: إن المراد: ينزل رحمة من رحمته، أو ملك من

ملائكته، علم أنهم أثبتوا نزوله بذاته، لكن لم يقولوا بذاته، لأنه لم يظهر في زمنهم محرفون يقولون: إن المراد: ينزل أمره أو رحمته أو ملك من ملائكته، حتى يحتاجوا إلى قول: ينزل بذاته، لكن لما حدث هؤلاء المحرفون احتاج أثمة المسلمين إلى أن يقولوا: ينزل بذاته، ولكل داء دواء يناسبه.

إذاً ينزل ربنا إلى السماء الدنيا نزولاً حقيقياً، والذي ينزل هو الله تعالى بذاته، لارحمة من رحمته ولا ملك من ملائكته، قال النبي على الله النبي الله الذي ينزل .

المبحث الثاني: هل النزول يستلزم أن تكون السماء الدنيا تقله، والسماء الثانية فوقه؟

والجواب: لا يلزم، بل نعلم أنه لا يمكن، وذلك لأنه لو أقلّته السماء الدنيا لكان محتاجاً إليها، ولو أظلته السماء الثانية لكانت فوقه، والله سبحانه وتعالى له العلو المطلق أزلاً وأبداً، إذاً فليست السماء الدنيا تقله ولا السماء الأخرى تظله.

المبحث الثالث: هل إذا نزل إلى السماء الدنيا يخلو منه العرش أو لا يخلو؟

في هذا ثلاثة أقوال لعلماء السنة:

\* فمنهم من قال: إن العرش يخلو منه.

\* ومنهم من قال: إن العرش لا يخلو منه.

\* ومنهم من توقف.

فأما الذين قالوا: إن العرش يخلو منه، فقولهم باطل، لأن الله أثبت أنه استوى على العرش بعد خلق السموات والأرض، ولم يُنفَ هذا الاستواء

في الحديث حين قال الرسول عليه: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا»، فوجب إبقاء ما كان على ما كان، وليس الله عز وجل كالمخلوقات، إذا شغل حيزاً فرغ منه الحيز الآخر. نعم، نحن إذا نزلنا مكاناً خلا منا المكان الآخر، أما الله عز وجل فلا يقاس بخلقه. فهذا القول باطل لا شك فيه.

ويبقئ النظر في القولين الآخرين، وهما: التوقف، أو أن نقول: إنه لا يخلو منه العرش.

فذهبت جماعة من العلماء رحمهم الله إلى التوقف، وقالوا: ما لنا ولهذا السؤال أصلاً. ولا ينبغي أن نورد هذا السؤال؛ لأننا لسنا أشد حرصاً على العلم بالله من الصحابة رضي الله عنهم، ولم يسألوا الرسول عليه الصلاة والسلام عن هذا، فنقول: هذا السؤال من أصله غير وارد، ونقول لمن أورده: أنت مبتدع ودعنا من هذا.

وعندي أن هذه الطريقة أسلم طريقة ؛ أن لا نسأل عن شيء لم يسأل عنه الصحابة رضي الله عنهم، وأن نلقم من سأل عنه حجراً، فإذا قال قائل: أنا أريد المعقول، قلنا: اجعل عقلك في نفسك، وفكر في نفسك، أما في مثل هذا الأمر فلا تفكر فيه مادام لم يأتك خبر عنه.

وللأسف فإن بعض الناس يجادل ويقول: دعوني أتصور النزول حقيقة حتى أتبين هل خلا منه العرش أم لا؟ ، فنقول: سبحان الله! ألا يسعك ما وسع الصحابة رضي الله عنهم؟ اسكت واترك هذا الكلام الذي لم يقله الصحابة رضي الله عنهم للرسول عليه وهم أشد الناس حرصاً على العلم بالله ، وأعلم الناس بالله .

وذهب جماعة من العلماء إلى أنه لا يخلو منه العرش، لأن الله تعالى

ذكر أنه استوى على العرش حين خلق السموات والأرض، ولم يذكر النبي على أنه إذا نزل خلا منه العرش، فالواجب بقاء ما كان على ما كان، فهو سبحانه استوى على العرش، ولم يزل مستوياً عليه، وينزل إلى السماء الدنيا في هذا الوقت، والله على كل شيء قدير، وهو سبحانه لا يقاس بخلقه.

كما أننا نقول جزماً: إنه إذا نزل إلى السماء الدنيا لم يكن نازلاً على المخلوقات، بل هو فوق كل شيء، وإن كان نازلاً إلى السماء الدنيا؛ لأن الله لا يقاس بخلقه، وإلى هذا ذهب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله إلى أن العرش لا يخلو منه (۱). ولكني أميل إلى ترجيح القول الثاني وهوالتوقف وألا يورد هذا السؤال أصلاً، وإذا كان الإمام مالك رحمه الله لما قال له القائل: الرحمن على العرش استوى، كيف استوى؟ قال: السؤال عن هذا بدعة، فإننا نقول في هذا: السؤال عنه بدعة.

المبحث الرابع: استشكل كثير من الناس في عصرنا: كيف ينزل الله إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، ونحن نعلم أن ثلث الليل الآخر لا يزال سارياً جارياً على الأرض وتحت السماء، فيلزم من ذلك أن يكون النزول إلى السماء الدنيا دائماً؟

والجواب على هذا أن نقول: ليس هناك إشكال في نزول الله تعالى في الشلث الأخير رغم استمرار تتابعه على الأرض، ونحن نؤمن بقول الرسول على الأحير على يطلع الفجر»(٢)، فإذا كان كذلك فالواجب علينا ألا نتجاوزه، فما دام ثلث الليل الآخر باقياً في منطقة من المناطق الأرضية

<sup>(</sup>١) انظر شرح حديث النزول ص (٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص١٤٠.

فالنزول حاصل باق، ومتى طلع الفجر في هذه المنطقة فلا نزول، وإن كان في الجهة الأخرى يوجد نزول، والله على كل شيء قدير، ولا يقاس سبحانه بالخلق؛ فينزل إلى السماء في ثلث الليل الآخر في جهة من الأرض، ولا ينزل بالنسبة لجهة أخرى ليس فيها ثلث الليل.

والحقيقة أن الإنسان إذا لزم الأدب مع الله ورسوله اطمأن قلبه، واستراح من التقديرات، أما إذا كان يورد على نفسه هذه المسائل فإنه ينتقل من مشكلة إلى أخرى فيخشى عليه من الشك، نسأل الله العافية وأن يرزقنا اليقين، ولهذا يقول بعض السلف: أكثر الناس شكاً عند الموت أهل الكلام، لأنهم فتحوا هذه المشاكل على أنفسهم وعجزوا عن حلها، لكن لو لزموا الأدب وقالوا ما قال الله ورسوله، وسكتوا عما سكت عنه الله ورسوله، لسلموا من هذا كله.

فمثلاً لو كان أحدنا في المنطقة الشرقية وقد أذن الفجر، والآخر في المنطقة الغربية وهو في آخر الليل، فإننا نقول: هذا وقت نزول ربنا عز وجل بالنسبة للذي في المنطقة الغربية، ونقول للآخر: انتهى وقت النزول.

وليس في هذا إشكال؛ فالذين هم في ثلث الليل يجتهدون في الدعاء لأنه وقت إجابة، والآخرون انتهى عندهم وقت النزول، ونسلم من هذه الإشكالات، ونتشوف كل ليلة إلى ثلث الليل متى يأتى حتى ندعو الله فيه.

أما هذه الإشكالات التي تورد فهي في الحقيقة من سفه الإنسان، وقلة رشده، ومن قلة أدبه مع الله ورسوله، والذي ينبغي لنا، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «أسلم تسلم» (١). ونحن نقول أيضاً: أسلم تسلم، لكن ليس المراد هنا الدخول في الإسلام، وإنما المراد: استسلم للنصوص، حتى تسلم.

المبحث الخامس: هل النزول من الصفات الفعلية أو من الصفات الذاتية؟

والجواب: النزول من الصفات الفعلية، لأنه فعل يتعلق بالمشيئة، وكل فعل يتعلق بالمشيئة فإنه من الصفات الفعلية.

وقد أنكر بعض الناس صفات الأفعال، وقال: صفات الأفعال لله باطلة، ولا يمكن أن نثبت لله فعلاً يتعلق بمشيئته إطلاقاً؛ فلا ينزل ؛ ولا يجيء يوم القيامة؛ ولا يتكلم بكلام محدث، ثم عللوا ذلك بشبهة عظيمة تنطلي على طالب العلم الصغير، حيث قالوا: إن هذا الفعل أو هذا الكلام، إن كان صفة كمال، وجب أن يتصف الله به دائماً، وإن كان صفة نقص فإنه لا يجوز أن يوصف به، لأن الله منزه عن النقص.

فكل فعل اختياري لله يجب أن ننكره بزعمهم، ويقولون: إن الله لا تقوم به الأفعال الاختيارية؛ لأن هذه الأفعال إن كانت كمالاً وجب أن يكون الله متصفاً بها دائماً، وإن كانت نقصاً لزم أن لا يتصف بها أبداً.

والجواب على هذه الشبهة أن نقول لهم: إنها صفة كمال في محلها، والحكمة لا تقتضيها في غير محلها، فلو جاءت في غير محلها لكانت نقصاً، أرأيت لو أن ولدك أساء فضربته لكان ضربك إياه في ذلك الوقت

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب بدء الوحي، باب بدء الوحي، رقم (۷)، ومسلم كتاب الجهاد والسير، باب كتاب النبي على إلى هرقل، رقم (۱۷۷۳).

حكمة وكمالاً، لكن ضربك إياه وهو يطيع نقص.

فنقول: هذه الأفعال الاختيارية كمال لله في محلها الذي تقتضيه الحكمة، وفي غير محلها لا يمكن أن يتصف الله بها، لأنها في غير محلها لا تقتضيها الحكمة، والله سبحانه وتعالى أفعاله مقرونة بالحكمة، وبهذا تزول هذه الشبهة.

وليعلم أيضاً وهذه فائدة مهمة - أن جميع ما يتشبث به أهل الباطل في إبطال الحق هو شبهات وليس بحجج، لقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٧] .

ونظير هذا من بعض الوجوه قول من قال من أهل الفلسفة: الدعاء لا فائدة منه فلا ندعو الله؛ لأنه إن كان قدر لنا شيئاً فسيحصل بدون دعاء، وإن كان الله لم يقدره فلن يحصل ولو دعونا. إذاً لا فائدة منه، وعلمه بحالي كفاه عن سؤالي.

ونرد عليهم بشيء يسير تعرفه العجائز، فنقول: إن الله قدره بهذا الدعاء، وجعل له سبباً وهو الدعاء، وإلا فقل: أنا لن أتزوج، وإن كان الله قدر لي ولد فسيخرج من الأرض، وإن لم يقدر لي ولد فلن يخرج ولو تزوجت مائة امرأة. ولا أحد يقول هذا الكلام.

كذلك الدعاء أيضاً، فإن الدعاء سبب لحصول المطلوب، فإذا وفقت للدعاء فقد وفقت للإجابة، لقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ اللدعاء فقد وفقت للإجابة، لقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠] وهذا نظيرٌ من بعض الوجوه لقول من يقول: إن أفعال الله الاختيارية لا يمكن إثباتها، لأنها إن كانت كمالاً وجب أن يتصف بها أزلاً

وأبداً، وإن كانت نقصاً وجب أن ينزه عنها أبداً، فنقول: هي كمال في محلها، وفي غير محلها لا تقتضيها الحكمة فلا تكون كمالاً. إذاً النزول من صفات الأفعال.

المبحث السادس: هل أحد من أهل القبلة خالف في تفسير النزول على ما قلناه؟

الجواب: نعم؛ فمنهم من قال (ينزل ربنا): أي تنزل رحمة ربنا. ومنهم من قال (ينزل ربنا): أي ملك من ملائكته، وهؤلاء إنما قالوا ذلك لأنهم ينكرون النزول الحقيقي.

والرد على هؤلاء أن نقول:

أولاً: أن قولهم هذا مخالف لظاهر النص؛ لأن ظاهره أن الذي ينزل هو الله عز وجل.

ثانياً: أن قولهم هذا مخالف لصريح النص في قوله تعالى: «من يدعوني» (١) إذ إن الملَك لا يمكن أن يقول للخلق من يدعوني فاستجيب له، لأن هذا لا يقدر عليه إلا الله، ولو أن أحداً قاله من الخلق لقلنا إنه نَزَّل نفسه منزلة الخالق، والملائكة مكرمون عن هذا، فالملائكة يسبحون الله الليل والنهار لا يفترون، ويتبرؤون ممن يدعون غير الله.

وأيضاً فإذا قلنا: إن الرحمة هي التي تنزل إلى السماء الدنيا، فإن هذا من الغلط؛ لأن رحمة الله ليس غايتها السماء الدنيا، بل إن الرحمة تنزل إلى الأرض حتى تبلغ الخلق، وأي فائدة لنا إذا نزلت الرحمة إلى السماء

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ١٤٠.

الدنيا؟!

ثم إن الرحمة تنزل كل وقت، ولا تختص بثلث الليل الآخر، فإذا خصصناها بثلث الليل الآخر فمعنى ذلك أن يبقى الزمن أكثره بدون رحمة.

ثم إن الرحمة لا يمكن أن تقول: من يدعوني فأستجيب له، ومن يسألني فأعطيه؛ لأن الرحمة صفة من صفات الله، ولو قالت هذا القول لكانت إلها مع الله، ولهذا لا يصح لنا أن ندعو صفات الله، حتى إن من دعا صفات الله فهو مشرك، فلو قال يا قدرة الله اغفر لي. يا مغفرة الله اغفر لي. يا عزة الله أعزيني. فهذا لا يجوز، بل هو شرك، لأنه جعل الصفة بائنة عن الموصوف، مدعوة دعاءً استقلالياً وهذا لا يجوز.

وأما قوله ﷺ برحمتك أستغيث (۱)، فهذا من باب التوسل، يعني أستغيث بك برحمتك، فالباء هنا للاستغاثة والتوسل، وليست داخلة على المدعو حتى نقول إن الرسول ﷺ دعا أو استغاث برحمة الله، لكن استغاث بالله لأنه رحيم، وهذا هو معنى الحديث الذي يتعين أن يكون معنى له.

وقوله: (وخلقه) يعني ومما يجب إثباته بالدليل القاطع إثبات الخلق. والخلق صفة من صفات الله عز وجل الفعلية من حيث آحادها وأنواعها.

أما من حيث الأصل فهي صفة ذاتية؛ لأن الله تعالى لم يزل ولا يزال خلاقاً.

وقد ثبتت هذه الصفة بقوله تعالى: ﴿ هُو اللَّهُ الْخَالَقُ الْبَارِيُ ﴾ [الحشر: ٢٤] وقال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُكُ هُو الْخَلَاقُ الْعَلَيْمُ ﴾ [الحجر: ٨٦] فالخلاق والخالق يؤخذ

<sup>(</sup>١) رواه الِبَرمذي، كتاب الدعوات، باب منه، رقم (٣٥٢٤).

منهما صفة الخلق بناءً على القاعدة التي سبقت في هذا الباب، وهي: أن كل اسم من أسماء الله تعالى فهو متضمن لصفة وليست كل صفة متضمنة لاسم، ولهذا كانت الصفات أوسع من باب الأسماء، فالخلق صفة لله تعالى، فهو يخلق ما يشاء إيجاداً وإعداماً، كما قال تعالى: ﴿ الذي خلق الموت والحياة ﴿ اللك: ١٢ فجعل الموت مخلوقاً مع أن الموت عدم، لكنه عدم على وجه معين وليس عدماً محضاً، فمفارقة الروح الجسد موت، وليس عدماً، بل مفارقة تفقد بها الحياة.

والمهم أن من صفات الله الخلق، ونص المؤلف رحمه الله عليه لأن الأشاعرة لا يثبتون هذه الصفة لله، وإنما يثبتها الماتريدية، حيث إنهم يثبتون ثماني صفات، والأشاعرة يثبتون سبعاً.

فالخلق إذاً صفة ذاتية من حيث الأصل، وهي صفة فعلية من حيث النوع والآحاد، فالله تعالى يخلق ما يشاء بالنوع، ويخلق ما يشاء بالآحاد. فالإنسان مثلاً مخلوق بالنوع، وبالآحاد من حيث كل إنسان على حدة. فخلق الله للإنسان من حيث هو، يعتبر واحداً بالنوع، وخلق الله للإنسان باعتبار كل فرد يعتبر واحداً بالشخص، أي بالآحاد.

أما من حيث الفعل لله عز وجل الذي هو صفة الخلق، فإن الله لم يزل ولا يزال خلاقاً، فهو من الصفات الذاتية.

قال رحمه الله: (فاحدر من النزول) احذر من النزول: يعني من النزول الخُلُقي والنزول العلمي والنزول السلوكي والنزول الفكري، لأن النزول صفة ذم بكل حال.

فالنزول الخلقي: أن لا تخالق الناس بخلق حسن، فإن من الناس من قد يرزق علماً وفهماً لكنه لا يخالق الناس بخلق حسن، فتحمله الغيرة وما عنده من العلم، على الشراسة والعنف وتضليل الناس، وربما تصل به الحال إل تكفيرهم.

والنزول العلمي: وهو أنك لا تحرص على العلم ولا تبتغي العلم ولا تطلبه. فإن العلم إذا تركته تركك، بل إذا تهاونت في طلبه فاتك، ولهذا قال بعض السلف: لا ينال العلم براحة الجسم. وقال بعضهم: أعط العلم كلك يعطك بعضه، وأعطه بعضك يفتك كله. ولم ينل العلماء رحمهم الله الذين اشتهروا بالإمامة في العلم هذا الذي نالوا به الإمامة إلا بدأب عظيم، وتعب على ما هم عليه من شظف العيش وقلة المساعدة.

والنزول السلوكي: وهو قريب من النزول الخلقي، لكنه يشمل العبادة والتعبد لله عز وجل، بأن تكون عالي الهمة بالنسبة للعبادة، لا تتوانئ ولا تتكاسل، تتقى الله تعالى ما استطعت.

والنزول الفكري: وهو أن تنزل بفكرك إلى ما يخالف السلف الصالح، كما نزل أهل التعطيل نزلوا بأفكارهم وانحدروا بها إلى الهاوية، وأهل التمثيل كذلك. كل منهم نزل، فهؤلاء غلوا في شأن التنزيه، وهؤلاء غلوا في الإثبات، فتطرفوا جميعاً فنزلوا عن مستوى الحق والصراط المستقيم.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

قديمة لله ذي الجللال

22\_ فسائر الصفات والأفعال

# الشرح

قوله: (فسائر الصفات والأفعال) سائر ترد بمعنى باق، وترد بمعنى جميع، فأما ورودها بمعنى باق فإنها مأخوذة من السؤر وهو البقية، كما يقال مثلاً: سؤر البهائم طاهر؛ أي بقية شرابها، وتقول: شربت سؤر فلان؛ أي بقية شرابه، وعلى هذا فتكون سائر بمعنى باق.

وأما سائر بمعنى جميع فهي مشتقة من السور؛ لأنه يحيط بالقصر. فكلام المؤلف هنا يتنزل على المعنى الثاني؛ فتكون سائر بمعنى جميع.

قال رحمه الله: (فسائر الصفات والأفعال قديمة الله) وكلامه هذا في إطلاقه نظر ظاهر؛ وذلك أن صفات الله عز وجل تنقسم إلى ثلاثة أقسام: خبرية وذاتية وفعلية.

أما الفعلية فنص عليها المؤلف رحمه الله بقوله: (الأفعال)، فيبقئ قوله: (الصفات) شاملاً للخبرية والذاتية، ونحن نوافقه على أن الصفات الذاتية والصفات الخبرية قديمة لله؛ قديمة: يعني أزلية لم تزل موجودة، وهي كذلك أبدية لا تزال موجودة.

فالصفات الخبرية مثل: الوجه، والعين، واليد، والقدم، هذه صفات أزلية قديمة، وهي أيضاً أبدية.

والصفات الذاتية مثل: العلم، والقدرة، والعزة، وغيرها، فهذه أيضاً قديمة لله عز وجل أزلية أبدية.

أما الصفات الفعلية التي أشار إليها المؤلف رحمه الله في قوله: (والأفعال) فلا يطلق عليها أنها قديمة على سبيل الإجمال، ولا أنها حادثة، بل في ذلك تفصيل: فباعتبار الجنس هي قديمة، فإن الله لم يزل ولا يزال فعالاً؛ لم يأت عليه وقت كان معطلاً عن الفعل بل لم يزل فعالاً، فباعتبار جنس الأفعال نقول: إنها قديمة، كما قال المؤلف، وباعتبار النوع والآحاد فليست قديمة.

وأضرب مثلاً للنوع: استواء الله على العرش نوع من أنواع الفعل، لكن لا يمكن أن نقول: إنه قديم، لأنه لم يكن إلا بعد خلق العرش، وخلق العرش حادث، فيلزم من ذلك أن يكون الاستواء حادثاً وليس بقديم. هذا باعتبار النوع.

أما باعتبار الآحاد فالله تعالى خلق الملايين من البشر، وخلق الله عز وجل للبشر حادث بلا شك، فَخَلْقُ كلِّ فردٍ منهم وُجِدَ حين خَلَقه الله، ومن له عشر سنوات فهو قبل أحد عشر سنة ليس موجوداً، ولم يكن شيئاً مذكوراً، ولا تعلقت به صفة الخلق.

إذاً فكلام المؤلف رحمه الله بقدم الصفات صحيح باعتبار قسمين من الصفات، وهي: الصفات الخبرية، والذاتية، أما الأفعال فصحيح أنها قديمة باعتبار الجنس، فجنس الأفعال قديمة، وأما أنواعها وآحادها فليست قديمة.

ومن أمثلة الصفات الخبرية: الوجه والعين واليد والإصبع والساق والقدم وغيرها. فكل ما ورد به النص نثبته على أنه قديم. ولا يُستوحش من إثباتها، ولا يقال: كيف يكون لله كذا؟! لأن الذي تكلم بهذه الصفة إما الله نفسه - إذا

كانت الصفة ثابتة بالقرآن ـ وإما رسوله عَلَيْ الذي هو أعلم الخلق به ، فلا يُستوحش مما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله .

والذي يُسْتَوحش منه تحريف ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله.

أما الأفعال؛ فالأفعال كثيرة أيضاً نوعها وجنسها، فالكلام صفة فعل باعتبار آحاده، وهو صفة ذات باعتبار أصله؛ فالكلام ليس له حصر ولا يمكن أن يحاط به، فإن الله تعالى يقول: ﴿ ولو أَنَما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يَمُدُهُ مِنْ بَعُده سَبْعَةُ أَبْحُر مَا نَفدت كَلَمَاتُ اللّه ﴿ [لقمان: ٢٧] أي لُو أن الذي في الأرض من الأشجار أقلام، يعني: جعل أقلاماً وكتب به وجُعلَ المدادُ البحر يحده من بعده سبعة أبحر، لنضب الماء وتكسرت الأقلام ولم تنفد كلمات الله، إذاً كلمات الله لا حصر لها، ولا يمكن الإحاطة بها، والكلام من صفات الأفعال.

وقول المؤلف رحمه الله: (قديمة الله ذي الجلال)، ذي: صفة الله والجلال: بمعنى العظمة والكبرياء، وقد وصف الله نفسه بأنه ذو الجلال والإكرام، وأنه مع عظمته وكبريائه يُكرمه المؤمنون من عباده، ويكرم هو من يستحق الإكرام من العباد، ولهذا نقول: الإكرام صفة صالحة لصدوره من الله؛ ولصدوره الله؛ فهو صالح لصدوره من الله حيث يكرم من يستحق الإكرام من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، ولهذا يقال في الجنة: إنها دار الكرامة، وهو صالح لصدوره الله حيث إنه سبحانه وتعالى مُكْرَمٌ من قبل هؤلاء العباد الخلص النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

رغماً لأهل الزيغ والتعطيل من غير تأويل وغير فكر

٠٥-لكن بلا كيف ولا تمثيل

١ ٥٠ نمرها كما أتت في الذكر

### الشرح

قوله: (لكن بلا كيف) يعني أنها قديمة وثابتة لله لكن بلا كيف، والمراد بقوله (بلا كيف) أي بلا تكييف منا لها، وليس المراد أنه ليس لها كيفية، وذلك لأنه ما من شيء ثابت إلا وله كيفية ولابد، فاليد لها كيفية، والوجه له كيفية، والعين لها كيفية، لكن نحن لا نكيفها، فتكييفنا لها حرام، بل السؤال عن الكيفية بدعة، كما نص على ذلك الإمام مالك رحمه الله، وأقره أهل العلم عليه، فلا نسأل عن الكيفية ولا نكيف.

والتكييف باطل بدلالة السمع ودلالة العقل. أما دلالة السمع فمنها:

أولاً: قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَما حَرَّمَ رَبِي الْفُواحَشُ مَا ظَهْرِ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقَ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنزَلْ بَهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ . تَعْلَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٣٣]، والشاهد قوله: ﴿ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

فإذا كيّف أحد صفة من صفات الله فقد قال على الله ما لا يعلم ؛ لأن الله أخبر بالصفة ولم يخبر عن كيفيتها، وهذا من الأمور الغيبية التي لا يمكن أن تدرك بالحس، ولا يمكن ـ بحسب إضافتها إلى الله - أن تدرك بالعقل أيضاً، لأنه ليس هناك علة جامعة بين الخالق والمخلوق حتى نقيس ما غاب عنا من صفات الخالق على صفات المخلوق.

صحيح لو أن أحداً من الناس سألنا عن وجهه أوعن عينه أو عن يده لكنا نعرف كيفيتها بالقياس؛ لأنه بشر مثل سائر الخلق، ونحن نرى نظيره، لكن بالنسبة للخالق ليس هناك علة تجمع بينه وبين المخلوق، حتى يقاس على المخلوق، ويدعي المدعي أنه يعرف الكيفية.

ثانيا: قول الله تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولْئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦]، تقفو: يعني تتبع ما ليس لك به علم، ومنه تكييف صفات الله، فإنه لا علم لنا به. ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ ﴾ هذه طرق الإدراك ﴿ كُلُّ أُولْئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ فيسأل الإنسان عنه إذا استمع لما لا يعنيه، أو نظر إلى ما لا يعنيه، أو فكر فيما لا يعنيه، فإن الإنسان سوف يسأل عن ذلك كله يوم القيامة.

أما الأدلة العقلية: فإننا نقول: إن الشيء لا يمكن إدراكه إلا بمشاهدته أو مشاهدة نظيره أو الخبر الصادق عنه؛ فكل شيء لا يمكن إدراكه إلا بواحد من هذه الأمور الثلاثة:

أن تشاهده، وهذا عين اليقين، أو تشاهد نظيره، وهذا أدنى رتبة من الأول، لأن هذا تدركه بالقياس؛ فمشاهدة النظير ومعرفة النظير بالنظير هذا قياس.

أو بالخبر الصادق عنه، لكن ليس الخبر كالمعاينة، ولذلك فهو أدنى رتبة من الأول.

ومعلوم أن واحداً من هذه الطرق الثلاثة لم يحصل بالنسبة لصفات الله عز وجل، فنحن لم نشاهد شيئاً من هذه الصفات، ولو شاهدنا شيئاً منها لم

ندركه ؛ لأن الله قال: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ﴾ [الانعام: ١٠٣]، وقال: ﴿ وَلا يُحِيطُونَ بِه عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠]، وبهذا فقد انتفى الأمر الأول.

كذلك فنحن لم نشاهد نظيرها؛ لأن الله يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]؛ إذاً لم نشاهد مثيلاً لله عز وجل.

وكذلك لم يخبرنا الله سبحانه أو رسوله عن كيفية هذه الصفات، فيتعذر إذاً أن نعلم كيفيتها، لأن وسائل العلم انتفت، وإذا انتفت الوسيلة انتفت الغاية، وحينتذ نقول: لا يمكن أن نكيف صفات الله، ولا يجوز أن نسأل عن الكيفية، ومن سأل عن الكيفية نهيناه؛ لأن السؤال عن الكيفية هلكة، لقول النبي عليه «هلك المتنطعون» (۱). والسؤال عن الكيفية من التنطع؛ لأنه لو كان لك فائدة في علم الكيفية لبينها الله ورسوله، بل نقول: إن الوصول إلى حقيقة كيفية صفات الله أمر مستحيل؛ لأن الإنسان أقل من أن يحيط بكيفية صفات الله أمر مستحيل؛ لأن الإنسان أقل من أن يحيط بكيفية صفات الله أمر مستحيل؛ لأن الإنسان أقل من أن يحيط بكيفية صفات الله أمر مستحيل؛ لأن الإنسان أقل من أن يحيط بكيفية

وانظر إلى موسى على حين قال لله: ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُو ْ إِلَيْكَ ﴾ [الاعراف: ١٤٣] فهو يطلب النظر إلى الله عز وجل شوقاً إليه، لا شكاً في وجوده، فلما قال: ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُو ْ إِلَيْكَ ﴾ قال: ﴿ لَن تَرانِي ﴾ يعني: لا يمكن أن تراني ﴿ وَلَكِنِ انظُو ْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي ﴾ [الاعراف: ١٤٣] فنظر إلى الجبل، فلما تجلى الله عز وجل للجبل جعله دكاً، أي اندك الجبل وصار رملاً. فسبحان الله! هذا الجبل الأصب، الصلب، لما تجلى الله عز وجل له اندك وصار رملاً.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ١٤٩.

ولما رأى موسى هذا المشهد العظيم خرصعقاً وغشي عليه. ولوتصور كل إنسان نفسه أنه هو الذي في هذه الحالة لغشي عليه من باب أولى. وتأمل عن خر موسى صعقاً لما تجلى ربه للجبل، وكيف عجز الجبل عن أن يقاوم هذه الرؤية العظيمة واندك.

والله عز وجل يقول عن كلامه، وهو صفة من صفاته: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللهِ ﴾ [الحشر: ٢١] يهبط ويتصدع لكن لا يكون دكاً؛ لأن التجلي أعظم من نزول الكلام.

إذاً لا يمكننا إدراك كيفية صفات الله وكنهها. فالسؤال عنه يكون لغواً من القول وتنطعاً في الدين ولهذا لما ورد هذا السؤال على الإمام مالك رحمه الله عجز عن تحمله فأطرق برأسه وجعل يتصبب عرقاً.

فالكيفية ثابتة والتكييف ممنوع ولو نفيت الكيفية على الاطلاق لكنت نفيت الوجود وعلى هذا نحمل كلام السلف حيث قالوا في آيات الصفات وأحاديثها: (أمروها كما جاءت بلا كيف)، أي: بلا تكييف.

وقوله: (بلا تمثيل) يعني: وكذلك ثابتة بلا تمثيل. وقد سبق الكلام على نفي التمثيل وأنه ثابت بدلالة السمع والعقل وأن التعبير بقول القائل: (بلا تمثيل)، أولى من قوله: (بلا تمبيه)، من ثلاثة أوجه. لكننا نرى في بعض الأحيان كلاماً بلفظ التمبيه جاء من أئمة السلف، وهذا الذي جاء بلفظ التمبيه من أئمة السلف، وهذا اللي جاء بلفظ التمبيه من أئمة السلف، يريدون به التمثيل.

والمؤلف رحمه الله لغيرته وشدة تمسكه بمذهب السلف قال: إننا نقول

ذلك (رغماً لأهل الزيغ) يعني نراغمهم بذلك، والرغام أصله التراب، وهو كناية عن الإذلال؛ يقال: راغمته: أي أذللته، ومنه قولهم: رغم أنف امرئ.

قوله: (والتعطيل)، والتعطيل: معناه الترك والتخلية، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَبِئْرٍ مُعَطَّلَةٍ ﴾ [الحج: ٤٥] أي متروكة مخلاة تركها أهلها.

أما في الاصطلاح فالتعطيل: هو تعطيل الله عما يجب له، وهو أنواع بحسب ماترك من واجب لله .

أولاً: التعطيل المطلق: فالمنكرون لوجود الرب عطلوا أعظم تعطيل؛ حيث يقولون: ليس هناك رب، وإنماهي أرحام تدفع، وأرض تبلع، فهؤلاء عطلوا وجود الله أصلاً.

ثانياً: تعطيل ألوهيته تعالى: فالمشركون الذين يعبدون مع الله غيره عطلوا الله عما يجب له من العبادة ؟ لأن الواجب إخلاص العبادة لله وحده. فهؤلاء الذين يعبدون مع الله غيره عطلوا الله عن التوحيد الخالص.

ثالثاً: تعطيل أسمائه: فالذين عطلوا أسماء الله قالوا: إن الله تعالى ليس له أسماء، وإن ما نسب إليه من الأسماء فإنما هي أسماء لمخلوقاته وليست له، فهذا تعطيل شديد أيضاً.

رابعاً: تعطيل الصفات: حيث يقول الذين عطلوا الصفات: إن الله له أسماء لكن ليس له صفات؛ فلا سمع، ولا بصر، ولا كلام، ولا إرادة، ولا قدرة؛ فينكرون الصفات أصلاً، وهذا أيضاً تعطيل، حيث عطلوا الله

عما يجب له من الصفات.

خامساً: التعطيل لبعض الصفات: حيث يشبت أصحاب هذا النوع من التعطيل شيئاً من الصفات وينكرون أشياء من الصفات، فهذا أيضاً تعطيل، وهذا له أنواع: فمنهم من يعطل صفات الأفعال فقط، ومنهم من يعطل كل صفة لا يدل عليها العقل بزعمه، ويختلفون في هذا.

فصار التعطيل بذلك أنواعاً خمسة:

أولاً: التعطيل المطلق: وهو تعطيل وجود الخالق.

ثانياً : تعطيل ألوهيته: بأن يعبد معه غيره .

ثالثاً: تعطيل أسمائه: بأن تنفئ عنه الأسماء، والذي ينفي الأسماء ينفي الصفات من باب أولى.

رابعاً: تعطيل الصفات: فيقال: إن الله له أسماء وليس له صفات.

خامساً: تعطيل بعض الصفات: وهذا يختَلِف فيه الناس كثيراً، فمنهم من يعطل تليلاً.

وكل أنواع التعطيل هذه منفية في قول المؤلف رحمه الله: (رغماً الأهل الزيغ والتعطيل).

فالجهمية - المقتصدون منهم - عطلوا الصفات وأثبتوا الأسماء، والغلاة منهم عطارا الأسماء والصفات .

والمعتزلة عطلوا الصفات وأثبتوا الأسماء، لكنها أسماء مجردة وليس لها مِعانِ، فهو سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر. والأشاعرة أثبتوا الأسماء وأنكروا الصفات إلا سبعاً، والأفضل هنا أن نقول: إنهم أنكروا الصفات إلا سبعاً، ولا نقول أثبتوا سبع صفات؛ لأن الصفات السبع قليلة بالنسبة للصفات الكثيرة العديدة؛ فلهذا نقول أنكروا الصفات إلا سبعاً.

أما أهل السنة والجماعة فأثبتوا توحيد الله في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، وأثبتوا لله الأسماء والصفات كلها، بدون قيد وبدون تفصيل، لأنهم يقولون: إن الواجب علينا أن نمرها كما جاءت.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: ( نمرها كما أتت في الذكر ) نمرها: يعني اقبلها وأمرها بلسانك وبقلبك كما أتت في الذكر.

و (في الذكر) يعني في القرآن، سواء أتت في القرآن مباشرة أو بالإحالة؛ فمباشرة بأن تكون الأسماء والصفات في القرآن، أو بالإحالة بأن تكون الأسماء والصفات في السنة، لأن ما جاء في السنة فقد أتى في القرآن لكن عن طريق الإحالة: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ [الحشر: ٧].

وقوله رحمه الله: (غرها كما أتت في الذكر) هذه العبارة ورد معناها عن السلف، فقالوا في آيات الصفات وأحاديثها أمروها كما جاءت بلا كيف. وهذه العبارة تجاذبها طائفتان: طائفة ادعت أن السلف أرادوا بهذه العبارة التفويض، والتفويض: يعني أننا غر النص ونفوض معناه ونقول: الله أعلم بما أراد، فنقرأ: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ولكننا لا نعلم معنى استوى، ونقرأ قوله ﷺ: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا» (١) ولانعلم معنى

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ١٤٠.

ينزل، ونقرأ قوله تعالى: ﴿ وَيَهْفَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٧] ولا نعلم معنى الوجه، وعلى هذا فقس، وادعوا أن هذا مذهب أهل السنة والجماعة وأنه مذهب السلف.

والغريب أن هذه الدعوى تصدر من علماء أجلاء يُشهد لهم بالخير، لكننا نشهد لهم بالخير، ونشهد عليهم بالخطأ في نقل مذهب السلف على هذا الوجه، ونرى أنهم مخطئون لكن عن غيرعمد؛ لأن نيتهم حسنة للشك عندنا في ذلك من لكنهم فهموا عن السلف فهما خاطئاً، فليس مذهب السلف هو التفويض، فالسلف من أفقه الناس في معنى آيات الصفات وأحاديثها، لكنهم من أبعد الناس أن يقولوا فيها ما لا يعلمون.

وليتنبه أننا لو قلنا: إن مذهب السلف في آيات الصفات وأحاديثها هوالتفويض الذي أراده هؤلاء، لكان أجهل الخلق بالله هم السلف، لأن من لا يعرف معنى الصفات كيف يعرف الله؟! ، فالذي لا يعرف معنى السميع ولا البصير ولا العزيز ولا الحكيم، كيف يعرف الله؟! فهذا اللازم لا شك أنه لازم باطل، وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم.

ومن ثَمَّ أطلق بعض هؤلاء العلماء القول بأن طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم، وهذا القول فيه حق وباطل.

فقولهم: إنها أسلم صحيح، لكن ليس على الوجه الذي أرادوه، ولو كان مذهب السلف هو الوجه الذي أرادوه لم يكن أسلم، بل كان أثلم لأن مذهباً يقول: أنا أقرأ آيات الصفات وأحاديثها ولا أعرف معناها، أين السلامة؟! فإذا لم تعرف المعنى وتثبته فأنت غير سالم، لكنهم قالوا: إن قول

الإنسان: «لا أدري» هذه سلامة.

وقولهم في طريقة الخلف: إنها أعلم وأحكم؛ فأعلم لأنهم يثبتون معنى؛ وأحكم لأنهم قالوا: إن من المحال أن ينزل الله علينا كتاباً في أعظم ما نحتاج إليه ثم لا يكون له معنى معلوم، فلو قال إنسان: إن آيات الصفات وأحاديثها ليس لها معنى أوليس معناها معلوماً، لكان هذا مناقضاً للحكمة.

ولهذا قالوا: طريقة الخلف أعلم وأحكم، وقد بينا أن هذه المقولة باطلة متناقضة (١)، وقد كذبوا بذلك على السلف فيما فهموا من مذهبهم.

وقوله: (نمرها كما أتت في الذكر)، سبق أن السلف قالوا في آيات الصفات وأحاديثها: أمروها كما جاءت بلا كيف. وهذه العبارة لا تدل على أن السلف يفوضون المعنى، بل الذي تدل عليه أن السلف يثبتون معنى آيات الصفات وأحاديثها، وتدل العبارة على هذا من وجهين:

الأول: قولهم: (أمروها كما جاءت) ومن المعلوم أنها جاءت ألفاظاً لمعان، ولم تأت ألفاظاً لغير معنى كالحروف الهجائية أبداً، فإذا أمررناها كما جاءت فمعنى ذلك أننا نثبت اللفظ والمعنى.

والثاني: قولهم: (بلاكيف) يعني بلا تكييف، وهذه أيضاً تدل على ثبوت المعنى، لأنه لولا ثبوت أصل المعنى ما احتجنا إلى قول بلاكيف، إذ نفي الكيف عما ليس بموجود لغو من القول، وهذا واضح.

<sup>(</sup>١) انظر فتح رب البرية بتلخيص الحموية ص ٥ .

فهم أثبتوا المعنى، ووجه ذلك أن نفي التكييف يدل على ثبوت أصل المعنى؛ لأنه لولا ثبوت أصل المعنى ما احتيج إلى أن نقول بلا تكييف. فالسلف يثبتون لنصوص الصفات معنى، ووالله لولا إثباتنا للمعنى ما ذقنا طعم هذه النصوص في الصفات وفي الأسماء أبداً، ولو كنت أقرأ: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوَىٰ ﴾ [طه: ٥] كما أقرأ «أ.ب.ج» لما استفدت وما ازداد إيماني ومعرفتي بالله أبداً.

فلولا أني أعرف أن معنى استوى علا علواً يليق بجلاله وعظمته لما استفدت، ولهذا كان دعوى عدم إثبات السلف المعنى لآيات الصفات دعوى باطلة، وقدحاً عظيماً في السلف، ومهما كان مصدر هذا القول، فهو خطأ.

فإذا كان السلف يثبتون المعنى بلا تكييف صاروا أسلم وأعلم وأحكم، وهذا هو الطلوب.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٢٥ ويستحيل الجهل والعجز كما قد استحال الموت حقاً والعمى
 ٣٥ فكل نقص قد تعالى الله غنه فيا بشرى لمن والاه

## الشرح

قوله: (ويستحيل الجهل والعجز) الاستحالة معناها التعذر وعدم الإمكان، أي يستحيل الجهل على الله، ودليل استحالته أثري ونظري:

أما الأثري: ففي قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَخْفَىٰ عَلَيه شَيْءٌ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ ﴾ [آل عمران: ٥] وقوله: ﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٢] وقوله: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِّكَ مِن مَثْقَالِ ذَرَةً فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَلا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاً فِي كَتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [يونس: فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاء وَلا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كَتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [يونس: 17]. والنصوص في أنه يستحيل الجهل على الله كثيرة؛ لأن الإخبار على هذا الوجه يدل على عموم إحاطة علم الله عز وجل بكل شيء، وإذا أحاط بكل شيء استحال الجهل.

وأما النظري: فلأن الجهل صفة نقص، حتى إن الإنسان يُعيَّرُ به فيقال: يا جاهل، أو يقال: فلان جاهل، وإذا كان صفة نقص فإنه ينزه عنه الخالق، فالخالق لا يمكن أن يتصف بنقص إطلاقاً، وقد استدل إبراهيم عليه الصلاة والسلام على أبيه بهذا فقال: ﴿ يَا أَبَت لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُنْصِرُ وَلا يُغْنِي عَنكَ شَيْنًا ﴾ [مريم: ٢٤] إذاً هذا وجه استحالته نظرياً.

وإذا استحال الجهل فإنه يكون من الصفات السلبية المنفية، وقد سبق أنه

لا يوجد في صفات الله صفة سلبية محضة ، بل لابد أن تكون متضمنة لكمال ضدها ، فإذا استحال الجهل صار كمال العلم واجباً ، ولهذا يجب أن يكون الله متصفاً بكمال العلم .

والجهل قد يكون سابقاً للعلم وقد يكون لاحقاً، وكلاهما مستحيل، فما كان سابقاً للعلم فهو جهل، وما كان لاحقاً له فهو نسيان، وكلاهما مستحيل على الرب عز وجل. وقد قال موسى لفرعون حين قال: ﴿ فَمَا بَالُ القُرُونَ الأُولَىٰ ﴾ [طه: ١٥] قال موسى: ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتَابٍ لا يَضِلُ رَبِي وَلا يَنسَى ﴾ [طه: ٥٦].

وقوله: (ويستحيل الجهل والعجز)، أي: ومما يستحيل أيضاً: العجز، والعجز مستحيل بدلالة السمع، ودلالة العقل:

أما السمع: فقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لَيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَات وَلا فِي الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾ [فاطر: ٤٤] ومثل هذا النفي ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ ﴾ إنما يصاغ فيما كان ممتنعاً غاية الامتناع، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيهُلكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [هود: ١١٧] ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيعَذَبِّهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ [الانفال: ٣٣] وما أشبه ذلك.

إذاً فالنفي في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ ﴾، يدل على امتناع المنفي امتناعاً مطلقاً بكل حال.

وقال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّمَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَحْكُمُون ﴾ [العنكبوت: ٤] وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَلا فِي

السَّمَاءِ ﴾ [العنكبوت: ٢٢] والآيات الدالة على استحالة العجز كثيرة.

أما الدليل العقلي على استحالة العجز فهو أن العجز صفة نقص، والرب سبحانه وتعالى منزه عن النقص، فيجب أن ينزه عن العجز، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ ﴾ [ناطر: ٤٤].

إذاً فالعجز مستحيل سمعاً وعقلاً، وإذا استحال العجز على الله فإن الله فان الله فان الله فان الله فان الله فان ا

أما السمع: فما أكثر الآيات التي يقول الله فيها: ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [النور: ٤٥] ومنها هذه الآية التي نفي الله فيها عجزه مطلقاً، حيث قال: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَواتِ وَلا فِي الأَرْضِ ﴾ ثم قال: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَواتِ وَلا فِي الأَرْضِ ﴾ ثم قال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾ [ناطر: ٤٤].

وأما العقل: فَقَرَّر دلالته على ذلك أهل العلم في قولهم: إن الخلق يدل على الخالق وعلى القدرة أيضاً، لأنه لا يمكن أن يوجد خلق إلا بقدرة عليه، فوجود المخلوقات وإثبات الخلق دليل على قدرة الخالق عز وجل.

فصار العجز مستحيلاً سمعاً وعقلاً، وإذا استحال العجز ثبت ضده وهي القدرة، والقدرة أيضاً ثابتة سمعاً وعقلاً.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (كما قد استحال الموت حقاً) أيضاً الموت مستحيل سمعاً وعقلاً:

أما استحالته سمعاً: فقد قال الله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانَ (٢٦) وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٦، ٢٧] وقال تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨] بل نفئ الله عنه الميتة الصغرى في قوله: ﴿لا تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فإن النوم هو الميتة الصغرى، ونفيه نفياً لها.

أما استحالته عقلاً: فلأن الموت لا يلحق إلا الناقص: أي ناقص الحياة؟ لأن الموت لا شك أنه فقد للحياة، والحياة صفة كمال، فإذا فقدت زال الكمال، والله سبحانه وتعالى منزه عن كل نقص.

وقوله: (حقاً) مصدر عامله محذوف تقديره: أحق ذلك حقاً، يعني أثبته إثباتاً لا شك فيه.

وقوله: (والعمى)، العمى: ضد البصر، فالله سبحانه وتعالى منزه عن العمى وعن العور الذي هو فقد إحدى العينين، ودليل ذلك أيضاً من السمع والعقل:

أما من السمع: فقد قال النبي عليه الصلاة والسلام «حجابه النور لو كشفه لأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه» (١) ، وقال النبي عليه في وصف الدجال: «إنَّه أعور وإن ربكم ليس بأعور» (٢).

وأما عقلاً: فلأن من لا يبصر ناقص، والنقص منزه عنه الله عز وجل، ولهذا قال إبراهيم عليه الصلاة والسلام لأبيه: ﴿ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُنْسَى عَنكَ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٤٢].

ثم ذكر المؤلف قاعدة عامة مطردة فقال: (فكل نقص قد تعالى الله عنه) أي: كل نقص ـ على سبيل العموم ـ فإن الله جل وعلا قد تعالى عنه؛ سواء كانت هذه الصفة نقصاً في كمال.

مثال الصفة التي هي نقص في ذاتها: العمي والجهل المطلق.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص١٨٤.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخريجه ص۲۶۹.

ومثال الصفة التي هي نقص في كمالها: العور؛ فالأعور ينظر بعين واحدة وتستقيم أموره، لكن هذه الرؤية ناقصة وليست كاملة.

ولهذا يستدل بعض أهل القيافة على أن هذه البهيمة عوراء برعيها الشجرة، حيث إن العوراء إذا وقفت عند الشجرة ترعى من جانب واحد، لأنها لا ترى الجانب الآخر، فإذا أقبل على بعير ترعى شجرة، ووجدها قد أكلت من اليمين عرف أنها عوراء من اليسار.

ويستدل كل إنسان على الأعور أنه إذا أتاه من جهة العوراء فإنه لا يبصره، لأنه لا ينظر إلا من جهة واحدة، فالعور نقص، وهونقص في كمال وليس فقدًا للكمال.

وكذلك أيضاً في صفة القوة، فلو كان الله ليس فيه قوة إطلاقاً لكان هذا نقصاً في ذات الصفة، فإذا كان فيه قوة ولكنه لا يقوى على بعض الأشياء فهذا نقص في كمال. فالله عز وجل منزه عن الأمرين؛ منزه عن النقص الذي هو فقد الكمال بالكلية، وعن النقص الذي هو نقص في كماله.

أما مماثلة المخلوقين فهي نقص في كماله، فلو قيل لله عينان مثل عيني المخلوق لكان هذا نقصاً في كمال، أو قيل لله علم مماثل لعلم المخلوق لصار أيضاً نقصاً في كمال.

فالحاصل أن الله تعالى منزه عن كل نقص، سواء كان نقصاً بحسب الأصل، أو نقصاً بحسب الكمال، فالله سبحانه وتعالى منزه عنه، وتنزيه الله عن النقص مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْمَثْلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ٦٠] فإن إثبات المثل الأعلى يدل على أن كل ما كان نقصاً فالله منزه عنه؛ لأنه ينافي

الأعلوية، والله يقول: ﴿ وَلِلَّهِ الْمَشَلُ الأَعْلَىٰ ﴾.

قوله: (يا بشرى لمن والاه) يا: هذه حرف نداء، لكن بشرى منادى وهو غير عاقل، فكيف يوجه النداء لغير العاقل؟.

اختلف النحويون في هذا، فقالوا: إذا وجه النداء لغير العاقل فهو للتمني، أو يكون المنادئ محذوفاً ويقدر بحسب السياق، ففي قول الشاعر: ألا أيها الليل الطويل ألا انجل بصبح وما الإصباح منك بأمثل

هنا خاطب الشاعر الليل وناداه: (ألا أيها الليل) والليل لا يعقل، فقالوا: إن هذا للتمني، يعني يتمنئ أن ينجلي الليل، ومع ذلك يقول: حتى لو انجليت فالصبح ليس أمثل منك، وقال الله تعالى: ﴿ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ [يس: ٢٦، ٢٧] ﴿ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ فهذه للتنبيه لأن ليت حرف لا ينادى فتكون للتنبيه.

وقال بعضهم إن المنادي محذوف والتقدير: يا ربي ليت قومي يعلمون.

والبشرئ بمعنى البشارة، وهي الخبر السار، فالخبر السار يسمى بشرئ، وسمي بشرئ لأن البشرة تتغير به، ولهذا إذا سر الإنسان استنار وجهه، كما حصل للرسول عليه الصلاة والسلام حين مر مجزز المدلجي بزيد بن حارثة وأسامة بن زيد، وعليهما رداء قد بدت منه أقدامهما، فقال: "إن هذه الأقدام بعضها من بعض»(١). فسر بذلك النبي على حتى صارت أسارير

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الفرائض، باب القائف، رقم (٦٧٧٠)، ومسلم، كتاب الرضاع، باب العمل بإلحاق القائف الولد، رقم (١٤٥٩).

وجهه تبرق. ولذلك فكل خبر سار، يسمى بشرى.

وقد تطلق البشري على الخبر المسيء بجامع التغير في كل منهما، كما في قوله تعالى: ﴿ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [آل عمران: ٢١].

وقوله: (لمن والاه) أي والاه الله وصار له ولياً. فيا بـشرى لمن كـان ولياً لله، نسأل الله أن يجعلنا من أوليائه.

وذلك لأن ولي الله قد أمّنه الله من كل خوف، يقول تعالى: ﴿ أَلا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللّهِ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٢) الّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [يونس: ٢٦، ٢٦] فولي الله عز وجل إذا عاداه أحد فقد حارب الله تعالى: وليس فقط عادى الله؛ بل قد حارب الله، قال الله تعالى في الحديث القدسي: «من عادى الله؛ بل قد حارب الله، ومن آذنه الله بالحرب فهو مغلوب على كل عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب»(١)، ومن آذنه الله بالحرب فهو مغلوب على كل حال، لأن الله تعالى عزيز قوي لا يغلبه شيء، ولهذا نقول: يا بشرى في الدنيا والآخرة لمن والاه الله، أي صار له ولياً بالمعنى الخاص؛ لأن الله ولي كل شيء بالمعنى العام ولكن بالمعنى الخاص فهو ولي لأهل الإيمان والتقوى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص١٣٠.

رَفَعُ بعبر (لرَّحِمْ الِهِجْرِي رسيكنى (ليَّرْمُ (الِفِرُوفِيِّ رسيكنى (ليَّرْمُ (الِفِرُوفِيِّ

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٤٥ وكل ما يطلب فيه الجزم
 ٥٥ لأنه لا يكتفى بالطن

٦٥-وقيل يكفي الجزم إجماعاً بما

٥٧ فالجازمون من عوام البشر

ف منع تقليد بذاك حتم لذي الحجى في قول أهل الفن يطلب فيه عند بعض العلما فمسلمون عند أهل الأثر

# الشرح

انتقل المؤلف رحمه الله من ذكر الصفات إلى ذكر بعض الأحكام في التقليد، ومن المعلوم أن إدراك المعلومات قد يكون عن اجتهاد ونظر في الأدلة، فهذا الذي يتوصل إليه الإنسان باجتهاده ونظره، يجب عليه أن يعتقده أو يعمل بمقتضاه، لكن بشرط أن يكون من أهل الاجتهاد ذوي العلم؛ وليس من أهل الاجتهاد ذوي الجهل؛ لأن اجتهاد ذوي الجهل خطأ على كل حال، حتى لو أصاب ذو الجهل فهو مخطئ، لأن استعمال اجتهاده مع عدم القدرة والأهلية خطأ.

فلو قائل قائل: رجل وجب عليه إعتاق رقبة، فقال شخص: اذهب إلى السجناء وأخرج واحداً محبوساً بدينه، ولو كان دينه عشرة ريالات، فأوف عنه الريالات فتكون قد أعتقت رقبة ؛ لأنك فككته من الأسر، أي من أسر الحبس، والفقهاء رحمهم الله يقولون: إنه يجوز صرف الزكاة في فكاك الأسير، فهذا صار فقيها من وجه وجاهلاً من وجه آخر، واجتهاده هذا اجتهاد في غير محله.

ومثل ذلك أيضاً: إذا أنقذ إنسان شخصاً من الغرق، وكان عليه عتق رقبة كفارة عن قتل أو ظهار أو جماع في رمضان، فأفتاه جاهل بأن إنقاذ صاحبه من الغرق عتق رقبة، فهذا الاجتهاد غير مقبول لأنه عن جهل.

ومثال آخر: إذا قام الإمام إلى خامسة فنبهه المصلون بقولهم: «سبحان الله » فأبى وأصر على أن يكمل الخامسة ، فلما سلم التفت إلى الجماعة ينكر عليهم تصرفهم وجهلهم ، مدعياً أن الفقهاء قالوا: إذا شرع الإمام في القراءة حرم الرجوع ، فكيف يلحون عليه أن يرجع وقد شرع في القراءة؟! ، والحقيقة أنه هو الجاهل لأن الفقهاء رحمهم الله يقولون: إذا شرع في القراءة حرم الرجوع فيما إذا ترك التشهد الأول ، أما إذا قام إلى زائدة فيرجع ولو كان قد ركع .

والمهم في ذلك أن مثل هذا المجتهد لا يعتبر اجتهاده مطلقاً ولا يقبل، لكن المجتهد الذي فيه أهلية الاجتهاد، وعنده علم وبصر في كلام أهل العلم فالمؤلف يقول رحمه الله:

وكل ما يطلب فيه الجرم فمنع تقليد بذاك حتم يعني يجب أن يجتهد الإنسان فيما يطلب فيه الجزم، وعلى ذلك فكل شيء يطلب فيه الجزم فلا تقلد فيه، بل يجب أن تعرف الحكم من الكتاب والسنة.

وعلى هذا فالعوام الذين يؤمنون بالله ورسوله واليوم الآخر ولا يعرفون الدليل لكن لما سمعوا العلماء يقولون بهذا آمنوا به، فعلى كلام المؤلف يكون إيمانهم ليس بصحيح، لأن الذي يطلب فيه الجزم لابد أن يكون عن اجتهاد،

ولا يصح أن يكون عن تقليد، لكن هذا القول ضعيف جداً، ولهذا قال:

وقيل يكفي الجزم إجماعاً بما يطلب فيه عند بعض العلما يعني قال بعض العلماء رحمهم الله: بل يصح التقليد فيما يطلب فيه الجزم، وهذا القول هو الراجح، وسيئتي إن شاء الله دليل هؤلاء ودليل هؤلاء ومناقشة الأدلة.

فالمسائل العملية؛ كالوضوء والصلاة والزكاة والصيام والحج وغير ذلك، يجوز فيها التقليد بالاتفاق، ولا يمكن أن يلزم الإنسان الناس بالاجتهاد في هذا صعب، والعامة لا يمكن أن يقرؤوا كتب الفقه.

أما مسائل العقيدة التي يجب على الإنسان فيها الجزم فقد اختلف العلماء رحمهم الله؛ هل يجوز فيها التقليد أو لابد من الوقوف على الدليل؟

ولا شك أن الوقوف على الدليل أولى حتى في المسائل العملية؛ لأن الإنسان إذا بنى عقيدته أو عمله على الدليل استراح، وصار يعلم أنه يمشي في طريق صحيح، لكن إذا لم يكن الوقوف على الدليل ففي التقليد خلاف بين أهل العلم رحمهم الله؛ فمنهم من قال: إنه يكفي، ومنهم من قال: إنه لا يكفي، ولكن الحقيقة أنه لا يكن أن نقول: إن جميع مسائل العقيدة يجب فيها اليقين؛ لأن من عسائل العقيدة ما اختلف فيه العلماء رحمهم الله، وما كان مختلفاً فيه بين أهل العلم فليس يقينياً؛ لأن اليقين لا يكن نفيه أبداً.

فمثلاً اختلف العلماء رحمهم الله في عذاب القبر؛ هل هو واقع على

البدن أو على الروح؟

واختلف أيضًا العلماء رحمهم الله أيضاً في الذي يوزن؛ هل هي الأعمال أو صحائف الأعمال أو صاحب العمل؟

واختلف العلماء رحمهم الله أيضاً في الجنة التي أسكِنها آدم؛ هل هي جنة الخلد أم جنة في الدنيا؟

واختلف العلماء رحمهم الله أيضاً في رؤية النبي ﷺ ربه؛ هل رآه بعينه - يعني في الحياة ـ أم رآه بقلبه؟

واختلف العلماء رحمهم الله في النار؛ هل هي مؤبدة أم مؤمدة؟

وكل هذه المسائل من العقائد، والقول بأن العقيدة ليس فيها خلاف على الإطلاق غير صحيح، فإنه يوجد من مسائل العقيدة ما يعمل فيه الإنسان بالظن.

فمثلاً في قوله تعالى في الحديث القدسي: « من تقرب إلي شبراً تقربت منه فراعاً » (١) ، لا يجزم الإنسان بأن المراد بالقرب القرب الحسي، فإن الإنسان لاشك أنه ينقدح في ذهنه أن المراد بذلك القرب المعنوى.

وقوله تعالى: «من أتاني يمشي أتيته هرولةً» هذا أيضاً لا يجزم الإنسان بأن الله يمشي مشياً حقيقيًا هرولة، فقد ينقدح في الذهن أن المراد الإسراع في إثابته، وأن الله تعالى إلى الإثابة أسرع من الإنسان إلى العمل، ولهذا اختلف علماء أهل السنة في هذه المسألة، بل إنك إذا قلت بهذا أو هذا فلست تتيقنه كما تتيقن نزول الله عز وجل، الذي قال فيه الرسول عليه الصلاة والسلام:

«ينزل ربنا إلى السماء الدنيا»(١) فهذا ليس عند الإنسان شك في أنه نزول حقيقي، وكما في قوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾[طه: ٥] فلا يشك إنسان أنه استواء حقيقي.

والحاصل أن مسائل العقيدة ليست كلها مما لابد فيه من اليقين؛ لأن اليقين أوالظن حسب تجاذب الأدلة، وتجاذب الأدلة حسب فهم الإنسان وعلمه. فقد يكون الدليلان متجاذبين عند شخص، ولكن عند شخص آخر ليس بينهما تجاذب إطلاقاً، لأنه قد اتضح عنده أن هذا له وجه وهذا له وجه، فمثل هذا الأخير ليس عنده إشكال في المسألة بل عنده يقين، وأما الأول فيكون عنده إشكال وإذا رجّح أحد الطرفين فإنما يرجحه بغلبة الظن.

ولهذا لا يمكن أن نقول إن جميع مسائل العقيدة ممايتعين فيه الجزم ومما لا خلاف فيه؛ لأن الواقع خلاف ذلك، ففي مسائل العقيدة ما فيه خلاف، وفي مسائل العقيدة ما لا يستطيع الإنسان أن يجزم به، لكن يترجح عنده.

إذاً هذه الكلمة التي نسمعها بأن مسائل العقيدة لا خلاف فيها، ليست على إطلاقها؛ لأن الواقع يخالف ذلك.

كذلك مسألة العقيدة بحسب اعتقاد الإنسان، فليس كل مسائل العقيدة مما يجزم فيه الإنسان جزماً لا احتمال فيه، فهناك بعض المسائل ـ أحاديث أو آيات ـ قد يشك الإنسان فيها، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ ﴾ [القلم: ٢٤] هذه من مسائل العقيدة، وقد اختلف فيها السلف؛ هل المراد ساقه عز وجل أو المراد الشدة؟ وعلى هذا فقس.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۱٤٠ .

وقوله: (كل ما يطلب فيه الجزم) يريد بذلك مسائل العقيدة وغير العقيدة، فكل شيء يطلب فيه الجزم (فمنع تقليد بذاك حتم)، ومما يجب فيه الجزم أن نجزم أن الصلوات الخمس مفروضة، ولهذا لو أنكر إنسان فرضية الصلوات الخمس كفر، فيجب أن نجزم بأنها مفروضة، وأن الزكاة مفروضة، وأن الصيام مفروض، وأن الحج مفروض وجوباً. فهل نقول إنه لا يجوز أن يقلد العامي شخصاً في ذلك وهو لا يدري؟

ذكر المؤلف هذا قال: (فمنع تقليد بذاك حتم) وعلل:

لأنه لا يكتفى بالظن لذي الحجى في قول أهل الفن

لأن التقليد ظن، ولهذا تقول للمقلد: هل تجزم بهذا؟ فيقول لك: لا. بل يقوله فلان. إذاً ليس عنده جزم، فالتقليد يفيد الظن، ولولا حسن ظن المقلّد بالمقلّد ما قلده.

وعلى هذا فكل شيء يطلب فيه الجزم فلا تُقلد فيه، لأن هذا ينافي المطلوب، وهوالجزم، والتقليد يفيد الظن فلا يجوز أن نقلد.

#### \* \* \*

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

وقيل يكفي الجزم إجماعاً بما يطلب فيه عند بعض العلما وهذا قول ثانٍ في هذه المسألة؛ وهوأنه يكفي الجزم بما يطلب فيه الجزم، ولو عن طريق التقليد؛ فالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر هذا

مما يجب فيه الجزم، ولكن العامي لا يدرك ذلك بدليله ومع ذلك نصحح إيانه، ونقول إنه مؤمن وإن كان لا يدرك ذلك بدليله.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (وقيل يكفي الجزم إجماعاً) يعني أنه إذا وجد الجزم حصل المقصود بالإجماع.

وقوله: (بما يطلب فيه)، نائب فاعل (يطلب) يعود على الجزم، يعني يكفي الجزم بما يطلب فيه الجزم بالإجماع، وقائل هذا بعض العلماء ولهذا قال: (عند بعض العلما).

وهذا القول هو الصحيح، والدليل على ذلك أن الله أحال على سؤال أهل العلم في مسألة من مسائل الدين التي يجب فيها الجزم، فقال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكُ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ أرسَلْنَا قَبْلَكُ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الانبياء: ٧]، وواضح أننا نسألهم لنأخذ بقولهم، ومعلوم أن الإيمان بأن الرسل رجال هو من العقيدة، ومع ذلك أحالنا الله فيه إلى أهل العلم.

وقال تعالى: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكَ مَمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَاسْئَلِ الَّذِينَ يَقْرَءُونَ الْكَتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾ [يونس: ٩٤] وإنما يسألهم ليرجع إليهم، وإذا كان هذا الخطاب للرسول على ولم يشك، فنحن إذا شككنا في شيء من أمور الدين فنرجع إلى الذين يقرؤون الكتاب، أي إلى أهل العلم لنأخذ بما يقولون. وهذا عام يشمل مساتل العقيدة.

ثم إننا لو ألزمنا العامي بترك التقليد والتزام الأخذ بالاجتهاد لألزمناه بما لا يطيق، وقد قال الله تعالى: ﴿لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾[البقرة: ٢٨٦]،

وقال: ﴿ أُوْلَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ (٦٦) وَلا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ [المؤمنون: ٦١، ٦٢] .

فالصواب المجزوم به هو القول الثاني؛ وهو أن ما يطلب فيه الجزم يكتفى فيه بالجزم، سواء عن طريق الدليل أو عن طريق التقليد.

قال المؤلف رحمه الله: (فالجازمون من عوام البشر) يعني الذين يجزمون عما يعتقدون من العوام الذين ليس عندهم علم لأنهم عوام، قال: (فمسلمون) يعني فهم مسلمون وإن كانوا لم يأخذوا ما يطلب فيه الجزم عن طريق الاجتهاد.

ثم قال: (عند أهل الأثر) وكفئ بأهل الأثر قدوة، فأهل الأثر يرون أنه يجوز التقليد فيما يطلب فيه الجزم، والمقصود أن يحصل الجزم سواء عن طريق التقليد أو عن طريق الاجتهاد، وإذا كان هذا هو ما يراه أهل الأثر فهو الذي نراه نحن وهو الصحيح.

بقي في كلام المؤلف رحمه الله إشكال في قوله (فمسلمون) فهو خبر لقوله «فالجازمون» ودخلت الفاء في الخبر لأن (الجازمون) فيه «ال» الموصولة، والموصول يشبه الشرط في العموم، فيجوز أن تدخل الفاء في الخبر إذا كان المبتدأ اسماً موصولاً.

ومنه قول النحويين في المثال: (الذي يأتيني فله درهم)، ودليل ذلك في القرآن: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْواللهُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧٤] فهنا جاءت الفاء في خبر المبتدأ الموصول لأنه يشبه الشرط في العموم.

# الباب الثاني

# فى الأفعال المخلوقة

وغيرما الأسماء والصفات

وضل من أثني عليها بالقدم

٥٨- وسائر الأشياء غير الذات

٩٥ مخلوقة لربنا من العدم

### الشرح

قال المؤلف رحمه الله: (الباب الثاني: في الأفعال المخلوقة) والأولى أن يقول: (الباب الثاني: في الأشياء المخلوقة)، وذلك لأن قوله: (في الأفعال الخلوقة) توهم بأن المراد بالأفعال أفعال الله، وأفعال الله ليست مخلوقة وإنما المخلوق هو المفعول، وأما الفعل فهو صفة لله، وصفات الله ليست مخلوقة.

فالأشياء المخلوقة أي كل الأشياء، وكل ما عدا الخالق فهو مخلوق؛ من الأعيان والصفات والزمان والمكان وغير ذلك، قال تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢] فالرب غير مخلوق والعالم مخلوق.

ثم أيضاً لو قال: (في الأشياء الخلوقة) لشمل ذلك الأعيان والأفعال والأوصاف، بخلاف ما لو قال: (في الأفعال الخلوقة) فإن ذلك يختص بالأفعال فحسب.

فمثلاً: الآدمي عين، وبطشه وأكله وشربه أفعال، وأوصافه أوصاف. فإذا قلنا: في الأشياء المخلوقة شمل الأعيان والأوصاف والأفعال، وإذا قلنا: في الأفعال اختص بها، والأشياء الموجودة إما خالق وإما مخلوق، فالخالق رب العالمين عز وجل، والمخلوق ما سواه، ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (وسائر الأشياء غير الذات) أي ذات الله.

قال رحمه الله : (وسائر الأشياء غير الذات) (سائر) هنا بمعنى جميع، ولا يصح أن تكون بمعنى باق .

وسائر اسم فاعل مأخوذ من السور وهوالجدار المحيط بالبيت، وهي على هذا الوجه بمعنى الجميع، أو سائر من السؤر، وهو بقية الشراب، وهي على هذا بمعنى باق، ومن ذلك قول عائشة رضي الله عنها لما ذكرت أن الرسول على في الغسل يفيض على رأسه ثلاث مرات، قالت: «ثم غسل سائر جسده»(١) فسائر هنا بمعنى باق.

(وغيرما الأسماء والصفات) (ما) زائدة من أجل الوزن، (وغيرما الأسماء) أي أسماء الله تعالى (والصفات) يعني صفات الله تعالى (مخلوقة) هذا خبرالمبتدأ وهو قوله (سائر)، (لربنا) أي لله تعالى، (من العدم) يعني بعد أن كانت عدماً.

قوله: (وضل من أثنى عليها بالقدم) \_ (ضل): يعني تاه وضاع عن الطريق المستقيم، (من أثنى عليها بالقدم) أي من وصفها بالقدم.

وقوله: (وسائر الأشياء) أي جميع الأشياء، من الموجودات غير ذات الله وأسمائه وصفاته، ولم يذكر المؤلف رحمه الله أفعاله سبحانه، لأن أفعاله

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الغسل، باب تخليل الشعر، رقم (٢٧٣)، ومسلم، كتاب الحيض، باب صفة غسل الجنابة، رقم (٣١٧).

من صفاته، ولم يذكر الكلام لأن كلامه سبحانه أيضاً من صفاته.

إذاً فذات الله سبحانه وتعالى وأسماؤه وصفاته غير مخلوقة، وما عدا ذلك فهومخلوق، فالآدمي مخلوق بعد أن لم يكن، والروح مخلوقة بعد أن لم تكن، والأرض مخلوقة بعد أن لم تكن، والأرض مخلوقة بعد أن لم تكن، وكل شيء مخلوق من العدم بعد أن لم يكن.

وهذه المسألة ضل فيها من ضل من الناس، وزعموا أن المخلوقات قديمة النوع، وأن المادة أزلية، كما أنها أبدية، ولهذا يقولون: إن المادة لا تفنى ولا تستحدث من العدم؛ فليست معدومة من قبل، ولا تفنى من بعد.

وكل هذا ضلال؛ لأنك إذا قلت: بقدم الأشياء وأنها لم تكن حادثة، أشركت بالله وجعلت له شريكاً في القدم وهذا شرك.

ولكن هل الله عز وجل أتى عليه وقت لم يكن يفعل شيئاً؟

قال بعض العلماء: نعم، أتى عليه وقت لم يكن يفعل شيئاً، ثم حدث الفعل، لأنك إن لم تقَل بذلك لزم أن تجعل المفعول قدياً، فإنك إذا أثبت لله فعلاً - فلا فعل إلا بمفعول - وحينئذ يلزمك أن تقول بقدم المفعولات، فتقع في الضلال.

ولهذا اختلف الناس في هذه المسألة، فمنع قوم التسلسل في الماضي، كما منعوه في المستقبل، وقالوا: إن الله تعالى في الأول لم يكن يفعل، وفي النهاية أيضاً لايفعل، وبنوا على ذلك أن الجنة تفنى، والنار تفنى، أي ينعدمان بالكلية، بل ولا يبقى شيء أبداً؛ لا سماء ولا أرض، ولا نجوم، ولا شمس، ولا قمر، ولا يبقى إلا الله عز وجل، وهذا مذهب الجهمية، حيث قالوا: بأن الأشياء لا تدوم فكما أن لها ابتداء فلها انتهاء.

وقال بعض منهم بل تفنى الحركات دون الذوات، فحركات الحي تفنى دون ذاته، فيبقى الناس كأنهم أصنام، وهذا مذهب العلاف وهو من المعتزلة، وقد سخر به ابن القيم رحمه الله في النونية (۱)، فقال: على زعمه: أن الإنسان من أهل الجنة إذا رفع إلى فمه فاكهة وجاء وقت الفناء جمد على ما هو عليه، وبقيت الفاكهة بيده لم تصل إلى فمه إلى أبد الآبدين، وإذا كان على أهله من الحور العين أو من نساء الدنيا وأتى وقت فناء الحركات بقي على ما هو عليه إلى أبد الآبدين. وهذا كلام غير معقول، بل إنه ضلال والعياذ بالله، وغالباً ما يكون من لا يبنى على علم من الشرع ضُحْكة.

وقال قوم بعكس القول السابق حيث قالوا بالتسلسل في الابتداء والانتهاء، وأن الخلق قديم كما أنه لا نهاية له، فطردوا المسألة من الوجهين، فقالوا: إذا كنا نقول بإمكان تسلسل الحوادث في المستقبل، وأن الجنة والنار باقية إلى أبد الآبدين، فكذلك في الماضي.

وقال آخرون ـ وزعموا أنهم أهل السنة ـ بأن التسلسل في المستقبل واجب وفي الماضي مستحيل، ومعنئ ذلك أنه في الزمن الآتي لا تفنئ الجنة، ولا تفنئ النار ولا يفنئ ما فيهما، وأما في الماضي فالتسلسل مستحيل لأنه يلزم منه أن تكون الحوادث قديمة كقدم الله، وهذا شرك.

<sup>(</sup>١) انظر القصيدة النونية (١/ ٨٢).

وهناك قول رابع: وهو أن التسلسل في المستقبل ممكن في الذوات نفسها، وفي ذوات أخرى تستجد فيما بعد، وأما التسلسل في الماضي ففي الذاوت مستحيل، ومعنى ذلك أن قولنا: إن هذه الذات لم تزل ولاتزال موجودة هذا مستحيل؛ لأنه ليس هناك شيء من المخلوقات يوصف بالقدم كقدم الله.

لكن ليكن معلوماً أن الله لم يزل ولا يزال خلاقاً، وأن هناك مخلوقات غير السماء والأرض؛ لأن المصلي يقول: «ملء السموات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما شئت من شيء بعد» (۱) ، فهناك مخلوقات قبل السموات وقبل العرش لا نعرف ما هي؛ لأن الله لم يزل ولا يزال فعاًلاً، ولا يلزم من هذا أن قدم المفعول كقدم الفاعل؛ لأنه باتفاق العقلاء أن المفعول مسبوق بالفاعل؛ لأن المفعول نتيجة فعل الفاعل، وفعل الفاعل وصف له، ولابد أن يكون الموصوف سابقاً على الصفة، ثم المفعول بعد الصفة.

يعني لما كان عندنا مفعول وفعل وفاعل، فالمفعول لا شك أنه متأخر عن فعل الفاعل، وعلى ذلك فلا يلزم من قعل الفاعل، وفعل الفاعل متأخر عن الفاعل، وعلى ذلك فلا يلزم من قولنا بقدم الحوادث أن تكون قديمة كقدم الله، وأن تكون شريكة لله في الوجود.

وهذا هو الحق الذي ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (٢)، وقد شنع عليه خصومه تشنيعاً عظيماً، وقالوا: هذا قول الفلاسفة، وهذا قول باطل، ولكنه رحمه الله تخلص منهم بأنه لا يلزم من قدم المفعول أن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقول إذا رفع رأسه من الركوع، رقم (٤٧٦).

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي (١٦/ ٤٤٤).

يكون مساوياً للفاعل، لأنه بضرورة العقل أن المفعول لابد أن يكون مسبوقاً بفعل، والفعل لابد أن يكون مسبوقاً بفاعل، وهذا هو الحق.

وقول المؤلف: (وضل من أثنى عليها بالقدم) إن أراد من أثنى عليها بالنوع فليس بصحيح، وإن أراد من أثنى عليها بالعين فهذا صحيح؛ لأن ما من شيء من المخلوقات يكون قديماً ليس له أول أبداً.

وخلاصة القول في ذلك أنه ليس في الوجود إلا خالق ومخلوق، وأن الخالق جل وعلا لم يزل ولا يزال موجوداً، وأما المخلوق فالأزل في حقه ممتنع، فليس هناك شيء من المخلوقات يكون أزلياً أبداً، بل ما من مخلوق إلا وهو حادث بعد أن لم يكن؛ فالسموات والأرض والجبال والشجر والدواب والعرش والكرسي وانقلم وغير ذلك كله مخلوق من العدم، ولم يقل أحد بقدمه إلا الفلاسفة.

فالفلاسفة هم الذين قالوا بقدم العالم، وأن العالم لم يزل ولا يزول، ولهذا يقولون: إن المادة لا تفنى كما أنها ليست حادثة، وهذا لا شك أنه شرك مخرج عن الملة، ومن ادعى أن مع الله شريكًا في الوجود فهو مشرك.

وهذه المخلوقات منها شيء أبدي خلقه الله للبقاء، ومنها شيء أمدي يعني له مدة ثم ينتهي، فمن الأشياء الأبدية الروح، فإن الله خلق الروح للأبد، ولا يقال: إن الحيوان يموت فتفقد روحه؛ لأن موت الحيوان ليس فقداً لروحه، بل مفارقة الروح للبدن.

اللهم إلا روح من لم يخلق للأبد فهذه قد تفني، وليس عندي في ذلك أثارة من علم، لكن هذا هو الظاهر، فأرواح الحيوان سوف تعاد في

أجسادها يوم القيامة، كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتْ ﴾ [التكوير: ٥] ولكن يأمرها الله عز وجل بعد أن يقضي بينها بعدله أن تكون تراباً فتكون تراباً، وظاهر هذا أنها تفنى الأرواح والأجساد، لأن بقاء الأرواح بعد هذا الفصل والحكم لا فائدة منه فيما يظهر لنا.

إذاً فالذي خلق للبقاء من الأرواح هو أرواح المكلفين؛ يعني بني آدم والجن، وكذلك الحور والولدان الذين في الجنة، فهؤلاء خُلقوا للبقاء فلا يوتون.

إذاً فمن جهة الأزلية ليس هناك مخلوق يكون أزلياً أبداً، ومن جهة الأبدية ففيه تفصيل منه ما خلق على أنه أمدي؛ يفني ويزول.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٠٦٠ وربنا يخلق باختيار

۲٦ لكنه لم يخلق الخلق سدى

من غير حاجة ولا اضطرار كما أتى في النص فاتبع الهدى

### الشرح

يشير المؤلف رحمه الله بقوله: (وربنا يخلق باختيار) إلى أن أفعال الله سبحانه وتعالى اختيارية ، كما قال الله تعالى : ﴿ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]، وقال: ﴿ وَهُو َ عَلَىٰ جُمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَديرٌ ﴾ [الشورى: ٢٩] يعني إذا شاء جمعهم فهو قدير عليه لا يعجز عنه، وليست المشيئة هنا تابعة للقدرة، بمعنى أنه قدير إذا شاء، بل هو يجمع إذا شاء الجمع، فإنه لا يستعصى عليه بل هو قادر عليه.

والله تعالى يفعل باختيار تام وإرادة تامة ، قال الله تعالى ﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارَ ﴾ [القصص: ٦٨]، وليس يفعل لذاته بدون اختيار كما زعمه بعض أهل البدع، ولا هو مجبر على الفعل، بل فعله تابع لمشيئته؛ إن شاء فعل، وإن شاء لم يفعل، ولو قلنا: إن فعله ذاتي لزم أن يفعل الشيء كرهاً عليه، وهذا شيء مستحيل، بل هو يفعل ما يشاء من إيجاد أو إعدام، ومن إيجاد على سبيل البقاء، أو إيجاد على سبيل الزوال، فهو سبحانه وتعالى يفعل ما ىشاء باختياره.

وقوله: (من غير حاجة ولا اضطرار) يعني أنه لا يحتاج للفعل ولا يضطر إليه، والفرق بين الحاجة والضرورة أن الضرورة ما يحصل الضرر بفقدها ولا يمكن أن يستغنى عنها، والحاجة ما يفقد الكمال بفقدها لكن يمكن أن يستغنى عنها، إذاً فالحاجة كمالية والضرورة ضرورية.

فمثلاً الكتب التي نقرؤها في المقررات ضرورية وليست كمالية؛ لأنه لولا وجود الكتب لصار علينا ضرر، والكتب التي للمراجعة وزيادة العلم حاجية؛ لأنه يفوت بفقدها الكمال، ولا يحصل بفقدها الضرر، وعلى هذا فالله عز وجل ليس محتاجاً إلى الخلق بمعنى أنه لو لم يوجد هذا الخلق لفات كماله، وليس هناك ضرورة إلى وجودهم من باب أولى.

فأفعال الله التي يفعلها لا يفعلها لحاجته إليها ولا لضرورته إليها، ونحن نفعل الأفعال لحاجتنا إليها، فنتكسب لنزداد من المال وهذه حاجة، ونتكسب لننقذ أنفسنا من الهلاك وهذه ضرورة.

لكن الله عز وجل يفعل بلا حاجة ولا اضطرار، لأن الله عز وجل يقول ﴿ وَاللَّهُ هُو الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥]، فهو غني عن كل أحد، حميد على كل فعل وعلى كل صفة، فلا يفعل لحاجة ولا يفعل لضرورة.

فإن قال قائل: هل تنفون حكمة الله في أفعاله؟

فالجواب: لا، لكن الحكمة لا تعود لنفسه بل تعود لغيره، ولهذا قال المؤلف نافياً لهذه الشبهة:

لكنه لم يخلق الخلق سدى كما أتى في النص فاتبع الهدى

يعني لما قال بالأول: إنه يفعل بلا حاجة ولا اضطرار، كأن قائلاً يقول: إذاً خلق الخلق عبث؛ لأنه مادام ليس هناك حاجة ولا اضطرار فإنه يكون عبثاً فنفئ المؤلف رحمه الله هذا الوهم، فقال: (لم يخلق الخلق سدى)

ودليل أنه لم يخلق الخلق سدى أثري ونظري:

أما الأثري: فقوله تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى ﴾ ، وقوله ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَا كُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾ ، وقوله ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بِالْحَقِ ﴾ . وقوله ﴿ وَمَا جَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِ ﴾ .

والآيات في أنه سبحانه لم يخلق الخلق إلا لحكمة كثيرة، لكن هذه الحكمة ليست لأنه محتاج لها هو أو مضطر إليها بل يحتاج إليها الخلق، فالله سبحانه وتعالى يفعل الفعل لحاجة الخلق إليه، لا لحاجته هو إلى الفعل، فهو كامل على كل حال، لكن الخلق هم الذين يحتاجون إلى ما يكون به كمالهم ودفع ضرورتهم، ولذلك لا ينتفع بأفعال الله إلا الخلق، فهم يستدلون بها على آياته، وعلى فضله، وعلى عدله، وعلى عقابه وانتقامه، وغير ذلك.

فالحاجة إذاً للخلق وليست للخالق، أما الخالق عز وجل فإنه يفعل بلا حاجة ولا اضطرار.

أما الدليل النظري: ـ على أن الله يخلق لغير حاجة ولا اضطرار ـ أن العقل يدل على كمال الخالق، والكامل لا يحتاج إلى مكمل.

وقوله: (كما أتى في النص فاتبع الهدى) النص: هو الكتاب والسنة، (فاتبع الهدى) يعني ولا تتبع الهوى، كما قال الله تعالى: ﴿وَلا تَتَبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبيلِ اللَّه ﴾ [ص: ٢٦]

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

77- أفعالنا مخلوقة لله 77- وكل ما يفعله العباد 72- لربنا من غيرما اضطرار

لكنها كسب لنا يا لاهي من طاعة أو ضدها مراد منه لنا فافهم ولا تمار

## الشرح

قوله: (أفعالنا مخلوقة لله)، أفعالنا: يعني ما نفعله من طاعة أو معصية، سواء كانت باليد أو الرجل أو العين أو الأنف أوالأذن كلها مخلوقة لله، وذلك من وجوه:

الوجه الأول: أن أفعالنا من صفاتنا، ونحن مخلوقون لله، وخالق الأصل خالق للصفة، فإذا كان الإنسان مخلوقاً لله فإن صفاته أيضاً مخلوقة لله، فأفعالنا صفات لنا، وخالق الذات خالق للصفة، ولهذا صح أن نقول: إن أفعالنا مخلوقة لله، وهذا وجه.

الوجه الثاني: أن فعل الإنسان ناتج عن أمرين عن إرادة، وقدرة:

أما القدرة: فالله تعالى هو الذي خلقها، ولا إشكال في ذلك، ولو شاء الله عز وجل لسلب الإنسان القدرة وصار عاجزاً عن الفعل.

والإرادة: كذلك، فإن الله هو الذي خلقها، لأنه هو الذي يودع في القلب هذه الإرادة، وما أكثر ما يريد الإنسان شيئاً وفي آخر لحظة يتجه إلى غيره.

فأحياناً تمشي على أنك ذاهب إلى صديق لك لتزوره، وفي أثناء الطريق

ترجع وتترك الزيارة، وتقول: أذهب له غداً، أو بعد غد، وقد سئل أعرابي معرفت ربك؟ قال: بنقض العزائم وصرف الهمم، وهذا الجواب من الأعرابي على فطرته، ونقض العزائم: يعني أن الإنسان يعزم على الشيء عزماً أكيداً، لا يداخله فيه أدنى إشكال، ثم يتراجع بدون أي سبب، وكذلك صرف الهمم، فقد يهم الإنسان بالشيء ويبدأ بالفعل والمباشرة له ثم ينصرف.

ولهذا قال الأعرابي إنه بذلك عرف الله؛ لأن نقض العزائم وصرف الهمم ليس له سبب معلوم يضاف إليه، إذاً فلابد أن يكون السبب إلهياً.

إذاً فأفعالنا مخلوقة لله ودليل ذلك أمران:

الأمر الأول: أن أفعالنا صفات لنا وخالق الذات خالق للصفات.

ثانياً: أن أفعالنا ناتجة عن إرادة جازمة وعن قدرة، والذي خلق الإرادة وخلق المدرة فينا هو الله عز وجل، وخالق السبب التام وهو الإرادة والقدرة، خالق للمُسبَّب، وهو الفعل الناتج عن الإرادة والقدرة.

الوجه الثالث: أن الله خالق كل شيء، كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾، وهذا العموم يشمل أفعال العباد؛ لأن أفعال العباد من الشيء.

ثم قال رحمه الله: (لكنها كسب لنا يا لاهي) هذا الاستدراك معناه: أن أفعال العباد مخلوقة لله، لكنها ليست كسباً له، بل هي كسب للعباد. وكسب لنا: أي أن ثوابها وعقابها لنا، كما قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ [فصلت: ٢٤].

فالأفعال مخلوقة لله، لكنها بالنسبة للثواب والعقاب كسب لنا، قال

وقد ذهب إلى هذين الاحتمالين طائفتان:

فالجبرية قالوا: نضيفها إلى الله، وإذا أضفناها إلى الله لا يمكن أن نضيفها إلى العباد.

والقدرية قالوا: نضيفها إلى العباد وإذا أضفناها إلى العباد لا يمكن أن نضيفها إلى الله، ولهذا جعلوا فعل العبد منفصلاً عن الله عز وجل، لا يشاؤه ولا يخلقه، والجبرية بالعكس جعلوا فعل العبد منفصلاً عن العبد فهو مجبور عليه.

ووجه الشبهة عندهم أنهم يقولون: لا يمكن أن نضيف فعلاً واحداً إلى فاعلين، فلا يمكن أن نضيف الفعل إلى الله وإلى الإنسان، لأنه فعل واحد لا يصدر من فاعلين.

والجواب عن تلك الشبهة أن نقول: إن إضافة الفعل هنا مختلفة ؟ ففعلنا مضاف إلى الله تقديراً وخلقاً ، ومضاف إلينا فعلاً وكسباً .

فنحن الذين باشرنا الفعل فإذا صلينا فليس الله هو المصلي، وإذا صمنا فليس الله هو الصائم، وإذا تصدقنا فليس الله هو المتصدق، بل الصائم والمصلي والمتصدق نحن، فنحن المباشرون، ونحن الذين لنا ثمرة هذا العمل من ثواب أو عقاب، أما الله فإنه عز وجل مقدر وخالق فقط، فلما انفكت الجهة صحت النسبة إلى الله وإلى الإنسان.

قإذا قال قائل: ما الدليل على أن أفعالنا مخلوقة لله ؟ قلنا: الأدلة في هذا كثيرة، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اقْتَتَلَ الّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مَنْ أَمَنَ وَمِنْهُم مَن كَفَرَ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اقْتَتَلُوا وَلَكِنِ الثّهُ مَا اقْتَتَلُ الّذِينَ وَلَكِنِ اللّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] فقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اقْتَتَلَ الّذِينَ مَنْ بَعْدِهِم ﴾ يذل على أن اقتتالهم بمشيئة الله، ثم قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَ اللّهُ تعالى الله تعلى الله تعلى الله الله تعلى اله تعلى الله تعلى اله تع

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الانعام: ١١٢] فأضاف فعلهم إلى الله، وأنه واقع بمشيئته، وأما إضافته إلى العبد فهو كثير جداً، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمنُوا وَعَملُوا الصَّالَحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ لَهُمْ تَعالَىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمنُوا وَعَملُوا الصَّالَحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٧] فقوله: آمنوا، وعملوا الصالحات، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، أضاف الفعل في ذلك كله إليهم.

وقوله تعالى: ﴿ وَتُوفَىٰ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَت ﴾ [النحل: ١١١] فأضاف الله تعالى الأفعال تعالى: ﴿ وَتُوفَىٰ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَت ﴾ [النحل: ١١١] فأضاف الله تعالى الأفعال والكسب إلى الفاعل المكتسب، وجعل ذلك بمشيئته وتقديره في قوله: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم ﴾ وفي قوله: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ وغير ذلك من الآيات.

فصح الآن أن أفعالنا منسوبة إلى الله خلقاً وتقديراً، وإلينا فعلاً وكسباً، ولهذا قال: (لكنها كسب لنا يا لاهي)؛ يا لاهي، أي يا غافل، كأنه يشير رحمه الله إلى أنه يجب التفطن هنا والتنبه لئلا نقع في فخ المعتزلة أو فخ الجبرية؛ لأن المسألة خطيرة.

ولما قيل للجبرية: إذا كان الله تعالى يجبر العبد والفعل فعل الله، فكيف يثاب العبد ويعاقب؟ فقالوا: إن الله يفعل ما يشاء؛ قد يثيب من لا يستحق الثواب، ويعاقب من لا يستحق العقاب، فقيل لهم: لو عاقب من لا يستحق العقاب لكان هذا ظلماً. قالوا: ليس هذا بظلم، إنما الظلم: تصرف الغير في غير ملكه، وإذا تصرف الله في ملكه فليس بظلم؛ لو عاقب إنساناً يصلي ليلاً ونهاراً، ويقوم الليل، ويصوم النهار، ويتصدق بالمال، فعاقبه حتى خلده في نار جهنم، قالوا: إن هذا ليس بظلم؛ لأن الظلم أن يتصرف المتصرف في غير ملكه، والكل ملك الله، فلا يسأل عما يفعل وهم يسألون.

والحقيقة أن هذا ظلم بنص القرآن الكريم، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢]، وقال الله عز وجل: ﴿ قَالَ لا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ( (٢٠) مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلاَم لِلْعَبِيدِ ﴾ [ق: ٢٨، ٢٩] إذ كيف يجوز أن يأمر الله شخصاً أن يفعل وما أنا بِظلام للعبيد ﴾ [ق: ٢٨، ٢٩] إذ كيف يجوز أن يأمر الله شخصاً أن يفعل ثم بعدما يفعل يعاقبه؟ وهذا لو جرئ من مخلوق مع مخلوق لعد ذلك ظلماً، فكيف إذا كان مع الخالق عز وجل الذي هو أرحم الراحمين وأعدل الحاكمين؟ إذاً هذا ظلم.

والمعتزلة أقرب من الجبرية من وجه من جهة المعقول، حيث قالوا: إن

الإنسان يفعل ما يشاء؛ يروح ويغدو، ويجلس ويقوم، ولا يشعر أن أحداً يجبره، والجزاء على عمله مطابق تماماً، وهم من هذه الناحية أقرب من الجبرية، لكن الجبرية من ناحية تقدير الله أقرب من هؤلاء.

أما أهل السنة والحمد لله فقد أخذوا بهذا وهذا، وقالوا: هي تضاف إلى الله خلقاً وتقديراً، وإلينا مباشرة وكسباً.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (وكل ما يفعله العباد) في بعض النسخ جاءت (كل) متصلة به (ما)، هكذا: (كلما)، وهذا غلط، لأن (كلما) أداة شرط تفيد التكرار، وأما (كل ما) فه (كل) مضافة إلى اسم موصول، فالصواب ألا تكتب متصلة، وأن تكتب (كل) وحدها و(ما) وحدها، والتقدير: وكل الذي يفعله العباد.

يقول المؤلف رحمه الله:

وكل ما يفعله العباد من طاعة أو ضدها مراد لربنا من غير ما اضطرار منه لنا فافهم ولا تمار

ومعنى ذلك أن كل ما يفعله العباد من الطاعة وضدها فهو مراد لله، أي واقع بإرادته الكونية ثم إن كان طاعة فهو واقع بإرادته الكونية والشرعية، وإن كان غير طاعة فهو واقع بالإرادة الكونية دون الشرعية، فكل ما يفعله العباد فهو مراد لله، ودليل ذلك السمع والعقل:

أما السمع: فمنه قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدَهِم مِّنْ بَعْدَ مَا اقْتَتَلَ اللَّذِينَ مِنْ بَعْدَهِم مِّنْ بَعْدَ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا وَلَكِنَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، فدل هذا على أن قتالهم كان

بمشيئة الله، وبإرادته أيضاً.

وأما العقل: فإننا نقول: إن فعل العبد فعل لمخلوق وهو مخلوق، فإذا كان مخلوقاً فهل خُلق بإرادة الله أم خلق بغير إرادة منه؟ الجواب: بإرادة من الله، فما دام مخلوقاً فإن الله لا يجبره أحد على شيء، فلا يكون هذا الفعل إلا بإرادة الله عز وجل، وهذا دليل عقلي.

وقد اختلف الناس في هذه المسألة:

فالجبرية قالوا: بإرادة الله المجبرة؛ التي تجبر الإنسان على أن يفعل.

والقدرية قالوا: ليس بإرادة الله إطلاقاً، والإنسان مستقل بعمله.

وأهل السنة؛ قالوا: إنه بإرادة الله غير المُجبِرة؛ لأن الإنسان يفعل الفعل باختياره وليس مجبراً عليه، ولا فرق في هذا بين الطاعة والمعصية، فالطاعة التي تقع من العبد بإرادة الله. لأن التي تقع من العبد بإرادة الله، والمعصية التي تقع من العبد بإرادة الله. لأن اقتتال الكفار والمؤمنين والذي سبق أن بينا أنه بمقتضى الآية الكريمة واقع بإرادة الله وعيه شيء حرام؛ فقتال المؤمنين للكفار هذا واجب، وقتال الكفار للمؤمنين هذا حرام، ومع ذلك أخبر الله عز وجل بأن ذلك وقع بمشيئته، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا ﴾ إذاً فالله مريد للمعصية كما أنه مريد للطاعة.

فإن قال قائل كيف يكون الله مريداً للمعصية؟ أليست المعصية شراً؟! فالجواب: بلن هي شر، لكن الله تعالى قد يريد هذا الشر لمصلحة عظيمة، وبكونه لمصلحة ينتفي عنه أن يكون شراً محضاً، فالشر المحض ليس إلى الله،

ولا يمكن أن يريده الله، لكن هذه المعصية هي بنفسها شر، لكن بما تودي إليه تكون خيراً فليست شراً محضاً؛ لأن المعصية فساد، والله لا يحب الفساد، ولا يريد الفساد المحض، فمن الخير في المعاصى:

أولاً: أن الله تعالى يقدرها ليتبين بذلك فضل الطاعة؛ لأنه لو لا تقدير المعصية لما عُرف فضل الطاعة؛ فإذا حصلت المعصية وحصل من نتائجها ما يحصل من العقوبات العامة والخاصة والظاهرة والباطنة، عُرِفَ بذلك قدر الطاعة، وأن الطاعة خير.

ثانياً: يعرف بها تمام قدرة الله وحكمته، حيث أراد الطاعة التي فيها الخير، وأراد المعصية؛ فإن هذا من الحكم التي يتبين بها قدرة الله عز وجل على الجمع بين النقيضين بين الطاعة والمعصية.

ثالثاً: قيام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ إذ لولا المعصية لما كان هناك منكر يحتاج إلى النهي عنه، ولم يعرف المعروف حتى يؤمر به.

رابعاً: إقامة الجهاد، فإذا كانت المعصية كفراً فإن المسلمين يجب عليهم مجاهدة الكفار حتى تكون كلمة الله هي العليا، إما بإسلامهم وإما بإخضاعهم لأحكام الإسلام وبذل الجزية.

خامساً: أن المعصية يكون فيها أحياناً حير للعاصي، وذلك أنه ينتبه إذا رأى آثارها، فيقلع عن المعصية، ويزداد عملاً صالحاً، ويكون بعد المعصية خيراً منه قبلها.

إذاً فالمعاصي مرادة لله عز وجل من أجل ما يترتب عليها من المصالح، لا

لذاتها، لأن ذاتها شر، لكن الله يريدها لأنه يترتب عليها خير كثير، كما لو أراد الأب الحنون أن يكوي ابنه من مرض ألم به، فالكي شر، لكن لما يترتب عليه من المصالح يكون مراداً للأب، ولهذا لو أراد أحد أن يكوي ابنه بدون سبب لمنعه بقدر ما يستطيع.

وكان بعض المعتزلة يقول: إن الله يريد الطاعة لأنها خير، ولا يريد المعصية لأنها شر، والله تعالى لا يحب الشر ولا يحب الفساد، فقال معتزلي ذات يوم عند رجل من أهل السنة: «سبحان من تنزه عن الفحشاء» وهذا الكلام طيب لأن الله لا يفعل الفحشاء، وحاشاه، ولكن هذه الكلمة إذا سمعها العامي فإنه يظن أن قائلها قد قدس ربه ونزهه عما لا يليق، ولكن هذه الكلمة ظاهرها رحمة وباطنها عذاب، فالله عز وجل تنزه عن الأمر بالفحشاء: ﴿ قُلُ إِنَّ اللَّهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء ﴾ ولم يقل: قل إن الله لا يقدر الفحشاء، وفرق بين الأمر بالفحشاء وبين تقدير الفحشاء. المهم أنه لما قال: «سبحان من تنزه عن الفحشاء»، قال له السني: «سبحان من لا يكون في ملكه إلا ما يشاء».

ولا يخفئ أن الكلمة الثانية هي الأصح؛ لأن العاصي مملوك لله، ومعصيته داخلة في ملك الله، فلا يمكن أن تكون معصية في ملك ولم يشأها الله، فإن قلنا: بذلك فقد حكمنا بأنه يكون في ملك الله ما لا يشاء.

فقال له المعتزلي: «أرأيت إن منعني الهدئ، وقضى عليّ بالردى، أحْسنَ إليّ أم أساء؟» وقوله: إن منعني الهدى؛ يعني جعلني كافراً، وهو بقوله هذا يريد أن يلزم السنى، حيث إنه كان يرى أنه لو قال: إن الكفر

بإرادة الله فقد أساء إليه، والله عز وجل لا يسيء إلى أحد.

فقال له السني: «إن منعك ما أنت عليه فقد أساء، وإن منعك فضله فذلك فضل الله يؤتيه من يشاء». وهذا جواب سديد، فالهداية فضل من الله؛ إن تفضل بها عليك فقد أحسن؛ وإن منعك فإنه لم يمنع حقاً واجباً عليه لك، فقطع المعتزلي وبهت وعجز عن الجواب، وهذا هو الحق، فكل ما في الكون من طاعة أو ضدها فهو مراد لله.

وقول المؤلف: (أو ضدها) يعني المعصية، فالمعصية مرادة لله، لكنها مرادة لله تعالى قدراً لا شرعاً، وأما الطاعة فمرادة شرعاً وقدراً إذا وقعت من العبد.

فمثلاً إذا قام رجل فتوضأ وصلى، فإن هذا الوضوء وهذه الصلاة مرادة لله شرعاً وقدراً؛ أما كونها مرادة شرعاً فلأنها محبوبة إلى الله، وأما كونها مرادة قدراً فلأنها وقعت.

ومثال آخر: إذا سرق رجل فهذه معصية ، وهي مرادة لله لكنها مرادة قدراً لا شرعاً.

ومن ثم نقول: إن إرادة الله سبحانه وتعالى تنقسم إلى قسمين:

الأول: إرادة شرعية: وهي التي تكون بمعنى المحبة، فكل شيء محبوب إلى الله فهو مراد له شرعاً، والإرادة الشرعية قد يقع فيها المراد وقد لا يقع، فالله سبحانه وتعالى يريد الصلاة شرعاً، لكن قد يصلي الإنسان وقد لا يصلي، مع أن الله قد أراد الصلاة شرعاً.

الثاني: إرادة كونية: وهي التي تكون بمعنى المشيئة، فكل شيء واقع فهو

مراد له كوناً، لأنه لم يقع إلا بمشيئته، والإرادة الكونية يلزم فيها وقوع المراد، فإذا أراد الله تعالى شيئاً كوناً وجب، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُون ﴾ [يس: ٨٦] كما أن الإرادة الكونية لا تختص بما يحبه الله، بل تكون فيما يحبه الله وفي غير ما يحبه، حتى زنا الزاني فإن الله تعالى أراده كوناً، فكل شيء واقع فإننا نعلم أنه قد تعلقت به الإرادة الكونية.

إذاً فالفرق بينهما أن الإرادة الشرعية بمعنى المحبة، يعني تختص بما يحبه الله ولا يلزم فيها وقوع المراد؛ والإرادة الكونية على العكس؛ يلزم فيها وقوع المراد، ولا تختص بما يحبه الله، بل تكون فيما يحبه وفيما يكرهه.

#### ولنضرب لهذا أمثلة:

أولاً: إيمان أبي بكر رضي الله عنه من الإرادة الشرعية والكونية، وذلك لأنه تم بإرادة الله سبحانه وتعالى، فكونه وقع وتم فقد أراده الله إرادة كونية، وكونه محبوباً إلى الله فقد أراده إرادة شرعية.

وأما كفر أبي لهب فهو مراد بالإرادة الكونية لأنه واقع، ووقوعه يدل على أنه مراد كوناً، وهو ليس مراداً شرعاً؛ لأنه غير محبوب لله، فكل شيء يقع في الكون وهو غير محبوب إلى الله فهو مراد كوناً لا شرعاً.

وعلى ذلك فإيمان أبي لهب مراد شرعاً وغير مراد كوناً؛ لأن الله سبحانه وتعالى أراد من أبي لهب أن يؤمن، وتلك إرادة شرعية، لكنه لم يرد ذلك كوناً؛ لأنه لو أراد كوناً أن يؤمن لآمن.

أما كفر أبي سفيان ففيه تفصيل؛ فكفر أبي سفيان حال كفره مراد كوناً لا شرعاً، وكفره بعد إسلامه غير مراد لا شرعاً ولا كوناً. ثانياً: قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا ﴾ [الانعام: ١٢٥] فهاتان الإرادتان كونيتان، لأن من يشأ الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام؛ وليس المعنى: من يحب الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام؛ لأن الله يحب أن يهدي كل أحد، ويلزم من هذا أن يشرح صدر كل أحد، إذاً الإرادة في الآية كونية في الجملة الأولى والثانية.

ثالثاً: قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُم ﴾ [النساء: ٢٦] هذه إرادة شرعية كونية لأن الله يحبها ووقعت ؟ شرعية لأن الله يحب البيان، وكونية لأنها وقعت، والبيان كوني شرعي، وهداية سنن الذين من قبلنا شرعية لأن من الناس من لم يهتد.

رابعاً: قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُم ﴾ [الناء: ٢٧] هذه إرادة شرعية، لأن الله يحب أن يتوب على الجميع، لكن هذا شيء يرجع إلى مشيئته، فهي شرعية لأنها لو كانت كونية لتاب الله على كل الناس.

خامساً: قول هود: ﴿ إِن كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُم ﴾ [هود: ٣٤] هذه إرادة كونية، لأن الله سبحانة وتعالى لا يحب الإغواء.

إذاً الإرادة الكونية شاملة لما يحبه الله وما لا يحبه، ثم لابد فيها من وقوع المراد، أما الإرادة الشرعية فهي بخلاف ذلك، فهي تختص بما يحبه الله، ولا يلزم منها وقوع المراد.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (من طاعة أو ضدها مراد) ، وهنا يرد إشكال حيث قد يقول قائل: إذا قلتم إن الله يريد المعاصي بالإرادة الكونية ولكنه

يكرهها بالإرادة الشرعية. فكيف يكون في ملكه ما يكرهه؟ وهل الله مجبر؟

فالجواب: إن الله ليس بمجبر ولا شك، وكذلك لا يكون في ملكه ما يكرهه كراهة مطلقة، لكن يكون في ملكه ما يكرهه كراهة إضافية؛ فيكرهه من وجه ويحبه من وجه آخر، فالمعاصي مكروهة لله لا شك، كما قال الله تعالى: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِكَ مَكْرُوهًا ﴾ [الإسراء: ٣٨] لكنه قد يريدها كوناً مع كراهته لها شرعاً لحكمة بالغة، فإن وجود المعاصي في بني آدم له حكمة عظيمة، منها ما ذكرناه سابقاً(۱)؛ فإن المعاصي يتبين بها فضل الطاعات، وهناك فوائد ذكرناها أيضاً، مثل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجهاد، والصبر، وغير ذلك.

فصار الجواب على هذا أن نقول: إن الله تعالى يريد المعاصي مع كراهته لها لحكمة بالغة، كما أن الإنسان يأخذ بابنه الذي هو من أحب الناس إليه ويكويه بالنار وهو يكره أن يكويه لأنها تؤلمه، لكن يفعل ذلك لما يترتب عليه من المصالح.

قال المؤلف: (مراد لربنا)، وأتى بقوله (لربنا) لأن من مقتضى ربوبيته أن يكون كل شيء مراداً له.

وقوله: (من غير ما اضطرار منه لنا) «ما» زائدة لتوكيد النفي، يعني: من غير أن يضطرنا نحن إلى ما نفعله. ويريد بذلك الرد على الجبرية الذين يقولون: إن الإنسان مجبر على عمله، فالمؤلف رحمه الله يقول: إنّه يريد

<sup>(</sup>۱) ص۳۳۰.

منًا ذلك لكن لم يضطرنا إلى هذا، فنحن نفعل الطاعات باختيارنا، ولا نشعر نشعر بأن أحداً يجبرنا عليها، ونفعل المعاصي كذلك باختيارنا، ولا نشعر أن أحداً يجبرنا عليها.

والدليل على أن فعل الإنسان صادر عن إرادة منه ـ سمعي وواقعي :

أما الدليل السمعي: فالآيات في ذلك كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدَّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَة ﴾ [آل عمران: ١٥٢] وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تُنفقُونَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ﴾ [البقرة: ٢٧٢] وقول الرسول ﷺ: ﴿ إِنمَا الأعمال بالنيات » (١) والأدلة أكثر من أن تحصر بأن فعل العبد صادر باختياره، لكن هذا الاختيار تابع لمشيئة الله، لقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاً أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠].

أما الدليل الواقعي: فإن كل إنسان يفعل الأفعال وهو لا يشعر أن أحداً يجبره عليها، فيحضر إلى الدرس باختياره، ويغيب عن الدرس باختياره، ولهذا إذا وقع الفعل من غير اختيار لم ينسب إلى العبد، بل يرفع عنه إثمه، كما قال النبي عليه القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصغير حتى يبلغ، وعن المجنون حتى يفيق»(٢).

ولم ينسب الله عز وجل تقلب أصحاب الكهف إلى أنفسهم بل نسبه إليه، فقال: ﴿ وَنُقَلِبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ [الكهف: ١٨] ولم يقل يتقلبون، لأنه ليس منهم إرادة، فالنائم لا إرادة له، ولهذا لا يقع طلاقه لوطلق؛ فلو فرضنا أن أحداً كلم زوجته في النوم، وقال: يا فلانة، أنت طالق

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب بدء الوحي، باب بدء الوحي، رقم (١)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ إنما الاعمال...، رقم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي، كتاب الحدود، باب ما جاء فيمن يجب عليه الحد، رقم (١٤٢٣).

ثلاثاً بتاتاً، ثم أصبح فإن طلاقه لا يقع؛ لأن النائم لا ينسب فعله إليه، لأنه وقع بغير إرادة.

وهذه قاعدة مطردة؛ فلو طلق السكران وهو لا يعي ما يقول فإن طلاقه لا طلاقه لا يقع، ولو طلق الغضبانُ غضباً شديداً لا يملك نفسه فإن طلاقه لا يقع؛ لأنه بغير إرادة . فإذا كان الشيء بغير إرادة فلا حكم له شرعاً، فتبين بهذا أن وقوع الشيء بإرادة منا ثابت بالقرآن والواقع .

ثم قال المؤلف رحمه الله: (فافهم ولا تماري)، لا تمار: أي لا تجادل؛ لأن المراء بغير حق، من أجل أن ينتصر الإنسان، هذا مراء محرم؛ لأنه يجادل بالباطل ليُدحض به الحق، أما الذي يماري لإثبات الحق فإن ذلك من الجدال المأمور به.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

77- وجاز للمولى يعذب الورى من غير ما ذنب ولا جرم جرى 77- فكل ما منه تعالى يجمل لأنه عن فعله لا يسال 77- فكل ما منه تعالى يجمل وإن يعذب فيمحض عدله 77- فإن يثب فإنه من فضله وإن يعذب فيمحض عدله 78- فلم يجب عليه فعل الأصلح ولا الصلاح ويح من لم يفلح

# الشرح

قوله: (وجاز للمولى يعذب الورى) هذه الجملة فيها إشكال من جهة اللغة العربية، وهي أنَّ (يعذب) قائمة مقام الفاعل، أي جاز للمولئ تعذيب، مع أن الحرف المصدري محذوف منها، فهل يعتبر هذا شاذاً؟

الجواب: لا، فالشذوذ أن يحذف الحرف المصدري وينصب الفعل بعده، فيقال: وجاز للمولئ يعذب، فهذا هو الشاذ، ومنه قولهم «تسمع بالمُعيْدي خير من أن تراه» فقالوا: تسمع، والتقدير أن تسمع، فالشذوذ هنا كون «أن» تنصب وهي محذوفة، أما أن يُرفع الفعل ولكنه يحل محل المصدر فهذا لا بأس به، وهو جائز وسائغ في اللغة العربية وكثير، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَيَاتِه يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الروم: ٢٤] أي إراءتكم، فهنا يُؤول الفعل بالمصدر وإن لم يوجد به الحرف المصدري، ولا بأس بذلك ما دام حرف المصدر لم يعمل مع الحذف.

وسبك المصدر بدون حرف المصدر كشير، ومنه قوله تعالى أيضاً: ﴿ سَواءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٦] أي سواء عليك

إنذارهم أم عدمه.

فكلام المؤلف (وجاز للمولى يعذبُ الورى) هذا غير شاذ، أما لو قيل (وجاز للمولى يعذبَ الورى) فهذا شاذ؛ لأننا إذا قلنا «يعذبَ» أعملنا حرف المصدر مع حذفه، وإذا قلنا «يعذبُ» لم نعمله بل ولا نقدره أيضاً.

قوله: (وجاز للمولى) وهو الله عز وجل، فالله سبحانه وتعالى مولى كل أحد بالمعنى العام، ومولى المؤمنين بالمعنى الخاص، قال الله تعالى: ﴿ فَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى اللَّه مَوْلَى اللَّه عَالى: ﴿ فَلِكَ بِأَنَّ اللَّه مَوْلَى اللَّه مَوْلَى اللَّه عَالَى: ﴿ فَلِكَ اللَّه مَوْلَى اللَّه مَوْلَى اللَّه عَز وجل : ﴿ حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لا يُفَرِّطُونَ (١٦ ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللَّه مَوْلاهُمُ الْحَقِ ﴾ [الانعام: ٢١، ٢٦] قال : وهم لا يفرِّطون (١٦ ثم عفار، وهذه هي الولاية العامة، وهنا في قول المؤلف مولاهم الحق وهم كفار، وهذه هي الولاية العامة التي يكون الله فيها مولى لكل (وجاز للمولى) فالولاية هنا من الولاية العامة التي يكون الله فيها مولى لكل أحد.

وقوله رحمه الله: (وجاز للمولى يعذبُ الورى) الورى: أي الخلق، وقوله (من غير ما ذنب) أي من غير ذنب، ف (ما) هنا زائدة، (ولا جرم جرى) يعني ولا إجرام، أي أن الله يجوز أن يعذب الناس دون ذنب؛ بترك واجب، أو إجرام بفعل محرم.

فإذا قدرنا أن هناك رجلاً مؤمناً، تقياً، يقوم الليل والنهار في طاعة الله ومات على ذلك فإن الله يجوز أن يعذبه ويخلده في النار! ولكن كيف ذلك؟!

قال المؤلف رحمه الله:

فكل ما منه تعالى يجمل الأنه عن فعله لا يُعالَى

#### فعلل ذلك بتعليلين:

التعليل الأول: أن كل شيء من الله فهو جميل.

التعليل الثاني: أن الله لا يُسأل عن فعله، كما قال الله تعالى: ﴿ لا يُسأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ [الانبياء: ٢٣].

ولكنَّ هذا القول والتعليل لهذا القول كلاهما باطل ولا نقول: ضعيف بل نقول: إنه باطل؛ لأنه مخالف للنص الصريح في كتاب الله، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيهُلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [مود: ١١٧] وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢] وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ اللَّهَ لا يَظْلُمُ النَّاسَ شَيْعًا ﴾ [يونس: ٤٤] وقال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكُ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ [نصلت: ٤٦] والآيات في هذا المعنى كثيرة.

فإذا قلنا: إن من آمن واتقى ومات على ذلك جاز أن يعذبه الله صار هذا القول مخالفاً لنص القرآن.

ثم إن هذا الفعل غير جميل، والله سبحانه وتعالى لا يفعل إلا الجميل، وفي الحديث القدسي الصحيح أن الله تعالى قال: «يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي» (١) ثم إن تعذيب المطيع القائم بأمر الله ليلاً ونهاراً حتى مات، لا أحد يشك في أنه ظلم وأنه غير جميل. إذاً سقط التعليل الأول في قوله: (فكل ما منه تعالى يجمل)، فإن عقوبة المطيع ليست جميلة، فلا يَصْدُق عليها

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، رقم (٢٥٧٧).

هذا التعليل.

أما التعليل الثاني في قوله: (لأنه عن فعله لا يسأل) فهذا صحيح، فالله تعالى لا يسأل عما يفعل، فلا يسأل لماذا هدي هذا الرجل حتى استقام ولماذا أضل الآخر حتى انحرف، فلا يسأل عن هذا؛ لأن الله له الحكمة فيما قدر، لكن بعد أن يوجد السبب المقتضي للثواب أو العقاب، فلو أن الله عاقبه لكان هناك سؤال عن سبب معاقبة الله لهذا الرجل، ولهذا أيضاً يسقط هذا التعليل، ويُحْمَل - إذا أردنا أن نجعله صحيحاً - على أنه لا يسأل عن فعله في إيجاد الأسباب المقتضية للعذاب أو للثواب.

فإذا قال قائل: أليس الخلْق كله ملكًا لله ؟ وإذا كان ملكاً له أفلا يمكن أن يقال: إن له أن يفعل في ملكه ما شاء؟

فالجواب: بلى، ولكن نقول: هو نفسه عز وجل أخبر بأنه لا يمكن أن يظلم أحداً، ولا يمكن أن يعذب طائعاً، فيكون هذا الشيء - أي تعذيب المطيع - ممتنعاً بمقتضى خبر الله عز وجل، وبمتقضى أسمائه وصفاته، وأنه عز وجل أحكم الحاكمين وأعدل العادلين.

فحينئذ يكون ممتنعاً لإخبار الله بأنه لا يظلم أحداً، وأن ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلْنَفْسِهِ ﴾ [فصلت: ٤٦] : ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَةً خَيْراً يَره ﴾ [الزلزلة: ٧] إلى غير ذلك من الآيات، فهو ممتنع لهذا الوعيد، وإلا فمن المعلوم أن الله يفعل في خلقه ما يشاء، لكن هو نفسه سبحانه وتعالى حرم على نفسه الظلم وأوجب على نفسه أن يثيب المطيع، قال الله عز وجل : ﴿ كَتَبَ رَبُّكُم عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَالَةً ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ لَا فَسُهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَالَة ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ

رَّحِيمٌ ﴾ [الأنعام: ٥٤].

وبناء على ذلك صار قول المؤلف رحمه الله:

وجاز للمولى يعذب الورى من غير ما ذنب ولا جرم جرى

قولاً باطلاً مخالفاً للكتاب والسنة، ومخالفاً لما تقتضيه أسماء الله وصفاته، وأما التعليلان المذكوران فهما أيضاً غير صحيحين بالنسبة لهذه المسألة؛ لأنه إذا قال: كل فعل من أفعال الله فهو جميل، قلنا: لا جميل في تعذيب المطيع، وإذا قال: لأنه عن فعله لا يُسأل، قلنا: هذا في منع السبب المقتضي للثواب أو العقاب، فإذا هدئ شخصاً وأضل شخصاً فإنه لا يُسأل، لكن إذا وجد الضلال أو الهدئ فإنه لابد أن يترتب عليهما مقتضاهما من ثواب في الهدئ، وعقاب في الضلال.

ثم قال المؤلف رحمه الله:

فإن يثب فإنه من فصله وإن يعذب فبمحض عدله

(إن يشب) يعني إن يشب المطيع فإنه من فضله، وهذا صحيح؛ فهو سبحانه إذا أثاب المطيع فإن ذلك فضله، ولكن هذا الفضل أوجبه الله على نفسه، وإذا كان الله أوجبه على نفسه فلا يمكن أن يتخلف هذا الموجب، ولهذا فإن قول المؤلف: (فإن يشب فإنه من فضله) حق وصدق، فإن الله إن يشب فهو من فضله، بل إن الله عز وجل يثيب على العمل أكثر من العمل، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، فعشر الأمثال ثابتة وما زاد فهو نافلة وهو فضل الله عز وجل.

ونحن نسلم بهذا ولكننا نقول: هذا الفضل كان واجباً على الله بإيجابه

إياه هو على نفسه سبحانه وتعالى، فهو الذي أوجب على نفسه أن يثيب المطيع فإن هذا المطيع، وإذا كان لكرمه عز وجل أوجب على نفسه أن يثيب المطيع فإن هذا الإيجاب لن يتخلف، لأنه لو تخلف وحاشاه من ذلك لكان مخلفاً للميعاد، والله عز وجل لا يخلف الميعاد، قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلْنَفْسِه ﴾ [نصلت: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧] فلابد أن يوجد هذا الذي وعد الله به.

ثم إن الله إن يشب فإنه من فضله، سواء أثاب المطيع على عمله بالطاعة، أو عفا عن المجرم، فإن عفوه عن المجرم يعتبر إثابة؛ لأن ترك العقوبة إحسان، وإذا عفا عن المجرم فهو بفضله، والعفو عن المجرم محتمل إلا إذا كان الإجرام شركاً، ودليله قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾.

وقوله: (وإن يعذب فبمحض عدله) وهذا صحيح؛ لأن الله إذا عـذب فبعدله، لكن متى يكون العذاب عدلاً؟ نقول: إذا وجد سببه صار عدلاً، أما إذا لم يوجد فإنه يكون ظلماً.

وظاهر كلام المؤلف: (إن يعذب) مطلقاً، لقوله: (وجاز للمولى يعذب الورى) ولكننا نقول: إن هذا الظاهر إن كان مراداً للمؤلف فهو غير صحيح، وإن أراد بقوله (إن يعذب) على الإساءة فهذا صحيح، فإنه إن يعذب على الإساءة فبمحض العدل، لأنه لا يعذب على الإساءة إلا بمثل يعذب على الإساءة إلا بمثل السيئة، قال تعالى: ﴿ وَمَن جَاءَ بِالسّيئة فَلا يُجْزَىٰ إِلاً مِثْلَهَا وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ الله الناعام: ١٦٥]، يعني لو جُزي بأكثر لكان ظلماً ولكنهم لا يظلمون.

وانظر إلى تمام العدل وتمام الفضل أن السيئة بمثلها لا تزيد، والحسنة بعشر أمثالها، والعدل أن تكون الحسنة بمثلها، أو السيئة بعشر أمثالها، لكن ليتبين فضل الله صارت الحسنة بعشر أمثالها والسيئة بمثلها، ومع ذلك فإن هذه السيئة قابلة للمغفرة، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ [الساء: ٤٨] أما ثواب الحسنة فهو غير قابل للإسقاط، فإن لم يزد لم ينقص، وهذا أيضاً يظهر به تمام فضل الله عز وجل ؛ حيث إن السيئة بسيئة قابلة للعفو، والحسنة بعشر أمثالها غير قابلة للنقص، بل هي باقية، وما زاد على العشر يمكن أن يكون إلى سبعمائة ضعف، بل إلى أضعاف كثيرة.

إذاً قوله: (إن يعذب فبمحض عدله) قول صحيح إن أراد به من أساء، أما إن أراد به حتى من أحسن لكان أما إن أراد به حتى من أحسن فليس بصحيح؛ لأنه لو عذب المحسن لكان هذا ظلماً، والله عز وجل منزه عن الظلم.

وقول المؤلف: (إن يعذب فبمحض عدله) أراد بذلك الاحتجاج لقوله، وفي الحقيقة إنه حجة عليه؛ لأننا نقول: التعذيب يكون عدلاً إذا وجد سببه وإذا لم يوجد سببه فليس بعدل.

وقد يرد إشكال بناء على ذلك في فهم الحديث: «إن الله لو عذب أهل سماواته وأرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم»(١)، فكيف نجيب على هذا الحديث؟ والجواب عنه يكون من أوجه:

أولاً: ينظر في صحة الحديث.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، كتاب السنة، باب في القدر، رقم (٤٦٩٩)، وابن ماجه في المقدمة، باب في القدر، رقم (٧٧).

ثانياً: فإذا صح كان المعنى أن الله لو عذب أهل سماواته وأرضه لكان تعذيبه إياهم في غير ظلم، أي لكان تعذيبه إياهم بسبب منهم وهو المعصية.

ثالثاً: لو عذبهم لعذبهم وهو غير ظالم لهم، وذلك بأن يقابل إحسانه بإحسانهم، فإنه إذا قابل إحسانه بإحسانهم صار إحسانهم ليس بشيء، ولهذا قال النبي علي (لان يدخل أحد الجنة بعمله) أي من باب المقابلة، لأن الله لو حاسبنا على وجه المناقشة لكان فعلنا للخيرات ديناً علينا، لأنه هو الذي من علينا بذلك، وحينئذ لو عذبنا في هذه الحال أو من هذا الوجه لعذبنا وهو غير ظالم لنا، هذا إذا صح الحديث، وعلى ذلك فلا يكون في هذا إشكال.

ثم قال المؤلف رحمه الله:

فلم يجب عليه فعل الأصلح ولا الصلاح ويح من لم يفلح يعني بذلك أنه لا يجب على الله أن يفعل الأصلح، ولا يجب عليه أن يفعل الصلاح.

وههنا خمسة أقسام: الأصلح، والصلاح، والأسوأ، والسيئ، وما لا صلاح فيه ولا سوء، فالأصلح أعلى من الصلاح، والأسوأ أدنى من السيئ، وما لا صلاح فيه ولا سوء فهو مستوي الطرفين.

ولله عز وجل أن يفعل ما شاء، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ [الحج: ١٨]، لكن ما كان من مقتضى حكمته وكماله فلابد أن يكون، وما خالف مقتضى الحكمة والكمال فإنه مستحيل، فمثلاً تعذيب المطيع هذا مستحيل؛ لأن مقتضى الحكمة أن يثاب المحسن على إحسانه، لأنه لو عذب

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب صفة القيامة، باب لن يدخل أحد الجنة بعمله. . . ، بدون رقم.

المحسن لكان فيه إخلاف لوعده والله عز وجل لا يخلف الميعاد؛ لأنه ليس عاجزاً وليس كاذباً سبحانه وتعالى، بل هو الصادق القادر فلا يخلف الميعاد.

إذاً هذا الذي عمل صالحاً يجازيه الله تعالى بالأصلح وجوباً بمقتضى الحكمة والكمال؛ لأنه عز وجل وعد بأنه يثيب الطائع، فيجب عليه ليس بإيجابنا بل بإيجابه هو على نفسه.

فمثلاً لو قال قائل: هل الجدب الذي يصيب الناس صلاح؟ في الحقيقة أنه غير صلاح، والله تعالى يقول: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِ وَالْبَحْر ﴾ [الروم: ٤١] ومنه الجدب، وهو غير صلاح في حد ذاته، لكنه صلاح لغيره، بدليل ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾.

ولهذا اختلف العلماء رحمهم الله؛ هل يجب على الله فعل الأصلح أو لا يجب؟ ونحن نقول إنه يمتنع عليه عز وجل فعل الأسوأ وفعل السيئ لأن هذا نقص والله سبحانه منزه عن النقص، وكذلك فعل ما ليس فيه صلاح ولا سوء فهو أيضاً منزه عنه؛ لأن مثل هذا الفعل سفه ولعب، والله تعالى منزه عن ذلك، وبذلك يبقى عندنا الصلاح والأصلح؟ إن كان عقولنا؛ فربما نتوهم أن الله تعالى فعل الأسوأ أو السيئ، وإن كان الميزان الواقع فإنه غز وجل لا يفعل إلا الصلاح أو الأصلح، بل مقتضى الكمال أنه إذا كان صلاح وأصلح فإنه يفعل الأصلح.

فإن قال قائل: إذا قلنا: إنه يجب عليه فعل الأصلح أو الصلاح، ورد ورد علينا خلق إبليس، وأنه لو سَلِم الناس من إبليس لكانوا في خير وكان أصلح

لهم، والله تعالىٰ قد خلقه؟

فالجواب على هذا الإشكال أن نقول: إن خلق إبليس لا شك أنه شر، لكن وجود شر يُصارع بخير هذا أصلح، لأن الناس لوكانوا على طريقة واحدة وليس هناك ما يضلهم لم يتبين الصادق من غير الصادق؛ لأنه ليس هناك سبيل إلى أن يكون الإنسان فاجراً.

فلو لم يوجد إبليس ولا نَفْس أمارة بالسوء ما كان هناك طريق يمكن أن يسلكه الإنسان فيكون فاجراً حتى يُعرف حسن نيته من سوء نيته، فالحكمة إذاً أن يخلق إبليس، بل والأصلح أن يُخلق إبليس؛ لأنه لا يمكن امتحان العبد ومعرفة كونه عبداً خالصاً لله أو عابداً لهواه إلا بوجود إبليس والشر والنفس الأمارة بالسوء، إذاً هذا ليس صلاحاً في نفسه ولا أصلح في نفسه ولكن لغيره.

وكذلك الجدب وهو متعلق بالكون فإنه ولا شك فساد للناس، وتعطل مصالح، وهلاك مواش، وربما هلاك أنفس أيضاً، والله عز وجل يقدر الجدب. فإذا قال قائل: كيف يستقيم هذا مع قولنا: إن الله لا يفعل إلا الأصلح أو الصلاح؟

ويجاب على ذلك بأن هذا سيئ من وجه وصالح من وجه، فالجدب مثلاً سيئ، لكن الله يقدره لأمر أعظم وأنفع للعباد من الخصب، فالله تعالى يقول: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذيقَهُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ١١] فهذا صلاح لغيره، والله بين الحكمة منه فقال ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾.

ولو بقي الناس قد بسط لهم الرزق لكان الأمر كما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعبَادِهِ لَبَغُواْ فِي الْأَرْضِ وَلَكِن يُنزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ [الشورئ: ٢٧] ومعلوم أن بقاء الناس على فسوقهم وعتوهم وضلالهم مفسدة عظيمة أعظم من مفسدة الجدب، فإذا جاءت مفسدة الجدب من أجل استقامة الناس على دين الله صار وجود الجدب صلاحاً عظيماً.

ونضرب مثلاً لذلك بإنسان أراد أن يعطي شخصاً ألف درهم، لكن يعلم أنه لو أعطاه ألف درهم لذهب يشتري بها أشياء لا تنفع ويتمرد بها، لكن لو أعطاه كل يوم درهما أو منعه في بعض الأيام لكان ذلك صلاحاً أو أصلح له. لأنه في هذه الحال التي لا يعطيه فيها إلا درهماً وربما منعه في بعض الأحيان -، إصلاحه للمعطى أحسن من إصلاح الحال الأولى التي يعطيه فيها ألف درهم ويذهب ينفقها في أشياء ليس فيها نفع أو في أشياء فيها ضرر.

أرأيت لوكان عندك صبي مريض بمرض يشفى منه بالكي، فأنت تكويه رغم أن الكي إساءة، رجاء مصلحة أعظم؛ لأن الكي لا يقتله لكن المرض الذي أصابه ربما يقتله، ولا أظن أن أحداً من الناس يقول: إنك أسأت التصرف؛ بل يقولون: أحسنت التصرف، أما لو كويته من أجل أنك رأيته يلعب في السوق، فإن هذا لا يجوز، لأنه لا يُعَذَّب بالنار، ثم إن النار هنا ليست هي السبب في صلاحه، فقد يُكوى ولا ينتهي، ولهذا جاز الكي للاستشفاء من المرض، ولم يجز الكي من أجل تأديب الصبي ليصلي أو لئلا يلعب في السوق.

وقوله: (فلم يجب عليه فعل الأصلح ولا الصلاح)، أي: إذا كان هناك فعل فيه فيه صلاح، وفعل فيه أصلح، وفعل ليس فيه صلاح ولا أصلح، وفعل فيه سوء، وفعل فيه أسوأ، فهذه خمسة أقسام، وفعل الله عز وجل وحاشاه من ذلك سبحانه وتعالى ـ الأسوأ، فإن ذلك في نظر المؤلف رحمه الله جائز على الله .

ولكن كلام المؤلف هذا أيضاً فيه نظر ظاهر؛ لأن فعل الأسوأ مع إمكان الصلاح مناف للحكمة، لكن قد يخطئ الإنسان في الفهم فيظن أن الأصلح خلاف كذا، ولكن الأمر خلاف ما ظن، فيظن في هذه الحال أن الله فعل الأسوأ وليس كذلك، لكن لو كان الأسوأ حقيقة وتقديراً وتصوراً فإننا نقول: إن الله لا يمكن أن يفعله؛ لأنه مناف للحكمة، والله سبحانه وتعالى حكيم لا يمكن أن يفعل إلا ما فيه الخير إما بذاته وإما بغيره.

والحاصل أن هذه المسألة فيها نزاع طويل بين أهل السنة وأهل الاعتزال، فالمعتزلة يرون أن الله يجب عليه أن يفعل الأصلح والصلاح، وأهل السنة يقولون: لا يجب، والصحيح التفصيل وأن نقول: إن الله تعالى يفعل ما كان من مقتضى كماله، ولكن الميزان في الأصلح أو عدمه ليست عقولنا كما تقول به المعتزلة، ولكن الميزان للأصلح والصلاح هو الواقع الذي يتبين به أن هذا الفعل الذي أجراه الله عز وجل هو الأصلح.

قال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيِعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ [الانعام: ٦٥]، فكل هذه في ظاهرها مفاسد ومساوئ، فالعذاب من فوقنا حاصب من السماء أو من

تحت أرجلنا: كالزلازل والبراكين: ﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيْعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ يعني القتال والنزاع فيما بينكم، وكل هذه في ظاهرها سيئة، ولكن فيها مصلحة عظيمة، وهي أن نتوب إلى الله ونرجع إليه حتى نتقي هذه العقوبات.

والنبي عَلَيْ لما نزلت هذه الآية: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ ، قال: «أعوذ بوجهك» ، وفي الثانية: ﴿ أَوْ مِن تَحْت أَرْجُلكُمْ ﴾ ، قال: «أعوذ بوجهك» ، وفي الثالثة: ﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ فَال: «هذه أهون ، أو هذا أيسر » (١) ولهذا وقعت ـ في الأمة ـ الثالثة ، أما الأولى والثانية فلم تقع في الأمة على سبيل العموم ، وربما يوجد في أجزاء من الأرض زلزال أو ما أشبه ذلك ، ولكنها ليست عامة .

وبذلك يكون المؤلف رحمه الله قد وافق أهل السنة من جهة، وخالف المعتزلة من جهة أخرى، فالمعتزلة يقولون: إنه يجب على الله فعل الأصلح بجانب الفساد، ولكننا قلنا: إنه إن كان المراد بالصلاح، والفساد، والأصلح ما يناط بالعقل فقول المعتزلة خطأ، وذلك لأن عقولنا تقصر عن إدراك الصلاح والفساد، فقد نظن هذا الشيء فساداً ويكون صلاحاً، وقد نظنه صلاحاً ويكون فساداً.

وإن أرادوا بالأصلح ما تقتضيه حكمة الله عز وجل ـ وإن كان بالنسبة لنا سيئاً ـ فإن هذا هو ما تقتضيه حكمة الله عز وجل؛ لأن الله لا يفعل شيئاً يكون فساداً، والله عز وجل يقول: ﴿ وَاللَّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥]، ولكننا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله «قل هو القادر على أن يبعث عليكم»، رقم (۲۸ ٤).

نحن قد نظن هذا الشيء فساداً وهو صلاح.

فخلق إبليس مثلاً، يقول أهل السنة للمعتزلة: إنه فساد وشر، وهو ينقض عليكم قولكم: إنه يجب على الله فعل الأصلح؛ لأن المعتزلة يقولون: يجب على الله فعل الأصلح، وأهل السنة \_ كما قال المؤلف رحمه الله \_ يقولون: لا يجب، لكن سبق أن الصواب التفصيل في ذلك وهو أن يقال: إن خلق إبليس شر من وجه وخير من وجه آخر، فلولا خلق إبليس ما وجد الكفر ولا الفسوق والعصيان، ووجود الكفر والفسوق والعصيان هو مقتضى حكمة الله عز وجل الذي به تتم كلمته ويصدق وعده.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ (١١٨) إِلاَّ مَن رَّحِمَ رَبُكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجَنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [هود: ١١٨، ١١٩]، فلو كان الناس كلهم على الصلاح فلن تتم كلمة الله بملء النار. إذاً فوجود إبليس وإن كان فيه الشر والفساد ففيه مصلحة ؛ لأن ذلك مقتضى الحكمة الذي يتم به غايات حميدة أرادها الله عز وجل.

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

وإن يرد إضلال عبد يعتدى

٦٩ فكل من شاء هداه يهتدي

## الشرح

هذا البيت ويشهد له قول النبي عَلَيْ : «من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له» (١٠) ، ولكن سبب الهداية وسبب الإضلال يكون من العبد، لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَٱتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ ﴾ [محمد: ١٧].

فسبب الهداية والإضلال من العبد، فإذا علم الله من هذا العبد أنه أهل للهداية هداه، كما أنه إذا علم أن هذا العبد أهل للرسالة أرسله، وذلك قبل ختم النبوة، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: ١٢٤].

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، رقم (٨٦٧).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٧٠ والرزق ما ينفع من حلال أو ضده فَحُلْ عن المحال
 ٧١ لأنه رازق كل الخلق وليس مخلوق بغير رزق
 ٧٢ ومن يمت بقتله من البشر أو غيره فبالقضاء والقدر
 ٣٧ ولم يفت من رزقه ولا الأجل شيء فدع أصل الضلال والخطل

### الشرح

قال المؤلف رحمه الله: (والرزق ما ينفع من حلال أو ضده)، الرزق بمعنى العطاء، والله سبحانه وتعالى هو الرزاق، وهو الذي يرزق العباد. لكن هل الرزق شامل للحلال والحرام أو هو خاص بالحلال؟.

نقول: الرزق نوعان:

النوع الأول: رزق ما يقوم به البدن: وهذا يشمل الحلال والحرام، ويشمل رزق البهائم والإنسان، فهو عام، حتى لو فُرض أن الرجل لا يأكل إلا الخنزير والميتة فهو رزق، ولو فرض أنه لا يأكل إلاالربا وما يكون بالغش والخيانة فهو رزق.

النوع الثاني: رزق ما يقوم به الدين: وهذا خاص بالرزق الحلال، لأن الرزق الحرام وإن قام به البدن لكن ينقص به الدين.

فقول المؤلف رحمه الله: (والرزق ما ينفع من حلال أو ضده) يريد به من نوعي الرزق ما يقوم به البدن لأنه عام للحلال والحرام، والناطق والبهيم،

وكل شيء.

ثم علل المؤلف رحمه الله فقال: (لأنه رازق كل الخلق) ولو قلنا: إن الرزق خاص بالحلال فقط لخرج بذلك قسم كبير من الخلق عن كون الله يرزقهم، مع أن الله رازق كل الخلق، قال تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَابَةٍ فِي الأَرْضِ إِلاً عَلَى اللّه رِزْقُهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلٌّ فِي كِتَابٍ مِّبِينٍ ﴾ [مود: ٦].

أما إذا كان الرزق مطلوباً من العبد؛ كقول العبد: اللهم ارزقني، فلا ريب أنه إنما يطلب الرزق الحلال، الذي به قوام الدين، ولا يخطر ببال أي إنسان إذا دعا الله أن يرزقه، أنه يريد الحلال والحرام، إنما يريد الحلال.

لكن قد يقول قائل: أليس الإنسان يقول: «اللهم ارزقني رزقاً حلالاً طيباً»؟

فالجواب: بلى، ولكنه يقول ذلك من باب التأكيد، كما يقول القائل: «اللهم اغفر لي ذنبي كله، دقه وجله، علانيته وسره، وأوله وآخره»، مع أنه يغني عن ذلك أن يقول: «اللهم اغفر لي ذنبي»، لكن يقول هذا من باب التأكيد، ومن باب الإلحاح على الله بالدعاء، والله تعالى يحب الملحين في الدعاء، ومن باب كثرة مناجاة الله عز وجل؛ لأن الإنسان المحب لله يحب أن يكثر مناجاته، لأن الحبيب يحب طول المناجاة مع حبيبه.

إذاً الرزق ينقسم إلى قسمين: ما يقوم به البدن وما يقوم به الدين، فالذي يقوم به البدن عام يشمل الحلال والحرام، ورزق الناطق والبهيم، والذي يقوم به الدين خاص بالرزق الحلال، ومنه رزق العلم والإيمان، فهذا

مما يقوم به الدين، أما الرزق المطلوب أي الذي يطلبه العبد من الله فهو يختص بالرزق الحلال، لقرينة السؤال، لأنني لا أظن أن أحداً من المؤمنين يسأل الله رزقاً على أي وجه كان، وإنما يريد السائل الرزق الحلال.

قوله: (وليس مخلوق بغير رَزْق) أو (بغير رِزْق) ، يجوز هذا وهذا، فالرَّزْق بالفتح هو الفعل، والرِّزق بالكسر هو المرزوق، وهذا صحيح، فإنه لا يوجد مخلوق بغير رزق أبداً، كل المخلوقات قد رزقها الله عز وجل، قال تعالى: ﴿قَالَ رَبُنَا الَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠].

مسألة: هل الرزق فيه تبعة أي إثم على المرزوق أو لا؟

نقول: إذا كان مؤمناً تقياً فليس عليه تبعة في رزقه؛ لأن هذا المؤمن التقي لن يأكل إلا الحلال، فلا يكون عليه شيء. أما الكافر فإنه يعاقب على رزقه؛ لأن الأرزاق لا تكون خالصة لهم لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمًا طَعِمُوا﴾ [المائدة: ٩٣] فمفهومه أن غير المؤمنين عليهم جناح.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (ومن يمت بقتله من البشر) فقوله (من البشر) بيان لـ (مَنْ)، يعني من يموت من البشر بالقتل فبالقضاء والقدر.

وقوله: (أو غيره)؛ غير: يحتمل أن تكون عائدةً إلى البشر، فيكون المعنى: من يمت بقتله من البشر وغير البشر، ويحتمل أن تكون عائدة على القتل؛ أي: ومن يمت بقتله من البشر أو بغير قتله، بل يموت موتاً طبيعياً، فبالقضاء والقدر، واللفظ الذي يحتمل هذين المعنيين صحيح، والمعنيان لا يتنافيان، فيكون شاملاً لمن يموت بقتل أو بغير قتل، ومن يموت من البشر أو غيره بالقتل فبالقضاء والقدر.

وقوله: (فبالقضاء والقدر) قضاء الله عز وجل وقدره.

والقضاء والقدر بمعنى واحد إن انفرد أحدهما عن الآخر، ويختلف معناهما عند الاجتماع، فيكون القدر ما قدره الله بالأزل، والقضاء ما حكم به فعلاً، أما إذا قيل: قضاء الله وحده، أو قيل: قدر الله وحده، فهو شامل للمعنيين جميعاً.

قوله: (ولم يفت من رزقه ولا الأجل شيء) أي لم يفت من رزقه الذي قدره الله شيء، ودليل هذا قوله تعالى: قدره الله شيء، ودليل هذا قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِ أُمَّةً أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُم لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدُمُونَ ﴾ [الاعراف: ٣٤]، وقول النبي ﷺ: ﴿إنه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها وأجلها (()) بستكمل رزقها وأجلها، أي لا يبقى من الأجل ولا لحظة، ولا من الرزق ولا حبة، كلها تستكمل وتنتهي.

فإذا كان الأمر كذلك علمنا بأن الذي يقتل يكون قد مات بأجله، وأن الذي يقتل يكون قد استكمل رزقه.

مثال ذلك: رجل قتل عند زوال الشمس، فلا يقول قائل: إن هذا الرجل فاته الغداء من الرزق، ولو بقي لتغدى. نقول: هذا لا يمكن أبداً؛ لأن الله قدر أن يموت هذا الرجل قبل أن يأتي موعد الغداء، إذاً فالغداء ليس له، ولم يكتب له.

كذلك الأجل، لو قال قائل: هذا الرجل يبقى إلى الليل لو لم يُقتل، لقلنا: هذا محال؛ لأن الله قدر أن يحوت بهذا السبب في هذه الساعة، فلا يفوت الأجل أبداً بالقتل.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة (٢١٤٤)، وابن حبان (٣٢٣٩)، والحاكم (٢/٤).

لكن لو قيل: لو لم يقتل لهم يمت بالقتل فهذا صحيح، لكن كونه يمتد الأجل إلى الليل أو لا يمتد، هذا شيء ثان مجهول لنا، إنما المعلوم لنا أنه لو لم يقتل لم يمت بالقتل، ونقول: إن هذا فرض أمر لا يمكن أن يقع ما دام قد قتل، لأننا نعلم أن الله قدر أجله إلى هذه الساعة بل إلى هذه اللحظة وبهذا السبب، ولكن لو قال قائل: يمكن أن يموت قبل أن يقتل، بلدغة حية، أو بأكل سم، أو بغتة، أو بمرض، فإن هذا لا يمكن، لأن الله قد كتب أن يموت بالقتل وفي هذه الساعة.

إذاً فهذا الإيراد وهو قوله: لو لم يقتل لبقي. نقول: هو إيراد شيء محال، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أُوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ [الزخرف: ٨١] فمحال أن يبقى بعد هذا الزمن الذي قتل فيه ولا لحظة، ومحال أن يموت بغير هذا السبب، لأنه لما وقع عَلِمْنا أن الله قد كتبه في الأزل.

فإن قال قائل: بماذا تجيبون عن قول النبي رَاهِ: «من أحب أن يبسط له في رزقه وينسأ له في أثره فليصل رحمه الازق وللتأخير في الأثر؟

نقول في جوابنا على هذا: قول النبي على حق، وصلة الرحم من أسباب طول العمر، ومن أسباب سعة الرزق، وإذا قدر أن الإنسان وصل رحمه علمنا أنه فعل السبب الذي يكون به طول العمر وسعة الرزق، ولا يختلف هذا عن قوله تعالى فيمن عمل صالحاً بأنه يدخل الجنة، لأننا نعلم أنه متى فعل السبب، وإذا لم يفعله لم يوجد المسبب، فهذا الرجل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب البيوع، باب من أحب البسط في الرزق، رقم (٢٠٦٧)، ومسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، رقم (٢٥٥٧).

إذا لم يصل رحمه لم يطل عمره ولم يبسط له في رزقه لأنه لم يفعل السبب، لكن إذا وصل رحمه طال عمره واتسع رزقه، ونعلم أن هذا الرجل قد كتب أصلاً عند الله بأنه وصول لرحمه، وعمره ينتهي في الوقت المحدد، ورزقه يكون إلى الساعة المحددة، ونعلم أن الرجل الآخر لم يكتب أن يصل رحمه، فكتب رزقه مضيقاً، وكتب عمره قاصراً من الأصل، فليس هناك شيء يزيد وينقص عن الذي كُتب في الأزل.

إذاً ما الفائدة من قول الرسول عليه الصلاة والسلام هذا الكلام؟

نقول: الفائدة من ذلك الحث على صلة الرحم، وإذا كان الله قد كتب هذا الرجل وصولاً لرحمه سيصل رحمه، لكن كتابة الله سبحانه وتعالى لهذا الرجل أن يكون وصولاً للرحم أمر مجهول لنا ولا نعلمه، لكن الأمر الذي بأيدينا هو أن نعمل، وما وراء ذلك فهو عند الله عز وجل.

وبهذا التقرير نسلم من قول من قال من العلماء رحمهم الله: إن المراد بطول العمر البركة فيه، والمراد ببسط الرزق البركة فيه؛ لأن هذا القول لا يجدي عنهم شيئًا؛ لأن البركة أيضاً وجودها كطول العمر، ونزعها كقصر العمر، فإن كان الله قد كتب أن يكون عمرك مباركاً كان مباركاً، وإن كان الله قد كتب أنه غيرمبارك صار غير مبارك، وكذلك الرزق إن كان الله قد كتبه مباركاً كان مباركاً، وإن لم يكن كتبه مباركاً لم يكن مباركاً، فالمسألة هي هي، فهم فروا من شيء ووقعوا فيه؛ لأن كل شيء مقدر، بركة المال وبركة العمر، وبسط الرزق وطول العمر؛ فكله مكتوب.

والمهم أن الذين قالوا بهذا القول قولهم غير صحيح، وكذلك أيضاً

الذين قالوا: إن للإنسان عمرين؛ عمراً إن وصل، وعمراً إن قطع، ورزقين؛ رزقاً إن وصل، ورزقاً إن قطع، وهذا غير صحيح؛ لأن هذا يؤدي إلى أن يكون الله تعالى غير عالم بالمآل، وهذا خطأ ونحن نقول: إن الله عالم بالمآل، فهو عالم بأن هذا يصل ويطول عمره ويبسط له في رزقه، وهذا لا يصل فيقصر عمره وينقص رزقه، وهذا عند الله معلوم، وهو شيء واحد لا يتغير، لكنه عندنا غير معلوم، ولهذا حثنا الرسول عليه الصلاة والسلام على أن نصل الرحم.

ونظير ذلك أيضاً في مسألة الزواج إذا قيل: «من أحب أن يولد له فليتزوج»، فالمراد بهذا الحث على الزواج، وإلا فنحن نعلم أن الله كتب لهذا الرجل أن يتزوج ويُولد له، أو ألا يتزوج ولا يولد له.

والحاصل أن الإنسان إذا علم أن الشيء مكتوب بأسبابه فطول العمر مكتوب بسببه، وسعة الرزق مكتوبة بسببه، الذي هو الصلة، لكن نحن لا نعلم، فالمقصود من مثل هذا القول من رسول الله على الحث على صلة الرحم وأنه سبب.

والدعاء أيضاً سبب لحصول المقصود فمن أحب أن يرزق فليسأل الله الرزق، فالسؤال سبب، ولو قال قائل: إذا كان الله قد كتب لك الرزق فلا حاجة لك في السؤال، لكان هذا غلطاً، ففعل الأسباب التي جاءت بها الشريعة، أو شهد بها الواقع أمر مطلوب للشرع، والله تعالى بحكمته قد ربط المسببات بأسبابها، فلا إشكال والحمد لله في الحديث، إنما هو ذكر لسبب يكون عند الله معلوماً مكتوباً، وعندنا غير معلوم، إنما الشيء الذي نخاطب به أن نفعل السبب.

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ الْهُجُّرِيِّ (سِلنم (لاَيْرُ) (اِنْفِرُوفَ مِرِّتِی

•

## البابالثالث

# فيالأحكام

أن يعبدوه طاعة وبراً حتماً ويتركوا الذي عنه زجر

٧٤- وواجب على العباد طرا

٧٥- ويفعلوا الذي به أمر

## الشرح

قال المؤلف رحمه الله: (الباب الثالث في الأحكام). الأحكام: جمع حكم، والمراد به الأحكام الشرعية، والأحكام الكونية، والأحكام الدينية في الأسماء كما سيأتي، والأحكام الدنيوية، والأحكام الأخروية . . . والمهم الأحكام عامة كما سيتبين من الشرح.

قال المؤلف رحمه الله: (وواجب على العباد طراً أن يعبدوه) «واجب»: خبر مقدم، «وأن يعبدوه»: مبتدأ مؤخر، وإنما قلنا بذلك لأن «واجب»: حكم، و «العبادة»: محكوم عليه، ويجوز على قول لبعض النحويين أن نجعل «واجب»: مبتدأ، و «أن يعبدوه»: فاعل أغنى عن الخبر؛ لأنه يجوز إذا كان الخبر وصفاً وتأخر المبتدأ أن يكون الوصف مبتدأ، ويكون ما بعده فاعلاً أو نائب فاعل أغني عن الخبر، لكن المشهور أن هذا لا يجوز إلا إذا اعتمد على نفى أو استفهام.

وقوله: (وواجب على العباد)، الواجب عند أهل العلم رحمهم الله: ما أمر به على سبيل الإلزام، أو ما ألزم به المكلف. وقوله: (على العباد) المراد بهم كل الناس، فالعبادة هنا بالمعنى العام وليست العبودية الخاصة، والعبودية تكون عامة وهي التعبد الكوني، وتكون خاصة وهي التعبد الشرعي، والمراد هنا التعبد الكوني، يعني يبجب على كل العباد أن يعبدوا الله عز وجل، وقوله (طوأ) أي جميعاً.

وقوله: (أن يعبدوه) الهاء في (يعبدوه) ليس لها مرجع سابق ولا لاحق، ولكن مرجعها معلوم من السياق؛ لأن الذي يجب أن يعبد هو الله عز وجل، فالهاء إذاً عائدة على الله .

فوجوب عبادة الله عز وجل على جميع العباد من جملة الأحكام التي سيذكرها المؤلف رحمه الله في هذا الباب، ودليلها قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾، وقوله ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾.

قوله: (طاعة وبرأ) يعني أن يعبدوه امتثالاً لأمره، واجتناباً لنهيه، وبراً: أي رجاءً لبره وثوابه، فيشعر الإنسان عند فعل العبادة بأنه فعلها طاعة لله ورجاءً لثوابه، فالصلاة مثلاً يقيمها طاعة لله ورجاءً لثوابه.

وقد سبق أنه ينبغي للإنسان أن ينوي في عبادته الوصول إلى الله عز وجل وجل، وإلى دار كرامته، فيجمع بين الأمرين؛ بين إرادة الخالق عز وجل كما قال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ [الانعام: ٥٦]، وبين إرادة ثوابه كما قال تعالى: ﴿ يَسْتَغُونَ فَضُلاً مِنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا ﴾ [الفتح: ٢٥] فهذا واجب على كل مخلوق أن يعبد الله عز وجل، والمراد بالعبادة هنا التذلل لله عز وجل محبة وتعظيماً بفعل أوامره وترك نواهيه.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (ويفعلوا الفعل الذي به أمر حتماً) يعني:

وواجب عليهم أن يفعلو الفعل الذي أمر به حتماً، و(حتماً) وصف يعود على الأمر، يعني الذي أمر به أمر حتم؛ لأن مأمورات الله عز وجل قسمان: قسم مأمورات حتم، وقسم مأمورات تطوع، فالذي يجب أن يُفعل هو ما أمر به حتماً، ولكن ما أمر به تطوعاً قد يكون القيام به فرض كفاية إذا كان تبليغ الرسالة يتوقف عليه، بمعنى أننا لو تركناه لماتت السنة، فهنا ربما يقول قائل: إنه يجب أن يقوم الإنسان بما لم يؤمر به حتماً، ويكون وجوبه هنا لغيره، يعني لئلا تموت السنة لا لإيجاد الفعل، أما إذا كانت السنة مشهورة فمعلوم أن القيام بها ليس على سبيل الوجوب.

قوله: (ويتركوا الذي عنه زجر) يعني يتركوا ما زجر عنه من النواهي، وهذا هو الواجب على كل مؤمن؛ أن يفعل ما أمر الله به وجوباً فيما حتَّمه؛ واستحباباً فيما ندب إليه، ويترك الذي عنه زجر وجوباً فيما حرمه، وندبًا فيما هو مكروه.

وهنا يرد سؤال: هل هناك وظيفة أخرى للإنسان غير العبادة؟

الجواب: لا، ما خُلق الإنسان إلا للعبادة فقط، وما عدا ذلك فإنه مكمل للعبادة، حتى تناول المباحات إنما أباحها الشارع لئلا تمل النفوس، لأن النفوس لو بقيت ملزمة بفعل شيء وترك شيء كلّت وملّت، لكن فُسح لها فيما أحل الله عز وجل.

ولهذا نجد أن الشارع فسح للنفوس في أيام الفرح أن تتناول ما يُفرح ويطرب، مثل الدف في الأعياد، وكذلك في الأعراس، وأباح للنفس أن تنال مطلوبها عند الأحزان؛ فأباح للإنسان أن يحد على الميت ثلاثة أيام،

كما قال النبي ﷺ: «لا يحل لامرأة أن تحد على ميت فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشراً» (١١).

فثلاثة الأيام يجوز فيها الإحداد على الميت؛ لأن النفس تكون حزينة وكئيبة، ولا تنبسط للأمور الترفيهية، فلا يتجمل الإنسان فيها، ولا يخرج للنزهة، ولا يفعل الأمور الترفيهية العادية؛ لأنه محزون، وينطوي على نفسه، وهذا لا بأس به بشرط ألا يكون الحامل له على ذلك التسخط من قضاء الله وقدره، فإن كان الحامل على ذلك التسخط فهو حرام.

إذاً الواجب على الإنسان العبادة، لكن الشرع أباح للإنسان ما يترفه به في حدود معينة لئلا يلحقه الملل والسامة، والإنسان لنفسه عليه حق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب إحداد المرأة على غير زوجها، رقم (١٢٨٠)، ومسلم، كتاب الطلاق، باب وجوب الإحداد في عدة الوفاة وتحريمه في. . . ، ، رقم (١٤٨٦).

. ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى :

٧٦- وكل ما قدر أو قضاه فواقع حتماً كما قضاه ٧٧- وليس واجب على العبد الرضا بكل مقضي ولكن بالقضا ٧٨- لأنه من فعل الذي تقالى وذاك من فعل الذي تقالى

### الشرح

قال رحمه الله: (وكل ما قدر أو قضاه فواقع حتماً) (كل) مبتدأ و (فواقع) خبره، ووقعت الفاء في خبر المبتدأ (واقع)؛ لأن المبتدأ متضمن لمعنى الشرط، ومعنى الشرط هنا هو العموم في (كل)، فإذا كان المبتدأ عاماً فإنه يجوز أن تقترن الفاء في خبره؛ فلو قلت: كل أحد فقائم، صح، لكن لو قلت: زيد فقائم، لم يصح؛ لأن الأول بمعنى الشرط والثاني ليس كذلك.

وقوله: (كل ما قدر)، أي: كل الذي قدره أو قضاه، (فواقع) يعني فلابد أن يقع، (حتماً) أي جزماً، (كما قضاه) أي على الوجه الذي قضاه؛ سواء كان هذا الشيء من فعله عز وجل، أو كان متعلقاً بأفعال العباد، فلابد أن يقع، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦] فأخبر أنه لابد أن يكون.

فإذا قدر الله على شخص أن يهتدي اهتدى، وإذا قضى على شخص بالضلال ضل، وإذا قضى له بالرزق رُزق، وإذا قضى له بالفقر افتقر، وإذا قضى الله سبحانه وتعالى بالخصب والرخاء حصل الخصب والرخاء، وإذا

قدر الله الجدب والضيق حصل الجدب والضيق، وإذا قُدّرت الفتن والقتال وقع ذلك، وإذا قدر رفعه رفع.

وعلى كل حال فإن كل شيء يقضيه الله فلابد أن يقع، ولكن ليلاحظ أنه قد يكون لهذا المقضي موانع قضاها الله عز وجل، كما جاء في الحديث «لا يرد القدر إلا الدعاء»(١)، فنقول: هذا مُقدر، ثم قُدر له مانع بأمر الله عز وجل فمنعه، إذاً كل ما قضاه الله أو قدره ـ حتى ما كان مقضياً ـ ثم وُجد له المانع فإنه داخل في عموم كلام المؤلف رحمه الله.

ولهذا نرئ من الجهل أن يقول بعض الناس في دعائه: «اللهم إني لا أسألك رد القضاء ولكني أسألك اللطف فيه»، وكأنه يقول: ابتلني بما شئت فإنه لا يهم، بل المهم اللطف بي - فسبحان الله - إن هذا الدعاء لا يصح نقلاً عن السلف، وإن صح عن بعضهم فلا يمكن أن يصح عن الصحابة رضي الله عنهم، الذين أقوالهم مأثورة ومشهورة.

ولكن قل: «اللهم إني أسألك اللطف في قضائك». وهذا صحيح، أما قول: «لا أسألك رد القضاء»، فإن الله عز وجل لا يقضي شيئاً سواء لطف بك أو شدد عليك وقد قضاه، لذلك ينبغي أن ننبه من يقول هذا الدعاء، إلى أنه لا فائدة منه.

فإذا قال الداعي: «اللهم قني عذابك»(٢)، معناه أنه لا يريد أن يعذبه الله،

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في المقدمة، باب في القدر، رقم (٩٠).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي، كتاب الدعوات، باب منه، رقم (٣٣٩٨)، وأبو داود، كتاب الأدب، باب ما يقال عند النوم، رقم (٥٠٤٥)، وابن ماجه، كتاب الدعاء، باب ما يدعو به إذا أوى إلى فراشه، رقم (٣٨٧٧).

أما قول: «اللهم إني لا أسألك رد القضاء، ولكني أسألك اللطف فيه» فمعناه: إذا كنت قد قدرت شقائي فاجعلني شقياً، لكن هون في الشقاء. ولكن بعض الناس إذا سمعوا الكلام المركب تركيباً جميلاً أخذوا به وهم لا يدرون ما معناه، وهذا من الغفلة، والواجب أن نتأنئ في كل ما نسمع حتى نزنه بميزان الكتاب والسنة.

قال رحمه الله:

# وكل ما قدر أو قصاه فواقع حمماً كما قصاه

حتى المعاصي إذا قدر أن تقع، فإنها تقع كما قضاها، ودليل هذا أن النبي على الله الله عن الإيمان، قال: «وتؤمن بالقدر خيره وشره»(١)، وقال وأجمع المسلمون على قولهم: «ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن»، وقال النبي عليه الصلاة والسلام: «احرص على ما ينفعك» إلى أن قال: «ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل»(١).

إذاً ما قدره الله فلابد أن يقع، وأنت إذا آمنت بذلك حصل لك طمأنينة كاملة فيما يصيبك؛ لأنك تعلم أنه لن يتغير الواقع أبداً.

فلو قدر أن شخصاً صاريعمل في التجارة ثم خسر حتى فني ماله، فيجب أن نعلم أن هذا الذي حصل بقضاء الله وقدره، وحينئذ يطمئن ويسلم لأنه يرضى بالله رباً، كذلك رجل خرج ابنه إلى السوق فأصابه حادث ومات فلا يجوز أن يورد على قلبه أنه لو لم يخرج لم يمت، هذا غير واقع،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب الإيمان والإسلام والإحسان، رقم (٨).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب القدر، باب في الأمر بالقوة وترك العجز والاستعانة، رقم (٢٦٦٤).

وهذا يجب أن تطرده عن قلبك؛ لأنه لابد أن يكون كما حصل، ولا يكن أبداً أن تسير الأمور إلا على هذا الذي حصل.

ولهذا قال الله تعالى عن المنافقين الذين قالوا: ﴿ لَوْ كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتلُوا ﴾ ، فقال الله عنهم: ﴿ لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ يُحْيِي وَيَمْيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [آل عمران: ٢٥٦]، فهذه الأمور لا تولد إلا الحسرة. والإحياء والإماته بيد الله ، ﴿ قُل لَوْ كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِب عَلَيْهِمْ الْقَتْلُ إِلَىٰ مَضَاجِعِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٤].

وأنت إذا آمنت بهذا الكلام الذي جاء في الكتاب والسنة وقرره المؤلف رحمه الله، فإنك سوف تستريح ولا تسأم ولا تمل ولا تضجر.

إذاً فمن جملة الأحكام في هذا الباب وجوب عبادة الله عز وجل على جميع العباد، وكذلك فعل ما أمر به وترك ما نهى عنه، فإنه هو عبادته سبحانه وتعالى، وكذلك فإن ما قدره الله أو قضاه، فإنه واقع حتماً ولابد كما قضاه، لا يختلف عما قضاه في الأزل، وهذا يعود إلى وجوب الرضا بالقدر.

والإيمان بالقدر من أركان الإيمان الستة، والرضا بالقدر من الرضا بالله رباً، والإنسان يجب أن يرضى بالله رباً مدبراً يفعل ما يشاء عز وجل.

وهنا مسألة مهمة جداً وهي: هل الواجب بالنسبة للقضاء والقدر، الرضا بالقضاء والمقضي أو الرضا بالقضاء ويستفصل في المقضي؟

بين المؤلف ذلك في قوله رحمه الله:

وليس واجباً على العبد الرضا بكل مقضى ولكن بالقضا

وهناك في بعض النسخ (وليس واجب) برفع واجب، والظاهر أن الأولى النصب، على أنه يجوز الوجهان، فإن أردت أن تخبر عن الواجب مرفوع والرضا منصوب، على أنه خبر ليس، يعني: وليس الواجب الرضا بكل مقضي، وإن كنت تريد أن تخبر عن الرضا، فإنك تقول: فليس واجبًا على العبد الرضا، فواجب منصوب على أنه خبر ليس واسمها الرضا، وتقدير الكلام على هذا: وليس الرضا واجباً، فالوجهان جائزان.

ومعنى كلام المؤلف أنه لا يجب على الإنسان أن يرضى بكل مقضي، وإنما يجب أن يرضى بالقضاء الذي هو فعل الله عز وجل، وعلى ذلك فالمقضي يحتاج إلى تفصيل:

أولاً: أن يكون المقضي حكماً شرعياً، فهذا يجب الرضابه، من حيث كونه فعل الله، والسخط منه مناف للإسلام، فيجب علينا مثلاً أن نرضى بفرض الله للصلاة والزكاة والصوم والحج والبر والصلة وغير ذلك، ويجب علينا كذلك أن نرضى بتحريم الزنا؛ لأن ذلك محبوب إلى الله عز وجل، والمحبوب إلى الله عز وجل، والمحبوب إلى الله يجب أن نحبه.

أما باعتبار فعل العبد فيجب الرضى به إن كان طاعة، ويجب سخطه إن كان معصية، ولهذا وجب علينا أن ننكر على العاصى.

ثانياً: إن كان المقضي أمراً كونياً، فإن الأمر الكوني منه ما يلائم النفوس، وهذا الرضا به أمر فطري.

مثال ذلك: إذا قضى الله للإنسان بولد، ورزق واسع، ودار مهيأة، ومركوب فخم، وعلم، وإيمان، فإنه يرضى به لأن ذلك يلائم نفسه، ورضاه بذلك أمر فطري، ولا يحتاج أن نقول: يجب أن ترضى به؛ لأنه سيرضى به.

أما إذا كان القضي لا يلائم النفوس بل يؤلمها كالمرض فالإنسان إذا قضى الله عليه بمرض، فإن المرض غير ملائم للنفوس، فإن الناس فيه على أربع مراتب:

المرتبة الأولى: مرتبة السخط:

بأن يسخط هذا الذي قضاه الله، وعلامة السخط أن يقول قولاً منكراً، أو يفعل فعلاً منكراً.

مثال القول: أن يقول: يا ويلاه، وا ثبوراه، وما أشبه ذلك من الكلمات التي تنبئ عن التسخط.

وأما الفعل المنكر فمثل لطم الخدود، وشق الجيوب، ونتف الشعور، والقفز حتى يسقط على الأرض، وما أشبه ذلك، فهذا تسخط فعلي، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام: «ليس منا من لطم الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية» (١)، فالأولان فعلان والثالث قول.

المرتبة الثانية: مرتبة الصبر:

بأن يتألم الإنسان نفسياً ولكنه يصبر، فلا يشق ثوباً، ولا يلطم خداً، ولا يقول منكراً، وهذه المرتبة واجبة، أي أنه يجب على الإنسان أن يصبر إذا أصيب بالمصائب.

المرتبة الثالثة: الرضا:

أي يرضئ بقضاء الله عز وجل، والرضا معناه أن يكون مطمئناً منشرح (١) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب ليس منا من شق الجيوب، رقم (١٢٩٤)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم ضرب الخدود...، رقم (١٠٣٠).

الصدر بما قضى الله عز وجل، لا يتألم نفسياً، رغم أنه يكره هذا الشيء الذي أصابه ولا شك ؛ لأنه لا يلائم النفوس، لكنه لا يتألم نفسياً ؛ بل يقول: هذا قضاء الله، وأنا من جملة مُلْكِ الله عز وجل، له أن يفعل في ما شاء، ويطمئن بذلك.

وهذه المرتبة اختلف فيها العلماء رحمهم الله على قولين: منهم من قال: إنها والجبة، والصحيح أنها مستحبة وليست بواجبة؛ لأنها صعبة على كثير من النفوس.

وعلامة الرضا أنك لو سألته: هل تأثرت بما قضى الله عليك؟ لقال: لا؛ لأني أعلم أن الله لا يقدر لي شيئًا إلا كان خيراً لي، فأنا مؤمن، والله لا يقضى لعبده المؤمن قضاءً إلا كان خيراً له.

المرتبة الرابعة: مرتبة الشكر:

وهذه المرتبة أعلى من التي قبلها؛ لأنها رضًا وزيادة.

فإذا قال قائل: كيف يشكر الله على المصيبة؟ قلنا: يشكر الله على المصيبة لأنه يعلم أن ثوابها وأجرها - إذا صبر واحتسب الأجر - أكثر من مصيبتها، فيشكر الله على هذا؛ لأن ما يترتب عليه من الخير أكثر مما يترتب عليه من الأذى، فمن هذه الناحية يشكر الله، وقد قال بعض أهل العلم رحمهم الله: إن هذه المرتبة أعلى من التي قبلها، أي من الرضا.

فهذا حكم الرضا بالمقضيِّ.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (ولكن بالقضا)؛ يعني: ولكن يجب أن يرضى (بالقضا)، أي قضاء الله عز وجل، وهو فعله.

فإن قال قائل: هل المعاصي واقعةٌ بقضاء الله عز وجل أو لا؟ وكيف ترضون بقضاء الله لها؟

فالجواب: بلى، هي واقعة بقضاء الله، ونحن نرضى بقضاء الله وإن كرهنا المقضي، وهذه المعصية لا نرضاها ونكرهها ونؤدب عليها، ولكن نرضى بكون الله قضاها، ولا نعترض على الله عز وجل في قضائها، فإذا رأينا مثلاً العصاة والفساق وأهل المجون فيجب علينا أن نرضى بما وقع منهم باعتباره من قضاء الله، لكن لا يجوز أن نرضى بما صدر منهم باعتباره من فعلهم ؟ فنسخط فعلهم ونرضى فعل الله الذي هو قضاؤه، وبهذا التفصيل تزول عنا إشكالات كثيرة.

فإذا قال قائل: يوجد في الخلق شر مثل إبليس، فهو أصل الشر. فهل يجب علينا أن نرضى بإيجاد إبليس؟

فالجواب: نعم يجب أن نرضى بدون تفصيل، لكننا لا نرضى بما يأمر به إبليس؛ لأن إبليس يأمر بالشر والفحشاء والمنكر؛ ﴿ وَمَن يَتَبِعْ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ وَالْمُنكرِ ﴾ [النور: ٢١]، إذاً نرضى بأن الله خلقه، ولا نشك في أن الله خلقه لحكمة، ولكن لا نرضى بما يكون من فعل إبليس، من الشر والفساد. . إلى آخره.

قال رحمه الله: (ولكن بالقضا لأنه من فعله). (لأنه)أي القضاء (من فعله)أي من فعل الله، ولهذا قال: (من فعله تعالى).

قُوله: (وذاك) أي المقضي (من فعل الذي تقالى) أي الذي تباعد وفعل ما يبغض عليه، وهذا التعليل الذي ذكره المؤلف ينطبق على المعاصى تماماً،

فالمعاصي واقعة بقضاء الله وقدره، نرضى بها من هذه الناحية، وواقعة من فعل الشخص العاصي، ومن هذه الناحية لا نرضاها، ولهذا قال: (لأنه) أي القضاء (من فعله، وذاك) أي المقضي (من فعل الذي تقالي).

فإن قال قائل: ما الجمع بين قوله تعالى: ﴿ مِن شُرِّ مَا خَلَقَ ﴾ [الفلق: ٢]، وبين قوله ﷺ: «والشر ليس إليك»؟ (١)

فالجواب: أن الفرق بينهما ظاهر؛ لأن قوله تعالى: ﴿مِن شَرِ مَا خَلَقَ ﴾ أضاف الشر إلى المخلوق، أما إلى الله فلا يضاف الشر، فلاشك أن الله هو الذي قدر الشر، لكن قدر الشر في مفعولاته، ، أما تقديره لهذا الشر فهو لحكمة عظيمة يترتب عليها من المصالح ما يجعلها غير مكروهة، لكن فرق بين المفعول وبين الفعل والفاعل، فالفاعل هو الله عز وجل وهو المقدر، وهذا لا شك نحبه على كل حال، وفعله أيضاً خير على كل حال، أما مفعوله ففيه خير وفيه شر.



<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، رقم (٧٧١).

تم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٧٩- ويفسق المذنب بالكبيرة
 ٠٨- لا يخرج المرء من الإيمان
 ٨١- وواجب عليه أن يتوبا
 ٨٢- ويقبل المولى بمحض الفضل
 ٨٣- ما لم يتب من كفره بضده

كنذا إذا أصر بالصغيرة بموبقات الذنب والعصيان من كل ما جرَّ عليه حوبا من غير عبد كافر منفصل فيرتجع عن شركه وصده

#### الشرح

قال المؤلف رحمه الله تعالى:

ويفسق المذنب بالكبيرة كذا إذا أصر بالصغيرة هذا من الأحكام أيضاً، وهو أمر مهم؛ لأن الناس تنازعوا فيه، فابتدعت فيه طائفتان، وسلمت الثالثة.

المذنب إذا أذنب بكبيرة فإنه يكون فاسقاً مؤمناً؛ فيكون فاسقاً بمعصيته، مؤمناً بإيمانه، وهذا هو مذهب أهل السنة والجماعة، وهو المذهب الذي تؤيده النصوص، ويؤيده النظر والعدل؛ فالعدل أن يعامل كل إنسان بما يستحق، فلما كان هذا الرجل مؤمناً، لكنه فعل كبيرة ولم يتب منها، فهو باقي على إيمانه لكنه فاسق بكبيرته، ويمكن أن نقول: إنه مؤمن ناقص الإيمان؛ مؤمن بما معه من أصل الإيمان، ناقص الإيمان بما اقترفه من

معصيته، وهذا هو مذهب أهل السنة والجماعة، وهو المذهب الحق كما سنذكر إن شاء الله.

وقالت الخوارج: إنه ليس بمؤمن بل هو كافر، فإذا زنا فقد كفر، وإذا سرق فقد كفر، وإذا عق والديه فقد كفر، وإذا قتل نفساً بغير حق فقد كفر، وإذا عق والديه فقد كفر، وإذا قطع أرحامه فقد كفر، وهكذا إذا فعل أي كبيرة صار كافراً خارجاً عن الإيمان، فإذا كان كافراً خارجاً عن الإيمان، فإنه إذا مات لا يغسل ولا يكفن ولا يصلى عليه، ولا يدفن في مقابر المسلمين، وحكمه في الآخرة أنه يُخلَد في النار.

ووافقتهم المعتزلة على التخليد في النار، لكن خالفتهم في الحكم في الدنيا؛ فقالوا ـ أي المعتزلة ـ : إن فاعل الكبيرة مخلد في النار، لكنه في الدنيا في منزلة بين منزلتين؛ لا نصفه لا بالإيمان ولا بالكفر، فلا نقول : مؤمن ولو بقيد النقص ـ ، ولا نقول : كافر ـ ولو بقيد أصل الإيمان ـ ؛ بل نقول : في منزلة بين منزلتين، وإذا مات فإنه يعامل معاملة المسلمين؛ لأنه لم يدخل في الكفر، إلا أنه يخلد في النار.

إذاً توافق الخوارج والمعتزلة في شيء وتخالفوا في شيء؛ توافقوا في أحكام الآخرة؛ فجعلوا فاعل الكبيرة خالداً في النار، واختلفوا في أحكام الدنيا؛ فحكمت الخوارج بأنه كافر، وحكمت المعتزلة بأنه ليس بمؤمن ولا كافر ـ بل في منزلة بين المنزلتين.

فعلى رأي الخوارج إذا رأينا فاعل كبيرة فلنا قتله؛ لأنه مرتد مباح الدم، وعلى رأي المعتزلة لا نقتله لأنه ليس بكافر، ولا نكرمه إكرام المؤمن لأنه ليس بؤمن.

أما المرجئة فقالوا: إن فاعل الكبيرة مؤمن كامل الإيمان، ولا يستحق العقاب، وليس عليه شيء، ولو زنا وسرق وشرب الخمر وقتل وعق وقطع وغش وكذب، مادام أنه مؤمن بالله فهو مؤمن كامل الإيمان، إيمانه كإيمان جبريل ومحمد علي ونعوذ بالله وهذا ليس بمعقول، لكنه مذهبهم.

ولا يخفى أن الذي يصلح ويناسب الزمان هو ما جاءت به السنة ؛ حيث المعاملة بما يستحقه فاعل الكبيرة ؛ فنقول : هو مؤمن ناقص الإيمان ، أو هو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته ، وهذا هو الحق .

ولهذا قال المؤلف رحمه الله:

ويفسق المذنب بالكبيرة كذا إذا أصر بالصغيرة لا يخرج المرء من الإيمان بموبقات الذنب والعصيان

قال المؤلف: (ويفسق المؤمن بالكبيرة)، والفسق في اللغة: الخروج، ومنه فسقت الثمرة عن قشرها، أي برزت وخرجت منه، وفي الاصطلاح: فعل الكبيرة أو الإصرار على الصغيرة. كما قال المؤلف:

ويفسق المذنب بالكبيرة كذا إذا أصر بالصغيرة ويفسق المذنب بالكبيرة أو (بالصغيرة) يعني على الصغيرة، فالفسق شرعاً: فعل الكبيرة أو الإصرار على الصغيرة. فإذا زنا المرء صار فاسقاً، وإذا أصر على شرب الدخان صار فاسقاً، وإذا شرب الخمر مرة واحدة فقط فهو فاسق لأن شربه كبيرة.

والكبيرة في المعنى ضد الصغيرة، والميزان في ذلك \_ كما قال بعض العلماء رحمهم الله \_: ما نص الشارع على أنه كبيرة فهو كبيرة، وما لم ينص

عليه فهو صغيرة، فقوله ﷺ: «اجتنبوا السبع الموبقات»(١)، هذه كبائر، وقوله: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر»(١)، هذه كبائر، فما نص الشارع على أنه كبيرة فهو كبيرة، وما لا فلا.

وقال بعض العلماء رحمهم الله: ما تُوعًد عليه بلعن أو غضب فهو كبيرة.

وقال آخرون: ما فيه حد في الدنيا أو وعيد في الآخرة فهو كبيرة، واختلفوا اختلافًا كبيراً.

وذكر شيخ الإسلام رحمه الله أن الكبيرة ما رتبت عليها عقوبة خاصة أن وأما ما نهي عنه فقط، ولم يعين له عقوبة خاصة فهو صغيرة، ومع ذلك يقول: إن الكبائر تتفاوت؛ فبعضها أشد من بعض، وقوله رحمه الله \_ أقرب إلى الصواب.

فمن فعل الكبيرة ولم يتب منها صار فاسقاً ، ومن أصر على الصغيرة \_ ولم يقلع عنها ـ صار فاسقاً .

وقوله: (ويفسق المذنب) خلافاً للمرجئة؛ لأن المرجئة يقولون: إن المذنب لا يفسق بالكبيرة ولا بالإصرار على الصغيرة، بل هو مؤمن كامل الإيمان، قال ابن القيم مبيناً مذهبهم:

# والناس في الإيمان شيء واحمد كالمشط عند تماثل الأسنان(٤)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الوصايا، باب قول الله تعالى: «إن الذين يأكلون أموال. . . »، رقم (۲۷ ۲۷)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها، رقم (۸۹).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الشهادات، باب ما قيل في شهادة الزور، رقم (٢٦٥٤)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكباثر وأكبرها، رقم (٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاوي ١١/ ٦٥١.

<sup>(</sup>٤) انظر القصيدة النونية ١/ ٦٥.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

لا يخرج المرء من الإيمان بموبقات الذنب والعصيان

أي لا يخرج المرء من الإيمان بفعل الموبقات، والموبقات: هي المهلكات، وهذا رد على الخوارج والمعتزلة؛ لأن الخوارج والمعتزلة يقولون: إنه يخرج من الإيمان، لكن الفرق بينهما أن الخوارج قالوا: إذا خرج من الإيمان دخل في الكفر، وليس هناك واسطة، والمعتزلة قالوا: إذا خرج من الإيمان فهو في منزلة بين منزلتين، كرجل سار من المدينة يريد مكة فنزل في بدر، فصار في منزلة بين المنزلتين؛ ليس من أهل المدينة ولا من أهل مكة، لكن الخوارج أقرب إلى الصواب منهم حيث قالوا: ليس هناك واسطة، كما قال الله تعالى: ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلالُ ﴾ [يونس: ٣٦] وقال: ﴿ لا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ [التوبة: ٢٦] ولم يذكر منزلة، فالمنزلة هذه بدعة مردودة على صاحبها.

قال رحمه الله:

وواجب عليه أن يتوبا من كل ما جر عليه حوبا

(وواجب عليه) أي على المرء المذنب (أن يتوبا) والألف هذا للإطلاق، أي لإطلاق الروي، والروي آخر البيت، ولولا ذلك لقال: (أن يتوبُ لأن المتحرك الأخير يوقف عليه بالسكون، (من كل ما جر عليه) أي على الفاعل، (حوباً) أي إثمًا.

ومعنى كلام المؤلف رحمه الله أن على الإنسان أن يتوب من كل شيء حصل له به الإثم؛ إن كان تَرْكُ واجبٍ فبفعله، وإن كان فِعْلٌ محرمٍ فبتركه ؟

لأن ترك الواجب يجر على الإنسان الإثم، وفعل المحرم كذلك يجر على الإنسان الإثم.

والدليل على وجوب التوبة قوله تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُهَا اللَّهِ جَمِيعًا أَيُهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُهَا اللَّهِ مَنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١] وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ يَوْبُوا إِلَى اللَّه تَوْبُهَ نَصُوحًا ﴾ [التحريم: ٨].

وقوله: (واجب عليه أن يتوبا)، أي: فوراً؛ لأن الأصل في الواجبات الفورية، ولأن الإنسان لا يأمن أن يموت، فقد يأتيه الموت بغتة قبل أن يتوب، ولو تاب عند الموت لم تنفعه التوبة، لقوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيَّاتِ حَتَّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ الآنَ ﴾ [النساء: ١٨].

وللتوبة شروط خمسة، هي بالترتيب: الإخلاص، والندم، والإقلاع، والعزم على ألا يعود إلى الذنب مرة أخرى، وأن تكون في وقت قبولها.

وليتنبه هنا إلى أن من شروط قبول التوبة: العزم على ألا يعود إلى الذنب مرة أخرى، إذ لو كان الذنب مرة أخرى، وليس الشرط ألا يعود إلى الذنب مرة أخرى، إذ لو كان الشرط ألا يعود إلى الذنب مرة أخرى لكان من غلبته نفسه وعاد إلى الذنب ثانياً لم تقبل توبته الأولى، لكن الشرط: العزم على ألا يعود، فمن غلبته نفسه وعاد إلى الذنب فإن توبته الأولى مقبولة، ولذلك فإن تحقيق هذا الشرط هو العزم على ألا يعود إلى الذنب مرة أخرى.

قال المؤلف رحمه الله:

ويقبل المولى بمحض الفضل من غير عبد كافر منفصل

قوله: (ويقبل المولى بمحض الفضل) أي يقبل الله التوبة من الإنسان، (بمحض الفضل) أي بالفضل الخالص المحض، لأن الله عز وجل هو الذي من عليه أولاً بالتوبة، فإن توفيق الله العبد للتوبة توبة ، قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِم ْ لِيَتُوبُوا ﴾ [التوبة: ١١٨]، يعني ثم وفقهم للتوبة ليتوبوا، فالله عز وجل يمن عليك بمحض الفضل أن تتوب، ثم يمن عليك مرة أخرى بقبول التوبة، ولو شاء ألا يقبل لم يقبل، ولكن من فضله ورحمته عز وجل أن من تاب إلى الله تاب الله عليه.

بل أشد من ذلك وأبلغ أنه يفرح بتوبة عبده، ويحب توبته؛ قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، ويفرح بتوبة عبده فرحاً أشد من فرح الإنسان الذي أضل راحلته وعليها طعامه وشرابه، ثم وجدها، فهذا فرحه لا يوصف، ومع ذلك فالله يفرح بتوبة عبده المؤمن أشد من فرح هذا الرجل براحلته.

قال رحمه الله:

| من غير عبد كافر منفصل | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|-----------------------|-----------------------------------------|
|                       | ما لم يتب من كفره بضده                  |

الحقيقة أن هذا الاستثناء وهو قوله: (ما لم يتب)، فيه شيء من النظر؟ لأن كل من تاب تاب الله عليه من أي ذنب كان، وكلامنا في التوبة، فإذا تاب الله عليه ولو كان كافراً، أما إذا مات على المعصية وهي غير كفر، فهذه هي التي تكون تحت المشيئة؛ إن شاء الله غفر له وإن شاء عاقبه.

ثم إن قوله: (من غير عبد كافر منفصل ما لم يتب)، ينطبق على الفاسق أيضاً، فإن الفاسق لا يقبل الله منه حتى يتوب، وإلا سيبقى على وصف الفسق. إلا إذا كان المؤلف يريد بقوله: (يقبل المولى) أي يقبل العبادات من غير الكافر، فهذا له وجه، لكنه لا يريد هذا الشيء.

قوله: (ما لم يتب من كفره بضده) وضده الإسلام، فإذا تاب من كفره بضد الكفر، فإنه تقبل منه التوبة، وإن تاب من كفره بكفر آخر فإنه لا يقبل منه، ولذلك قال المؤلف: (فيرتجع عن شركه وصده) فإنه حينتذ يقبل الله منه؛ مثل: لو تاب من نوع من الكفر وبقي على النوع الآخر، فإنه لا يقبل منه، بل لابد أن يكفر بالجميع، فلو كان رجل منكراً لشيء مما جاء به الرسول عليه وتاب منه لكنه مشرك بالله يعبد الصنم، فإنه لا يقبل منه حتى يؤمن بكل ما كفر به.

ولو تاب المسلم من ذنب وهو مصر على آخر، فإنه تقبل توبته مما تاب منه؛ لعدم اشتراط ألا يكون مصراً على ذنب آخر، ولعموم الآيات في القرآن الكريم، وكذلك الأدلة من السنة، فكلها تدل على أنه إذا تاب من الذنب تاب الله عليه.

وقال بعض العلماء: إنه إذا كان الذنب الذي أصر عليه من جنس الذنب الذي تاب منه، فإنها لا تقبل توبته، وإذا كان من غير جنسه قبلت، لكن الصحيح أنها تقبل.

وذهب بعض العلماء إلى أن التوبة لا تقبل حتى يقلع عن جميع الذنوب، ولذلك أضافوا شرطاً سادساً إلى الشروط الخمسة، وهو: أن يقلع

عن جميع الذنوب وليس عن الذنب الخاص، بل عن كل الذنوب، وبناءً على هذا القول فلو تاب من ذنب وهو مصر على آخر فإنه لا تقبل توبته.

مثال ذلك: إذا تاب رجل من الزنا لكنه يشرب الخمر، فعلى هذا الرأي لا تقبل توبته من الزنا؛ لأنه لو كان صادقاً ما عصى الله، ولو كان صادقاً في التوبة والرجوع إلى الله ما عصى الله بالذنب الآخر. ولو تاب من الربا لكنه يغش الناس، فإنه لا تقبل توبته على هذا الرأي، ولكن الصحيح أنها تقبل.

ولكن يقال: أما التائب التوبة المطلقة فهذا لابد لتوبته من أن يكون مقلعاً عن جميع الذنوب، وأما التوبة الخاصة المقيدة فإنها تصح من ذنب مع الإصرار على غيره، إذاً فالمدح بالتوبة لا يكون إلا لمن أقلع عن جميع الذنوب، وأما التقييد فيصح من ذنب ولو مع الإصرار على آخر، فالذي تاب من الزنا لكنه يشرب الخمر، لا يصح أن نصفه بأنه تائب على سبيل الإطلاق، لكن نقول: إنه تائب من الزنا ـ مقيداً ـ، فلا يصح الوصف المطلق الذي يمدح به التائب، وإنما يمدح بقدر ما حصل منه من توبة فقط.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٨٤ ومن يمت ولم يتب من الخطا فأمره مفوض لذي العطا
 ٨٥ فإن يشأ يعفو وإن شاء انتقم وإن يشأ أعطى وأجزل النعم

## الشرح

قوله رحمه الله: (ومن يمت ولم يتب من الخطا) أي من غير الشرك؛ لأن الشرك لا يغفره الله تعالى (فأمره مفوض لذي العطا) وهو الله عز وجل.

فإن يشأ يعفو وإن شاء انتقم وإن يشأ أعطى وأجزل النعم

وذلك فوق الذنب، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهُ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨] وهذه الآية قاضية على كل ذنب ما عدا الشرك.

فإن قال قائل: لو مات شخص على الكفر دون الشرك، مثل أن يكون جحد شيئاً من القرآن مثلاً ومات على ذلك، فهل يكون داخلاً تحت المشيئة؟

فالجواب: لا؛ لأن المراد بالشرك ما كان مخرجاً عن الإسلام، فكل شيء يخرج عن الإسلام فإن الإنسان إذا مات عليه لا يعفر له، وما دون ذلك فإن الله يغفره إن شاء.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

وسائر الطوائف المنافقة كمن تكررْ نَكْثُهُ لا يقبل إلا الذي أذاع من لسانه ٨٦- وقيل في الدروز والزنادقة ٨٧- وكل داع لابتداع يقتل ٨٨- لأنه لم يبد من إيمانه

# الشرح

اتفق العلماء على أن كل من تاب من كفر فإنه يقبل منه، ويرتفع عنه القتل؛ لعموم قول الله تعالى: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٣٥]، وهذه الآية نزلت في التائبين، فكل ذنب يتوب الإنسان منه فإن الله تعالى يتوب عليه.

واختلف العلماء رحمهم الله في هذه المسائل التي ذكرها المؤلف رحمه الله؛ الدروز والزنادقة . . . إلى آخره .

والدروز فرقة أصلها التشيع لأهل البيت، ثم غلت غلواً فاحشاً حتى جعلوا المخلوق إلهاً والعياذ بالله، وصاروا يعبدون المخلوق من دون الله، ومذاهبهم معروفة، قال بعض العلماء: إن الدروز يجب قتلهم بكل حال وإن تابوا، لعظم ذنبهم، فهم من أجل عظم الذنب لا تقبل منهم التوبة.

كذلك الزنديق، والزنديق هو المارق عن الدين كله، وقيل: الزنديق هو المنافق، ولعل الزنديق أشد من المنافق؛ لأن المنافق ربما يتصنع للمسلمين

ويظهر أنه مسلم، كما هو الشأن في المنافقين في عهد الرسول ﷺ.

قوله: (وسائر الطوائف المنافقة) أي: الدروز والزنادقة والمنافقون وغيرهم، (وكل داع لابتداع) أي كل إنسان يدعو للبدعة، والمراد البدعة المكفرة، (يقتل) وهذا مقول القول، يعني يقتل ولو تاب، فإنها لا تقبل توبته، (كمن تكرر نكثه لا يقبل) يعني تكررت ردته؛ بحيث يرتد ثم يتوب، ويرتد ثم يتوب، وهكذا. قالوا: هذا لا تقبل توبته لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ اَمَنُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ اَمْدُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفُراً لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِر لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلاً ﴾ [الناء: ١٣٧]، فقال: ﴿لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِر لَهُمْ وَلا لِيهَدْيَهُمْ سَبِيلاً ﴾ [الناء: ١٣٧]، فقال: ﴿لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيغْفِر لَهُمْ وَلا لِيهَدْيَهُمْ سَبِيلاً ﴾ [الناء: لا تقبل توبتهم.

قوله: (لأنه لم يبد من إيمانه) لأنه: الضمير يعود على هؤلاء باعتبار الجنس، (لم يبد من إيمانه إلا الذي أذاع من لسانه) أذاع: يعني أظهر من لسانه، فالمنافق مثلاً إذا قلنا: إنه يجب قتله، فقال: أنا مسلم أشهد لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وأصلي معكم وأزكي، نقول: ولو كنت كذلك، فإذا قال: أنا تائب، فنقول: ولو تبت نقتلك؛ لأن قولك الآن إنك تائب وتصلي وتزكي هو قولك أولاً لأنك تُنافِقُنا، فلم يبدُ من إيمانك إلا ما أذاعه لسانك، وما أذعته اليوم كالذي أذعته بالأمس، أنت تنافقنا فلا نقبل منك.

ولكن الصحيح أن المنافق تقبل توبته لقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا (١٤٥) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا

وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَهِ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٥، ١٤٦] وهذه الآية صريحة في أنه تقبل توبة المنافق، ولكن الله ذكر شروطاً لابد منها، حيث قال: ﴿ إِلاَّ اللَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ ﴾، وذلك حتى نعرف إصلاحهم.

والذين عللوا عدم قبول توبة المنافقين، يقولون: إن من تكرر نكثه فإننا لا نقبل توبته، للآية التي ذكرناها، ولأننا لو قبلنا إسلامه اليوم فسوف يرتد غداً؛ لأن هذه عادته؛ يؤمن ويكفر، ويؤمن ويكفر، فلا نثق به فنقتله، ولكننا نقول إن الله تعالى يقول في الآية الكريمة: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ اَزْدَادُوا كُفْراً لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيغْفِر لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلاً ﴾ [الناء: آمنُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْراً لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيغْفِر لَهُمْ وَلا لِيهَدِيهُمْ سَبِيلاً ﴾ [الناء: ١٣٧]، فكانت نهايتهم الزيادة في الكفر، ولم تكن نهايتهم التوبة، وعلى هذا فإذا تابوا وعرفنا أن توبتهم صحيحة باستقامة أحوالهم، فالصحيح أنها تقبل.

أما الدروز والزنادقة فقالوا: إنها لا تقبل توبتهم لفداحة كفرهم، وأنهم كالمستهزئين بالله فلا تقبل، والصحيح أن كل كافر بأي نوع من أنواع الكفر تقبل توبته، فإننا لا نعلم كفراً أعظم من كفر فرعون، ومع هذا لما قال عندما أدركه الغرق: ﴿آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ أدركه الغرق: ﴿آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّذِي آمَنتُ قِبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس: ٩٠] ولم يُقل له إن كفرك عظيم لا تنفع فيه التوبة، ولكن قيل: ﴿آلآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ ﴾ لأنه فات وقت التوبة الآن.

فإذا تاب الإنسان من أي ذنب كان، وعلمنا صدق توبته، فإننا لا نقتله بل نحكم بإسلامه، أما الداعي للبدعة؛ فإنه لو رأى ولي الأمر أن يقتله لأنه ساع بالفساد في الأرض فله أن يقتله من باب التعزير، حتى لو تاب فله أن يقتله، وقولنا: فله أن يقتله من باب التعزير، يعني وليس واجباً عليه، بل إن رأى ولي الأمر أن هذا الداعية للبدعة إذا تاب من بدعته ربحا يكون داعياً للسنة فلا يقتله؛ لأن التائب من البدعة حقيقة لابد أن يَنْقُضَ ما كان عليه من قبل، وحينتذ إذا نقض ما كان عليه من قبل من البدع فلا شك أنه مكسب ويكون في ذلك مصلحة للسنة وأهل السنة.

والخلاصة أن كل من كفر بأي سبب من أسباب الكفر ، إذا تاب وصلحت حاله فإننا نقبل توبته مهما كان ذنبه ، ونقبل توبته على كل حال .

\* \* \*

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

وهم على نياتهم في الآخرة كما جرى للعيلبوني اهتدى ما كان فيه الهتك عن أستارهم فصار منا باطنا وظاهرا

٨٩ كملحد وساحرة • ٩ ـ قلت وإن دلت دلائل الهدى ٩٩ فيإنه أذاع من أسرارهم ٩٢ وكان للدين القويم ناصرا

## الشرح

قوله: (كملحد وساحر وساحرة): السحر له تأثير، ودليل تأثيره أن السحرة لما سحروا أعين الناس بحبالهم وعصيهم التي ألقوها، كانت مؤثرة حتى في موسى عليه الصلاة والسلام، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيُّهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سَحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾ [طه: ٦٦] مع أنها حبال وعصي ساكنة في الأرض لا تتحرك، لكن يراها الرائي وكأنها تتحرك.

فإذا قال قائل: هل هذا يدل على أن للسحر تأثيراً أو ليس له تأثير؟

فالجواب: أما في قلب الحقائق فليس له تأثير، وأما في تصريف الشيء على غير هيئته فهذا له تأثير، فالعصى مثلاً لا يمكن للساحر أن يقلبها إلى حية، والحبال لا يمكن أن يقلبها إلى حية، لكن يمكن أن يجعل الرائين يرونها وكأنها حيات.

وعلىٰ كل حال فإن السحر يؤثر ، لكن ليس في قلب الحقائق؛ لأنه لا

يقدر على قلب الحقائق إلا الخالق عز وجل، فهو القادر على قلب الحقائق، وقد قلب عصا موسى حية تسعى وتأكل.

#### والسحر نوعان:

سحر يكفر به الساحر: وهو السحر بواسطة الاستعانة بالشياطين، فهذا كفر لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السَحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَد حتَّىٰ يَقُولا السَحْر وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَد حتَّىٰ يَقُولا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلا تَكْفُر ﴾ [البقرة: ١٠٢]، وهذا الساحر يجب أن يقتل لكفره ومفسدته، فإن تاب قتل لمفسدته.

وسحر لا يكفر به الساحر: وهو الذي يكون بالأدوية، لكن يجب أن يقتل درءاً لفسدته.

فقول المؤلف رحمه الله: (وساحر وساحرة) فيه هذا التفصيل؛ فنقول: إذا كفر بسحره فإنها لا تقبل توبته؛ باعتبار أننا نقيم عليه الحد ونقتله، وإن لم يكفر بسحره أقمنا عليه الحد تطهيراً لا كفراً.

قوله: (وهم على نياتهم في الآخرة) يعني نحن نحكم بالظاهر، وأما السرائر فإلى الله عز وجل. قال: (قلت وإن دلت دلائل الهدى) قلت: يعني القائل هو المصنف رحمه الله (إن دلت) هذا شرط، و(اهتدى) جواب الشرط. (إن دلت دلائل الهدى) يعني وجدت قرائن تدل على صدق توبته فإنه يهتدي، وإذا اهتدى قبلنا توبته.

وأما قوله: (كما جرى للعيلبوني) فهذا رجل كان من الزنادقة، ولكن

الله سبحانه وتعالى هداه، وكان في الأصل درزيًا، (فاهتدى) أي يقول المؤلف رحمه الله: فمثل هذا تقبل توبته.

والقرائن التي دلت على صدق توبة العيلبوني هي ما ذكرها المؤلف بقوله رحمه الله :

فإنه أذاع من أسرارهم ما كان فيه الهتك عن أستارهم وكان للدين القويم ناصراً فصار منا باطناً وظاهراً

فإذا دلت القرائن على أن هذا الزنديق أو هذا الملحد صار مؤمناً حقيقة ، فإننا نقبل توبته ، ونرفع عنه القتل ؛ لأننا إذا كنا نعمل بالظاهر وقامت القرائن الظاهرة على صدق توبته وقبلنا توبته فقد عملنا بالظاهر ، أما مع عدم القرينة فإننا لا نقبل توبته .

وهناك أشياء ذكر العلماء رحمهم الله أنها لا تقبل توبة من اتصف بها؟ منها الاستهزاء بالله، والاستهزاء بالرسول على فقالوا: فمن استهزأ بالله لم تقبل توبته لعظم ذنبه، حيث يستهزئ برب العالمين، ومَن استهزأ بالرسول على فإنه لا تقبل توبته لعظم ذنبه، ولكن الصحيح أنها تقبل توبة كل تائب، لقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِم لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَة اللّه إِنَّ لللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٥٠] والدليل في المستهزئين خاصة أن الله قال: ﴿ لا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ إِن نَعْفُ عَن طَائِفَةً مِنكُمْ نُعَذَبُ طَائِفَةً ﴾ [التوبة: التوبة: فبين أنه قد يعفو عن طائفة منهم، ويعذب الطائفة الأخرى.

ولكن من سب الله أو استهزأ بالله قبلنا توبته ورفعنا عنه القتل، ومن سب

الرسول على فتاب، قبلنا توبته وقتلناه، والفرق بين الذي يسب الله عز وجل، والذي يسب الله عز وجل، والذي يسب الرسول على الله عز وجل قد أخبرنا بأنه يعفو عن حقه بالتوبة، ولم يستثن شيئاً، وأما الرسول على فسبه حق له، ولا نعلم هل يسقطه أو لا؟ فإذا كنا لا نعلم هل يسقطه أو لا فإن الأصل عدم الإسقاط، وعلى هذا فنقتله حداً لا كفراً.

والخلاصة أن من سب الله أو رسوله ثم تاب فالصحيح قبول توبته، ثم إن كان في حق الله ارتفع عنه القتل؛ لأنه إنما يقتل لحق الله وقد عفا الله عنه، وإن كان في حق الرسول فهو مؤمن ولكن نقتله ثم نغسله ونكفنه ونصلي عليه.

\* \* \*

ثم قال المؤلف رحمة الله تعالى:

٩٣ فكل زنديق وكل مارق وجاحد وملحد منافق ٩٤ إذا استبان نصحه للدين فإنه يقبل عن يقين

#### الشرح

قوله: (إِذَا استبان نصحه) ولا يكفي مجرد التوبة؛ لأن الله تعالى قال في المنافقين: ﴿إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا وأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٤٦]، فجعل إضافات على التوبة، وليس مجرد أن يقول المنافق إنه مسلم نقبل منه؛ لأنه كان يقول إنه مسلم من قبل، لكن لابد أن يكون هناك إصلاح، وإخلاص لله، واعتصام به، بمعنى أن تكون هناك قرائن تبين أنه صادق.

# فصل في الكلام على الإيمان

۹- إيماننا قول وقصد وعمل تزيده التقوى وينقص بالزلل

# الشرح

قال المؤلف رحمه الله تعالى في الكلام على الإيمان: (إيماننا قول وقصد وعمل) والكلام على الإيمان في أمور:

أولاً: هل الإيمان هو الإسلام أو هما شيئان متباينان؟

وهذه مسألة مهمة، والجواب على ذلك أن نقول: إذا ذكر الإيمان والإسلام في سياق واحد فالإيمان غير الإسلام، وإن أفرد أحدهما عن الآخر صارا بمعنى واحد، فهما من باب إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا، إذاً لا نقول: الإيمان غير الإسلام، ولا نقول: الإيمان هو الإسلام؛ لأننا إذا أطلقنا أخطأنا، فلابد من التفصيل على النحو التالي:

فإن ذكرا في سياق واحد فالإيمان غير الإسلام، والدليل: حديث عمر ابن الخطاب رضي الله عنه في قصة جبريل، حين أتن النبي على فقال: أخبرني عن الإيمان، فأخبره بما يخالف ما أخبره به عن الإسلام؛ لأنهما ذكرا في سياق واحد، فجعل النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم الإسلام الأعمال الظاهرة، وجعل الإيمان الأعمال الباطنة، فقال: «الإسلام أن تشهد ألا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت» وقال في الإيمان: «أن تؤمن بالله وملائكته، وكتبه، ورسله،

واليوم الآخر، والقدر خيره وشره» (١).

وإن ذكر أحدهما منفرداً عن الآخر دخل هذا في هذا، مثاله: قوله تعالى: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]، فالإسلام هنا يشمل الإسلام والإيمان.

فإذا قال قائل: من قال إن الإيمان دين؟ فنقول: قاله النبي على حين قال: «أتدرون من السائل؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم» (٢)، ومما علمهم الإيمان، إذا «رضيت لكم الإسلام ديناً» يشمل الإيمان والإسلام؛ لأنه أفرد أحدهما عن الآخر، وقال تعالى: ﴿إِنَّ الدّينَ عِندَ اللهِ الإسلام ﴾ [آل عمران: ١٩]، وهنا يدخل الإيمان؛ لأن الإيمان من الدين ولاشك.

فإن قال قائل: قال الله تعالى: ﴿ قَالَتِ الأَعْرَابُ آمَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤]، فما الجواب عن هذه الآية؟

فالجواب: أنهما هنا ذكرا في سياق واحد ففرق الله بينهما ، وقد اختلف المفسرون رحمهم الله في هؤلاء الأعراب؛ هل هم مؤمنون ضعيفو الإيمان ، أو هم منافقون ، وقالوا: إن قوله: ﴿ وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ يعني الإسلام الظاهر ، فإن المنافقين مسلمون ظاهراً.

ومنهم من قال: بل هم مسلمون حقيقة لكن إيمانهم ليس تاماً، لم يتعمق المستحد المستحد (١) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: «إن الله عنده علم الساعة»، رقم (٧٧٧)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، رقم (٨).

(٢) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، رقم (٨).

في قلوبهم، بدليل قوله: ﴿ وَلَمَّا يَدْخُلِ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ و «لما » هذه تدل على قرب الشيء ، كما قال تعالى: ﴿ بَل لَمَّا يَذُوقُوا عَذَابِ ( ٢٠٠٠ ) و اص: ١-٨] وكون الإيمان قريباً من دخول قلوبهم يدل على انتفاء النفاق عنهم ؛ لأن المنافقين نفى الله عنهم الإيمان نهائياً ، فقال : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللّهِ وَبِالْيُومُ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمَنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] وهؤلاء لم ينف الله الإيمان عنهم ، بل قال : ﴿ وَلَمَ الله الإيمان عنهم ، بل قال : ﴿ وَلَمَّا يَدْخُلِ الإيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ .

وهذا القول الثاني أقرب من الأول وإن كان الأول محتملاً، إذاً هنا فرق بين الإسلام والإيمان.

وقال الله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٥، ٣٦] هذه الآية استدل بها بعض العلماء عن يقول: إن الإسلام هوالإيمان مطلقاً لأن الله قال: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ والحقيقة أن هذه الآية مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ والحقيقة أن هذه الآية دليل عليهم وليست دليلاً لهم؛ لأن الله قال: فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين، والبيت هو بيت لوط، ومن بينهم امرأته، وامرأته ليست مؤمنة ولكنها مسلمة، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلاً لِلّذِينَ كَفَرُوا امْرأَتَ نُوحٍ وَامْرأَت لُوط كَانَت كَافرة هلكت مع قومها، أظهرتا الإسلام وهما كافرتان، فامرأة لوط كانت كافرة هلكت مع قومها، فالآية فيها أن البيت مسلمون.

وعلى ذلك فليس في الآية دليل على ما ذهبوا إليه، بل نقول: إن الآية تدل على أن الإيمان غير الإسلام؛ لأن الله أخرج من كان فيها من المؤمنين وبين أنه لم يسلم أحد في هذه القرية بأكملها ـ ورسولهم بينهم يدعوهم.

وفي هذا فائدة عظيمة للدعاة في كل مكان؛ فإن الواحد منا إذا دعا ولم يستجب الناس له ويسمعوا ويطيعوا أمره، قال: إن هؤلاء الناس ليس فيهم خير، ولن أدعوهم مرة ثانية، فهذا رسول بقي يدعو قومه، ولم يسلم من القرية، أحد بل لم يوجد بيت مسلم إلا بيته، وكذلك نوح عليه الصلاة والسلام بقي في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً وما آمن معه إلا قليل، وهو رسول يأتي بالآيات، أما نحن فإذا دعا الواحد منا ثم دعا ولم يجد استحسر، وغضب، وتوقف، وهذا خطأ، والصواب أن ندعو إلى سبيل ربنا ونحن مأجورون على كل حال.

ثانياً: هل الإيمان تصديق القلب وإقرار القلب واعترافه فقط أو هو شامل للتصديق ومستلزماته؟

والجواب: أن الإيمان في الأصل هو التصديق بالقلب، فأنت عندما تقول: آمنت بالله، لا تحس إلا أنك أقررت به في قلبك، فالإيمان في القلب وهذا هو الأصل، لكنَّ الإيمان شرعاً أوسع من الإيمان لغة، وهذا من الغرائب، لأن القاعدة المطردة أن المصطلح الشرعي أضيق من المصطلح اللغوي.

فمثلاً الزكاة في اللغة: النماء، وفي الاصطلاح: مال خاص، والطهارة في اللغة: النظافة، وفي الشرع: نظافة خاصة، والصلاة في اللغة: الدعاء، وفي الشرع: دعاء خاص، والحج في اللغة: القصد، وفي الشرع: قصد خاص، لكن الإيمان في اللغة: التصديق، ولا يشمل الأعمال الظاهرة، وفي الشرع: يشمل التصديق والأعمال الظاهرة، إذاً فالمصطلح الشرعي في باب الإيمان أوسع منه لغة، على خلاف المعهود.

وعلى كل حال فالإيمان في الشرع يشمل التصديق والإقرار الحاصل بالقلب، ويشمل أيضاً ما يلزم منه من الأعمال الصالحة، والدليل على هذا قوله على الإيمان بضع وسبعون شعبة و وستون شعبة فأعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان "، فقول «لا إله إلا الله» قول باللسان، وقال: «إماطة الأذى عن الطريق» وهذا عمل بالجوارح، «والحياء شعبة من الإيمان»، وهذا عمل قلبى.

وقال النبي ﷺ: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر والقدر خيره وشره (٢٠٠٠) وهذا اعتقاد قلبي .

وفي القرآن الكريم قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾، قال المفسرون: أي صلاتكم إلى بيت المقدس، والصلاة عمل، وعلى ذلك فإن الإيمان في الشرع يشمل اعتقاد القلب وقول اللسان وعمل الجوارح.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (إيماننا قول وقصد وعمل) ثلاثة أشياء ؟ قول مثل: لا إله إلا الله، وقصد وهو: الاعتقاد، مثل: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وغير ذلك، وعمل ؟ وأدناه إماطة الأذى عن الطريق. فالإيمان إذاً يشمل الثلاثة.

وكون الاعتقاد إيماناً واضح، أما كون العمل إيماناً فذلك لأنه لم يحملني عليه إلا الإيمان والاعتقاد الذي في قلبي، ولولا أني أعتقد الثواب في إماطة الأذى عن الطريق ما أمطته، ولكان عملي عبثاً، ولولا أني أعتقد أني أثاب على قولي: لا إله إلا الله، ما قلتها؛ لأنه يكون عبثاً، فلما كان هذا العمل

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، رقم (٣٥).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٣٦٧.

نتيجة للاعتقاد التام في القلب صار إيماناً وهذا واضح.

وقد خالف أهل السنة والجماعة في ذلك طائفتان متطرفتان:

الطائفة الأولى: وهم المرجئة الذين جعلوا الإيمان مقتصراً على القصد فقط، وقالوا: إن الإيمان هو اعتقاد القلب فقط، ومتى اعترف الإنسان بقلبه بالله عز وجل فهو مؤمن سواء عمل أم لم يعمل، ومن كان عنده اعتقاد تام فهومؤمن كامل الإيمان، وإن زنا وسرق وشرب الخمر ولم يزك ولم يحج ولم يصم، فهو مؤمن كامل الإيمان، إيمانه كإيمان محمد وجبريل وميكائيل عليهم الصلاة والسلام، ولا يدخل النار مهما عمل من المعاصي، وهؤلاء هم المرجئة، وقد عناهم ابن القيم رحمه الله في قوله في النونية:

والناس في الإيمان شيء واحد كالمشط عند تماثل الأسنان(١)

والمشط أسنانه سواء، أي أنهم يقولون: الناس في الإيمان شيء واحد، أفسق الناس وأطوع الناس كلهم واحد في الإيمان، وهذا شيء غريب، نسأل الله العافية، وعلى رأيهم فالعاصي الذي يشرب الخمر ويسرق ويزني ويكذب ويخون ـ لكنه مؤمن بالله وينتسب للإسلام ـ عندهم أنه مؤمن كامل الإيمان، والله تعالى يقول: ﴿ أُمَّنْ هُو قَانِتٌ آناء اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرة وَيَرْجُو رَحْمَة رَبّه قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩] لا يستويان، لكنهم يقولون: إنهم يستوون، ففاعل الكبيرة عندهم مؤمن كامل يستويان، ولا يستحق دخول النار، ولا يستحق العقاب، وهذا الفكر مناسب الإيمان، ولا يستحق دخول النار، ولا يستحق العقاب، وهذا الفكر مناسب للإيمان على رأي المرجئة.

<sup>(</sup>١) انظر القصيدة النونية ١/ ٦٥.

وأقول: إن هناك ثلاث جيمات يجب التنبيه والتحذير منها وهي: جهمية وجبرية ومرجئة، فكلها وصف لموصوف واحد؛ فالجهمية هم باعتبار صفات الله عز وجل معطلة؛ ينكرون الصفات، وهم أيضاً جبرية باعتبار أفعال العبد، يقولون: إن الانسان مجبر على عمله، لا يستطيع أن يتخلص منه، فلو وجدنا شخصين ينزلان من السطح: أحدهما ينزل بتؤده درجة درجة، والثاني دفعناه من أعلى الدرجة وعجز أن يمسك نفسه، فعندهم الكل سواء وكلهم مجبرون، ومرجئة يقولون: الإيمان هو اعتراف الإنسان بقله.

ونحن نلزمهم بأن نقول لهم: إن إبليس عندكم مؤمن كامل الإيمان؛ لأن إبليس مؤمن بالله، ويسأل الله ويدعو الله، فيقول: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُعْشُونَ ﴾ [ص: ٧٩]، فهو عندهم مؤمن كامل الإيمان، وموحد لأنه مؤمن بالربوبية.

وهؤلاء لا شك أن قولهم مجانب للصواب، وإذا قيل لهم: يوجد آيات وأحاديث فيها وعيد مثل قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُوْمِناً مُتَعَمّدًا فَجَزَاوُهُ جَهَنّمُ خَالِدًا فِيها ﴾ [النساء: ٩٣] قالوا: هذا للكافر، أي من يقتل مؤمناً وهو كافر، وهذا لاشك أنه تحريف؛ لأن الله علق هذه العقوبة على وصف وهو القتل، وهؤلاء تركوا هذا الوصف جانباً، وأتوا بوصف جديد وهو الكفر والآية ليس فيها الكفر، فهم ألغوا الوصف الذي رتبت عليه العقوبة وأتوا بوصف جديد.

ونظير هذا قول بعضهم في قول النبي ﷺ: «بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»(١)، قالوا: من جحدها؛ فألغوا الوصف الموجود،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة، رقم (٨٢).

واعتبروا الوصف المفقود، وذكر الجحد غير موجود في الحديث، ثم نقول لهم: إذا جحد وجوب الصلاة ولو كان يصلي الصلوات الخمس كل يوم فهو كافر، فهم ألغوا الوصف الموجود الذي رتب الشارع عليه الحكم، وأتوا بوصف مفقود جديد من عندهم.

ومثل هذه الأشياء إذا تأملها الإنسان عرف أن التعصب للقول سبب للضلال، وأن الإنسان ينبغي أن يستدل ثم يعتقد، لا أن يعتقد ثم يستدل؛ لأنه إذا اعتقد ثم استدل يلوي أعناق النصوص لتوافق ما اعتقد، لكن إذا استدل أولاً ثم اعتقد بنئ عقيدته على الدليل، ووافق الدليل.

وأسأل الله أن يعفو لإخواننا العلماء السابقين واللاحقين الذين يعتقدون أشياء، ثم يحاولون لي أعناق النصوص إلى ما يعتقدون، وهذا لاشك أنه خطأ، فنحن نؤمن بأن الأحكام مردُّها إلى الله، فإذا حكم الله أو رسوله بحكم لا نستحي أن نطبقه ولا نخجل ولا نتهيَّب، فالحكم ليس إلينا بل نحن منفذون ولا نهيب، فإذا حكم الله على هذا بالكفر فلنقل: كافر ولا نبالي، وإذا حكم الله على هذا بالإيمان فلنقل: مؤمن ولا نبالي، أما التحكم، واعتقاد كفر المؤمن أو إيمان الكافر فهذا ليس إلينا.

وأحب أن يتنبه طالب العلم لمسألة مهمة، وهي أن يجعل الدليل متبوعاً لا تابعاً، وأن يحذر من أن يلوي أعناق النصوص إلى رأيه، فإن هذا خطر عظيم، ولهذا جاء في الحديث: «من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار»(١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ما جاء في الذي يفسر القرآن برأيه، رقم (٢٩٥١).

والطائفة الثانية: قالوا: إن الإيمان قول وعمل واعتقاد، وإن هذه الأشياء جزء لا يتجزأ من الإيمان، فمن اعتقد ولم يقل أو لم يعمل فإنه كافر، بمعنى أنهم جعلوا القول والعمل جزءاً من الإيمان وشرطاً في وجوده، حتى قالوا: إن فاعل الكبيرة خارج من الإيمان، ولو صلى وصام وزكى وحج، ثم اختلف هؤلاء، فقال بعضهم: يكفر، وقال بعضهم: يكون في منزلة بين منزلتين.

وتفرع عن هؤلاء طوائف كثيرة، لكن هذه هي الأصل، فمنهم من يقول الإيان هو القول فقط، فإذا قال الإنسان بلسانه أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله فهو مؤمن، لكنه مخلد في النار؛ لأن من قال بلسانه ولم يعتقد بقلبه فهو منافق، وهؤلاء يسمونه مؤمناً، ولكنهم يقولون: إنه مخلد في النار، وهذا لا شك أنه مناف لقول أهل السنة والجماعة وللقرآن أيضاً، لقول الله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمناً باللَّه وَبالْيُومُ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمنِينَ ﴾ [البقرة: ٨]، وأيضاً فإن الله سمى هؤلاء الذين يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم منافقين، فكيف نسميهم مؤمنين؟!

إذاً أهل السنة والجماعة يقولون: الإيمان قول وعمل واعتقاد، ويستدلون لذلك بأدلة كما ذكرنا فيما سبق، وخالفهم - مخالفة أصلية - طائفتان:

الطائفة الأولى: قالوا: إن الإيمان هو اعتقاد القلب فقط، والأعمال لا تدخل في الإيمان، وهؤلاء هم المرجئة، وعلى رأسهم الجهمية الذين يقولون: إن الناس في الإيمان سواء، وإن الإيمان هو اعتقاد القلب، وأما

الأعمال فإنها لا تدخل في الإيمان لا حقيقة ولا مجازاً.

الطائفة الثانية: قالوا: إن الأقوال والأعمال من الإيمان، لكنها شرط في وجوده، بمعنى أنه إذا فقد منها شيء فقد الإيمان كله.

فقالوا: من لم يزك فهو كافر، ومن لم يصل فهو كافر، ومن لم يصم فهو كافر، ومن لم يصم فهو كافر، ومن لم يحج فهو كافر، ومن عق والديه فهو كافر، وبعضهم قال: لا نسميه كافراً، ولا نسميه مؤمناً، ولكن نقول: هو في منزلة بين منزلتين. وهذا الأخير هو مذهب من يرون أنفسهم أذكياء العالم، وهم المعتزلة، والذي قبله هو مذهب الخوارج.

ولذلك كان موقف الخوارج أشجع من المعتزلة؛ لأن الخوارج قالوا: كافر ولم يبالوا، والمعتزلة قالوا: لا نقول كافر ولا مسلم، بل هو في منزلة بين منزلتين؛ فأحدثوا مرتبة لم ينزل الله بها سلطاناً؛ وهي المنزلة بين منزلتين.

فإن قال قائل: ـ على مذهب أهل السنة ـ هـل الأعمال شرط في وجود الإيمان؟

فالجواب: أن منها ما هو شرط ومنها ما ليس بشرط، فشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله شرط في وجود الإيمان، ومن لم يقل: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله فهو كافر. وإن آمن بالله، ولم يصل والصلاة عمل - فهو كافر، وإن قال: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإن آمن بالله، لكن لم يزك - والزكاة من الأعمال - فليس بكافر.

وخلاصة ذلك أنه إن فقد الاعتقاد في القلب كفر الإنسان، وإن وجد

لكن تخلفت الأقوال أو الأعمال ففيه تفصيل.

فإن دلت النصوص على أنه يكفر كفر، وإلا فلا، فمن آمن بالله تعالى، ولم يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله فقد تَركَ قولاً، ولكنه يكفر بذلك، ومن قال: آمنت بالله، وأشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ولكن لم يصلِّ فقد كفر على القول الراجح - ومن قال: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وآمن بالله وصلى ولكنه لم يزك فليس بكافر، وعند الخوارج كافر، وعند المعتزلة في منزلة بين منزلتين - إلا إن كانوا يرون كفر مانع الزكاة.

ثم قال: (تزيده التقوى وينقص بالزلل) وهنا يجب تسكين (ينقص) من أجل وزن البيت، وإن كان لا يوجد ما يوجب جزمها لكنها تسكن، وعلى هذا نقول (ينقص) مرفوع بضمة مقدرة على آخره منع من ظهورها إقامة الوزن للبيت.

وقوله: (تزيده التقوى) أي تقوى الله عز وجل تزيد في الإيمان.

وهنا مبحث: هل الإيمان يزيد وينقص؟ .

والجواب على ذلك: أن مذهب السلف: أن الإيمان يزيد وينقص، وقال بعض علماء السلف: الإيمان يزيد ولا ينقص، وقالت المرجئة: الإيمان لا يزيد ولا ينقص، وقالت الخوارج والمعتزلة: لا يزيد ولا ينقص؛ لأنهم يرون أن الإيمان إما أن يوجد كله وإما أن يعدم كله.

وإذا أردنا تحليل ذلك فإننا نبدأ أولاً بالعقيدة، والعقيدة تزيد وتنقص بلا شك، والدليل على ذلك عقلى وشرعى.

أما الدليل العقلي: فلأن الاعتقاد مبني على العلم، والعلم مبني على طرق العلم، وطرق العلم تختلف، فلزم من ذلك أن يزيد الاعتقاد وينقص باعتبار طرقه، وهذا دليل عقلي على أن الاعتقاد يزيد وينقص.

ونضرب مثلاً محسوساً لهذا: فأنت إذا أخبرك رجل ثقة بخبر اعتقدت مُخْبَره، فإذا جاءك ثان وأخبرك بنفس الخبر زاد اعتقادك، فإذا أخبرك ثالث فرابع زاد أكثر، فإذا شاهدت ذلك بنفسك، فإن اعتقادك يزيد أكثر وأكثر، ولهذا قال المحدثون: «إن المتواتر يفيد العلم اليقيني، أو الضروري» على خلاف في هذا.

أما الدليل الشرعي: على أن الاعتقاد يزيد وينقص، فمنه قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أُرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أُولَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَالَ أَوْلَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، وعلى هذا فالاعتقاد يزيد وينقص بدليلين؟ أحدهما أثري، والثاني نظري، وإن شئت فقل: أحدهما سمعي والثاني عقلى.

فالاعتقاد يزيد وينقص، وأنت بنفسك تحس بذلك، فأحياناً يكون عندك حضور ذهن وصفاء نفس، فتتعبد لله وكأنك تشاهد الجنة والنار، وأحياناً تستولي عليك الغفلة، فلا يحصل عندك هذا الاعتقاد، ولهذا لما سأل الصحابة رضي الله عنهم النبي عليه الصلاة والسلام: «يا رسول الله إذا كنا عندك وذكرت الجنة والنار فكأنما نشاهدها رأي عين، فإذا ذهبنا إلى أهلينا وعافسنا الأولاد والنساء» ـ يعني غفلنا، قال النبي عليه الصلاة

والسلام: «يا حنظلة ساعة وساعة»(١)، وهذا أمر مشاهد.

والقول وهو من الإيمان - أيضاً يزيد وينقص؛ فالذي يذكر الله عشر مرات ليس كمن يذكره خمس مرات، فالذي يذكره سبحانه عشراً ذكره أكثر، إذاً القول يزيد وينقص، وإذا زاد القول زاد الإيمان.

وزيادة القول تكون تارة بالكمية، وتارة بالكيفية، وتارة بهما جميعاً، فالإنسان إذا قال: لا إله إلا الله، موقناً بها قلبه تماماً، ملتزمًا لمقتضياتها، فهو أزيد ممن قالها مع الغفلة، والإنسان الذي يقول عشر مرات: لا إله إلا الله أزيد من الذي يقول خمس مرات، فزيادة القول تكون بالكمية والكيفية.

وعلى هذا فإذا زاد القول وقلنا إنه من الإيمان لزم زيادة الإيمان، وإذا نقص القول نقص الإيمان، ولذلك قال النبي وللنساء: «ما رأيت من نقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن» قالوا: يا رسول الله ما نقصان دينها؟ قال: «أليس إذا حاضت لم تصل، ولم تصم»(٢). والصيام والصلاة عمل، فجعل النبي والله عن الحائض نقصاً في الدين، إذاً هنا نقص الإيمان بنقص العمل.

وكذلك العمل يزيد وينقص، والزيادة في العمل تكون كمية وكيفية ونوعاً.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب التوبة، باب فضل دوام الذكر والفكر...، رقم (٢٧٥٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الحيض، باب ترك الحائض الصوم، رقم (٣٠٤)، ومسلم كتاب الإيمان، باب بيان نقصان الإيمان. . . ، رقم (٨٠).

ففي النوع: فإن الواجب أفضل من التطوع، لقول الله تعالى في الحديث القدسي: «وما تقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ مما افترضته عليه» (١). فالصلاة في جنسها أفضل من الصدقة، وكذلك الأضحية ـ في وقتها ـ أفضل من الصدقة، وهذا في النوع.

وفي الكمية: فإن من صلى عشر ركعات إيمانه أزيد ممن صلى ركعتين.

وفي الكيفية: فإن من صلى صلاة يطمئن فيها بخشوع وتأن وتدبر لما يقول، ليس كمن صلى صلاة على غير هذا الوجه.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَأَمًا اللَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٤] وزيادة الإيمان في الآية تشمل زيادة القول والعمل والاعتقاد، فيزدادون إيماناً، ويزدادون عملاً إذا كانت الآية فيها أمر بأعمال، أو قولاً إذا كان فيها أمر بأقوال.

وإذا تقرر عندنا أن الإيمان يزيد في الاعتقاد والقول والعمل، فلابد أن نعرف أن هناك أسبابًا لزيادة الإيمان.

يقول المؤلف رحمه الله: (يزيد بالتقوى) ، فتقوى الله عز وجل أحد أسباب زيادة الإيمان، فهذا هو السبب الأول.

والتقوى هي: اتخاذ وقاية من عذابه سبحانه وتعالى بفعل الأوامر واجتناب النواهي، فكلما زاد الإنسان من فعل الطاعة زاد إيمانه، وكلما تجنب النواهي مخلصاً لله زاد إيمانه، إذاً فعل الطاعة تقرباً إلى الله يزيد في الإيمان، وترك المعصية تقرباً إلى الله يزيد في الإيمان.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ١٣٠.

السبب الثاني: النظر في آيات الله الكونية أو الشرعية، قال الله تعالى: ﴿ قُلِ انظُرُوا مَاذًا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لاَّ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١]، وهذه آيات كونية.

والقرآن الكريم قال الله تعالى فيه ﴿ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] وهذه آيات شرعية.

فالنظر في آيات الله الكونية مثل أن يجلس الإنسان ساعة يتفكر في خلق السموات، ويتفكر في خلق الأرض، فهذه المخلوقات العظيمة الواسعة منتظمة منذ الأزل، ليس فيها ما يتناقض أو يتدافع، ليس فيها من خراب: ﴿فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴾ [اللك: ٣] فيتأمل فيوقن أنها من خلق الله عز وجل، ثم يتأمل إن شاء في نفسه، وسيرى من آيات الله فيها العجب العجاب، فهذا الجسم فيه معامل كيماوية عظيمة، مع أننا لا نحس بشيء، ولو أن بيضة مرت على ذراع أحدنا لأحس بتدحرجها، ولكنها تمر في الأمعاء ولكن لا نحس بها، فما الظن لو كنا نحس بمرورها بأمعائنا كما نحس بمرورها على الجلد؟ ولو كان ذلك لما استطعنا أن ننام وهي تتقلب في أحشائنا، لكن الله عز وجل بحكمته جعل الداخل لا يُحس به من أجل ألا يتألم الإنسان عند مرور الطعام والشراب وغيره.

وتأمل أيضاً الإحساس في الجلود؛ فإنه ليس على حد سواء، بل هناك مناطق حساسة جداً تحس بأي شيء يمر عليها وتتأثر به، وهناك مناطق لا تحس هذا الإحساس، فباطن القدم لا يحس كباطن اليد؛ لأن باطن القدم لو كان حساساً كباطن اليد لما استطعنا أن نمشي عليه، لكن من حكمة الله عز

وجل أن جعله هكذا غير حساس.

ولو تأملت راحة اليد لوجدت أن من عظيم حكمة الله أنها ليس فيها شعر، ولو كان فيها شعر لتلوث باطن اليد بالطعام وتلوثت الأشياء، ولقل الإحساس بها، ولفقدت الإتقان في فعل الأشياء، ويدل لهذا أنك لو لبست فقازين لفقدت الإتقان في العمل بيدك.

وعلى كل حال فنحن معرفتنا بهذه الأشياء سطحية ، لكن لو أنك أتيت واحداً من الأطباء ، وشرح لك ما في الإنسان من آيات لبهرك ، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢١].

ولهذا نقول إن التفكر في آيات الله الكونية يزيد في الإيمان، وهذا ظاهر محسوس.

وكذلك التفكر في الآيات الشرعية يزيد في الإيمان بلا شك، لكن يحتاج إلى أن يكون الإنسان بصيراً في أحكام الشرع، حتى يعرف الحكمة في الأشياء التي شرعها الله، وهذا يخفي على بعض الناس ولا سيما من أعرض عن ذكر الله، فإنه لا يفتح له باب المعرفة، يقول المعري:

يد بخمس مئين عسجداً وديت ما بالها قطعت في ربع دينار تناقض ما لنا إلا السكوت له ونستعيذ بمولانا من النار

كأن الناس هم المشرعون حتى ينتقدهم هذا الانتقاد، خمس مئين عسجد، والعسجد هو الذهب، يعني خمسمائة دينار دية اليد، فإذا سرق ربع دينار قطعت، فكانت اليد بقيمة ربع دينار ؟ لأنه إذا قطعها الإنسان يُلزمُ

بخمسمائة دينار، وإذا سرقت ربع دينار قُطعَت؟! وهذا لا يعرف الحكمة فيه إلا من فتح الله عليه وأقبل بصدق على تأمل شريعة الله لا انتقادها، وإني لأجزم بأن الإنسان الذي يريد أن ينظر إلى الشريعة بانتقاد لن يفتح الله له باب المعرفة، أما الذي ينظر إليها باسترشاد ويطلب الرشد فهذا يفتح الله عليه، ويبين له من الأسرار ما يخفي على كثير من الناس.

ولقد أجاب الشاعر الآخر المعري فقال:

قل للمعري عار أيما عار جهل الفتى وهو عن ثوب التقى عار يد بخمس مئين عسجداً وديت لكنها قطعت في ربع دينار صيانة النفس أغلاها وأرخصها حماية المال فافهم حكمة الباري

يعني أنها تودى بخمسمائة دينار صيانة للنفوس، وتقطع بربع دينار حماية للأموال، وهذه حكمة عظيمة؛ لأن من علم أنه سيضمن خمسمائة دينار إذا قطع اليد أو تقطع يده سوف يحجم، ومن علم أنها ستقطع بربع دينار سوف يحجم عن السرقة وهذه هي الحكمة.

ولهذا فإنه يجب علينا أن نتأمل الآيات الشرعية تأمل استرشاد لا تأمل انتقاد، حتى يفتح الله لنا من الخير ومعرفة حكمة الله عز وجل ما يخفئ على كثير من الناس.

وإذا أردت أن تعرف هذا فانظر أحياناً وأنت تقرأ الكتاب، فإنك إذا كنت تقرأه قراءة منتقد على مؤلفه فإنك لا تستفيد منه كثيراً، لكن إذا كنت تراجع الكتاب وتسترشد من مؤلفه فإنك تنتفع كثيراً.

قال المؤلف: (وينقص بالزلل) يعني أن الإيمان ينقص بالزلل، والدليل

على ذلك قول النبي عَلَيْ في النساء: «ما رأيت من ناقصات عقل ودين» (١١)، قال: ناقصات عقل ودين، وهذا دليل على أن الإيمان ينقص.

والدليل الثاني: وهو دليل عقلي أنه إذا ثبتت الزيادة ثبت النقص؛ لأنه لا تعقل زيادة إلا بوجود مزيد ومزيد عليه، فإذا ثبتت الزيادة بالنص، فقد ثبت النقص أيضاً؛ لأنه لا يتصور زيادة إلا بمقابلة نقص، فمثلاً إذا كان هناك رجل زاد إيمانه، فمعنى ذلك أنه قبل ذلك كان ناقصاً، وهذا من باب التلازم فإنه لا يمكن زيادة إلا بوجود نقص.

ثم اعلم أن نقص الإيمان على قسمين:

الأول: نقص لا حيلة للإنسان فيه كنقص دين المرأة بترك الصلاة في أيام الحيض، فإن هذا لا اختيار لها فيه، بل لو أرادت أن تصلي حتى لا ينقص إيانها لقيل لها: إن هذا حرام عليك، ولو صليت لزاد إيانك نقصاً. إذاً هذا نقص لا حيلة للإنسان فيه ولا يلام عليه؛ لأن هذا لا اختيار له فيه إطلاقاً.

ومثل أن يموت الإنسان صغيراً، فإن إيمانه ينقص عمن عُمِّر؛ لأن من عُمِّر زاد إيمانه وزادت أعماله، فهذا النقص لاحيلة له فيه فلا يلام عليه اطلاقاً.

الثاني: نقص باختيار الإنسان، وهذا ينقسم إلى قسمين:

إن كان سببه المعصية أو ترك الواجب فإنه يلام عليه، ويأثم به، وإن كان نقصه بترك تطوع غير واجب فإنه لا يلام عليه لوماً يأثم به، وإن كان على الإنسان أن يجتهد في العمل الصالح، ولهذا قيل لابن عمر رضي الله عنهما

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٤٠٥.

في المنام: نعم الرجل لوكان يقوم من الليل (1)، وقال النبي عليه الصلاة والسلام لعبد الله بن عمرو بن العاص: «يا عبد الله لا تكن مثل فلان كان يقوم من الليل فترك قيام الليل» (٢)، وهذا لا شك أنه نوع لوم لكنه لوم لا إثم به، بخلاف من ترك الواجب أو فعل المحرم فإنه يلام لوماً يأثم به.

إذاً نقص الإيمان على قسمين:

الأول: لا يكون للإنسان اختيار فيه، فهذا لا لوم عليه فيه، مثل ترك المرأة الصلاة أثناء الحيض، ومثل من نقص عمله وإيمانه لموته صغيراً.

الثاني: ما كان للإنسان فيه اختيار، فهذا إن كان واجباً فهو ملام آثم، وإن كان غير واجب فقد يلام، ولكنه لوم لا إثم فيه.

وقول المؤلف: (ينقص بالزلل) الباء هنا للسببية، والزلل: مصدر زَلَّ، يَزِلُّ، زَلَلاً، وهو مثل الزَّلَق يعني الخروج عن الاعتدال، هذا هو الزلل، فإذا خرج الإنسان عن واجبه نقص إيمانه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب التهجد، باب فضل قيام الليل رقم (١١٢١) ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عبدالله بن عمر، رقم (٢٤٧٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب ما يكره من ترك قيام الليل. . . ، رقم (١١٥٢)، ومسلم ، كتاب الصيام، باب النهي عن صوم الدهر لمن تضرر به . . . ، رقم (١١٥٩).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٩٦-ونحن في إيماننا نستثنى ٩٧ نتابع الأخيار من أهل الأثر

من غير شك فاستمع واستبن ونقتفى الآثار لا أهل الأشر

#### الشرح

قال رحمه الله تعالى: (ونحن في إيماننا نستثني) ـ نحن: ضمير يعود على أهل الأثر؛ لأن هذه العقيدة أو هذه المنظومة مبنية على مذهب أهل الأثر، يعنى نحن أهل الأثر نستثنى في إيماننا، والاستثناء في الإيمان أن يعلق بالمشيئة، أي مشيئة الله، فيقول: أنا مؤمن إن شاء الله، فنحن نستثنى في الإيمان ونرئ أنه جائز، لكن على تفصيل في ذلك كما سنذكره إن شاء الله.

وذهب بعض العلماء إلى أن الاستثناء في الإيمان حرام؛ لأنه ينبئ عن شك، فإذا قلت: أنا مؤمن إن شاء الله، كأنك شاك في الموضوع، فيكون الاستثناء حراماً؛ لأنك شككت هل أنت مؤمن أو غير مؤمن.

وقال بعض العلماء: بل الاستثناء واجب؛ لأنك إذا قلت: أنا مؤمن، ولم تقل: إن شاء الله، فإنك تكون قد زكيت نفسك، وشهدت لها بأنك قمت بكل الواجبات، وتزكية النفس حرام، وعلى هذا فيجب أن تقول: أنا مؤمن إن شاء الله. لئلا تزكى نفسك، قالوا: ولأنك لا تدري فلعلك الآن مؤمن ثم تكفر، والإيمان النافع هو الذي يوافي به الإنسان ربه ويكون في آخر الحياة.

هذان قولان؛ الأول تحريم الاستثناء، والثاني وجوب الاستثناء، والصحيح أن الاستثناء ينقسم إلى واجب ومحرم وجائز: فالواجب: إذا كان الحامل على الاستثناء الخوف من التزكية فالاستثناء واجب؛ لأنه إذا جزم بأنه مؤمن فقد شهد لنفسه بأنه مؤمن والمؤمن له الجنة، فيكون قد شهد لنفسه بأن له الجنة، ولا يجوز للإنسان أن يشهد لأحد بأن له الجنة إلا من شهد له الرسول عليه فإذا كان يخشى من التزكية فالاستثناء واجب.

والمحرم: إذا كان الحامل على الاستثناء التردد وعدم الجزم، فالاستثناء حرام، بل مناف للإيمان.

والجائز: اإذا كان الاستثناء للتعليل؛ بمعنى أنا مؤمن بمشيئة الله. فهذا جائز؛ لأن هذه هي الحقيقة، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ اللهُ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ ﴾ [الفتح: ٧٧] فالتعليق هنا ليس للتردد لأن الله غير متردد، وإنما هو لبيان العلة، وهي أن دخولكم بمشيئة الله.

ومن ذلك قول النبي عَلَيْ عند مروره لزيارة القبور وإنّا إن شاء الله بكم الاحقون» (١) فالإنسان لا يشك في أنه لاحق جزماً بالأموات، ولكنه أتى بالمشيئة للتعليل، أي أن لحوقنا بكم بمشيئة الله تعالى.

ومنه قوله تعالى: ﴿ لَتَدْخُلُنَ الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ ﴾ [الفتح: ٢٧]، لأن هذا ليس للتعليق، بل هو خبر من عند الله تعالى، وهو سبحانه وتعالى جازم به.

فقول المؤلف رحمه الله: (ونحن في إيماننا نستثني من غير شك) فإن كان لشك فهو حرام بل كفر.

وقوله: (فاستمع) يعني استمع لما أقول، (واستبن) يعني اطلب بيان ما

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة. . . ، رقم (٢٤٩).

خفي عليك.

وقوله: (فاستمع)ولم يقل: فاسمع؛ لأن الاستماع: الإنصات والسماع عن قصد، والسماع يكون عن قصد ويكون عن غير قصد، ونضرب لهذا مثلاً: لو مررت برجل يغني غناءً محرماً وسمعته فلا إثم عليك، لكن لو استمعت وأنصت إليه لكنت آثماً، ويدل على هذا الفرق قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا ﴾ [الاعراف: ٢٠٤] قال: ﴿ فَاسْتَمِعُوا لَهُ ﴾، ولم يقل: فاسمعوه؛ لأننا سمعناه من قبل، ولو أننا لم نسمعه لم يقل: ﴿ فَاسْتَمِعُوا لَهُ ﴾.

قال رحمه الله: (نتابع الأخيار من أهل الأثر) الأخيار جمع خَيِّر، وهم السلف الصالح، لقول النبي عَلَيْهِ: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم (١). فنحن نتابع الأخيار.

وقوله: (من أهل الأثر)، المراد بالأثر ما روي عن النبي عَلَيْق، وإن شئت فقل: المراد به ما هو أعم من ذلك، وهو ما ثبت عن طريق الشرع، وضده أو مقابله ما ثبت عن طريق العقل؛ وهو الدليل العقلي، فالأثر: ما كان ثابتاً بالأثر، وعلى رأسه بالمعنى الأعم القرآن والسنة، ثم ما روي عن الصحابة والتابعين.

قوله: (ونقتفي الآثار)، الآثار جمع أثر وهي النصوص الواردة بالشرع. (لا أهل الأشر) أي لا نتبع أهل الأشر والبطر والفرح فيما هم عليه من البدع، وفي هذا إشارة إلى أن هذه المسألة قد اختلف فيها أهل الأثر وأهل الأشر، ونحن نتبع في ذلك أهل الأثر.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٥٩.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

ولا قديم هكذا مطلوق ونحوها من سائر الطاعات وكل قرآن قديم فابحشوا

٩٨- ولا تقل إيماننا مخلوق
 ٩٩- فإنه يشمل للصلاة
 ١٠٠- ففعلنا نحو الركوع محدث

# الشرح

قال رحمه الله تعالى: (ولا تقل إيماننا مخلوق ولا قديم) وهذا بحث أحدثه المتكلمون، ولم يكن في كتاب الله ولا سنة رسوله ولا في عهد الصحابة، وهو: هل الإيمان مخلوق أو غير مخلوق؟ وقد سبق لنا بحث أهم منه وأكثر وقوعاً وهو الاستثناء في الإيمان.

أما هل الإيمان مخلوق أو غير مخلوق؟ فهذا محدث؛ حدث بعد أن حدث القول بخلق القرآن، فصار المتكلمون يتحدثون ويتساءلون: هل إيمان العبد مخلوق أو غير مخلوق؟ فإن قيل: مخلوق فهو خطأ، وإن قيل: غير مخلوق فهو خطأ.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله هنا: (لا تقل إيماننا مخلوق ولا قديم) وقديم بمعنى غير مخلوق؛ لأن القديم عندهم هو الشيء الأزلي الذي لم يخلق من عدم، يعني لا تقل هذا ولا هذا، بل قل: آمنت بالله، أو أنا مؤمن، سواء كان مخلوقاً أو غير مخلوق.

ولهذا يقول المؤلف رحمه الله: إن الإيمان يشمل شيئاً محدثاً، والمحدث مخلوق؛ وشيئاً غير محدث، وغير المحدث غير مخلوق، قال: (فإنه يشمل للصلاة) والصلاة فيها قول وفعل، فالأفعال التي في الصلاة كلها مخلوقة؛ لأنها صفة حادث، وصفة الحادث حادث، لذلك قال المؤلف رحمه الله: (ففعلنا نحو الركوع محدث).

والأقوال التي في الصلاة منها مخلوق، ومنها غير مخلوق، ففيها قراءة القرآن، والقرآن غير مخلوق وهو من الإيمان، لذلك قال المؤلف: (وكل قرآن قديم فابحثوا).

فمعنى كلام المؤلف: لا تقل: إيماني مخلوق، ولا غير مخلوق؛ لأنك ستركع والركوع مخلوق، وستقرأ القرآن، والقرآن غير مخلوق وكل ذلك من الإيمان.

ولكن القول الراجح في هذه المسألة أن إيماننا كله مخلوق، أما قراءة القرآن فإن القراءة التي هي فعل القارئ مخلوقة، وأما القرآن نفسه فغير مخلوق، لكن القرآن ليس هو إيمان العبد نفسه، وإنما القرآن مما يؤمن به العبد، وهناك فرق بين إيماننا، وما نؤمن به، فكلامنا بالقرآن مخلوق، لكن ما نتكلم به غير مخلوق.

ولهذا فإننا نقول: إن كلام المؤلف رحمه الله هنا فيه نظر، بل الصواب أن نقول: إيماننا كله مخلوق، والقرآن ليس هو الإيمان ولكن قراءة القرآن هي التي من الإيمان؛ لأن الإيمان عندنا - أهل السنة - قول باللسان وعمل بالأركان واعتقاد بالجنان.

وعلى هذا فمن قال: إيماني مخلوق فقد صدق، أما ما آمن به ففيه التفصيل؛ منه ما هو مخلوق، ومنه ما هو غير مخلوق، فرسول الله على مخلوق وأنا مؤمن به، والقرآن غير مخلوق وأنا مؤمن به، وكذلك الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر؛ فالملائكة مُخلوقون، والكتب غير مخلوقة، والإيمان بالرسل إيمان بمخلوق، واليوم الآخر مخلوق.

فصار المؤمنُ به منه مخلوق ومنه غير مخلوق، أما مجرد إيمان العبد فإنه مخلوق؛ لأنه حادث، فالعبد لم يكن شيئاً مذكوراً، ثم كان وأحدث الإيمان، وعلى هذا فالقول الصحيح أنه يجوز أن يقول الإنسان: إيماني مخلوق؛ لأنني مخلوق.

ومما يؤخذ على المؤلف أيضاً قوله: (وكل قرآن قديم)، والصحيح أن القرآن حادث؛ يتكلم الله به حين إنزاله، فيتلقاه جبريل فيأتي به النبي على هذا أن الله يتحدث عن مسائل مضت بلفظ الماضي فيقول عز وجل : ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِبَالِ ﴾ [آل عمران: عز وجل : ﴿ وَإِذْ غَدُوت عِني فيما مضى، وهو إشارة إلى غزوة أحد، ويقول جل وعلا: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلُ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما ﴾ [المجادلة: ١]، وهذه الآية نزلت بعد أن حصلت الشكوى ولا شك؛ لأنه عبر عنها بلفظ الماضي.

فإن قال قائل: عبر عنها بلفظ الماضي لأنه متحقق الوقوع، فهو كقوله: ﴿ وَاللَّهُ يَسْمَعُ اللَّهِ فَلا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ [النحل: ١]، قلنا: هذا يأباه قوله: ﴿ وَاللَّهُ يَسْمَعُ

تَحَاوُرَكُما ﴾؛ لأن يسمع فعل مضارع لحكاية الحال، يعني يسمع حين تحاورتما فأخبر الله عن شيء مضى بصيغة المضارع الذي تُحكى بها الحال، وحينئذ يتبين أن الله جل وعلا يتكلم بالقرآن حين إنزاله.

ويدل لذلك أيضاً أنه تقع مسائل فيجيب الله عنها، قال تعالى: 
﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِبَاتُ ﴾ [المائدة: ٤]، والله لم يتكلم بهذا الجواب قبل أن يسألوا، بل بعد أن سألوا، إذاً فهو محدث. وهذا في القرآن صريح، قال تعالى: ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِن ذِكْرٍ مِن رَبّهِم مُحْدَث إِلاَّ اسْتَمعُوهُ ﴾ [الانبياء: ٢]، وقد أوَّل من يقول إن القرآن قديم قوله: ﴿ مُحْدَث ﴾ بأنه محدث إنزاله، وهذا تحريف؛ لأن (محدث) اسم مفعول، ونائب الفاعل فيه يعود على الذكر لا على الإنزال، فقوله تعالى: ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِن ذِكْرٍ مِن ربّهِم مُحْدَث ﴾ الذكر لا على الإنزال، فقوله تعالى: ﴿ مَا يَأْتِيهِم مَن ذِكْرٍ مِن ربّهِم مُحْدَث ﴾ هو: أي الذكر ، فصرف الضمير إلى غير الذكر تحريف.

فإن قال قائل: إن الله عز وجل يقول: ﴿إِنَّهُ لَقُرُّانٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرُّانٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرُّانٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرُّانٌ مَّجِيدٌ ﴿ آَ فِي لَوْحٍ مَّكُنُونَ ﴿ وَقَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ بَلْ هُوَ قُرُّانٌ مَّجِيدٌ ﴿ آَ فِي لَوْحٍ مَّخُوْطٍ ﴾ [البروج: ٢١، ٢٢]، وقال أيضاً: ﴿ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ﴿ إِلَا يَمَسُهُ إِلاَّ مَحْفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢١، ٢٢]، وقال أيضاً: ﴿ فِي كِتَابٍ مَكْنُونَ إِنَى لا يَمَسُهُ إِلاَّ اللهُ كَتَبِهُ فِي اللَّوحِ المُطَهّرُونَ ﴾ [الراقعة: ٧٧ ٩٧]، فهل يقتضي ذلك أن الله كتبه في اللَّوح المحفوظ قبل أن يتكلم به، وقبل أن ينزله على محمد ﷺ؟

فالجواب على ذلك أن قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴿ فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ ﴾ ، وقوله: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَّجِيدٌ ﴿ إَنَّ فَي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴾ لا تدل على أنه مكتوب في اللوح المحفوظ، إذ قد يكون المراد بذلك ذكره والتحدث عنه ، وشأنه وعاقبته ، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأَولِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٦] وإنه: أي

القرآن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٣) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْقَمِينُ (١٩٣) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ (١٩٤) بِلِسَانٍ عَرَبِيَ مُبِينٍ (١٩٥ وَإِنَّهُ لَفِي زَبُرِ الأُولِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٦ - ١٩٦]، والقرآن ليس مكتوباً في زبر الأولين، بل هو متحدث عنه في زبر الأولين.

فيكون قوله: ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ فَي كَتَابٍ مَكْنُونٍ ﴾، وقوله: ﴿ بَلْ هُو قُرْآنٌ مَّجِيدٌ ﴿ آ فِي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴾ يعني التحدث عنه وذكر شأنه وحاله، ولا يتعين قوله يتعين أن تكون الآية دالة على أنه مكتوب، والدليل على أنه لا يتعين قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأُولِينَ ﴾ أي ذكره والتحدث عنه، لا أن القرآن نفسه مكتوب هناك ؛ لأنه لو كان مكتوباً هناك لكان نازلاً قبل محمد ﷺ بأعوام.

والخلاصة: أن القول بأن القرآن قديم قول منكر، بل نقول: القرآن مجيد كريم، ونصفه بما وصفه الله به، أما أنه قديم فلا يوصف بذلك، وهذا القول - أعني أن يوصف القرآن بالقدم - هو نزعة من نزعات الأشاعرة، الذين يقولون: إن كلام الله هو المعنى القائم بالنفس، وهو قديم كقدم العلم، أي لم يزل الله عز وجل مريداً للشيء عالماً به.

فيقولون: إن كلام الله هو المعنى القائم بنفسه، وما يسمعه جبريل، أو يسمعه موسئ، أو سمعه محمد على أله في المعراج، فهذا عبارة عن أصوات مخلوقة تعبر عن كلام الله، أي أن الله خلق أصواتاً في الجو تعبر عن ما في نفس الله من الكلام، فهذا كلام الله عندهم، وقد قال بعض علمائهم المنصفين: الحقيقة أنه لا فرق بيننا وبين الجهمية؛ لأننا متفقون على أن ما يسمع ويُقرأ فهو مخلوق، لكن الجهمية خيرٌ منهم في التعبير؛ لأن الجهمية

يقولون: هذا كلام الله، وهم يقولون: هذا عبارة عن كلام الله وليس كلام الله، فصار الجهمية أحسن من الأشاعرة في هذا التعبير، وإن كان كل منهم أخطأ وأبعد عن الصواب.

إذاً كلام المؤلف في هذين البيتين فيه نظر من وجهين:

الأول: قوله: إن إيماننا منه ما ليس بمخلوق، ووجه النظر في ذلك أن إيماننا كله مخلوق؛ لأن إيماننا من صفاتنا، ونحن مخلوقون فصفاتنا مخلوقة، لكن ما نؤمن به هو الذي ينقسم إلى مخلوق وغير مخلوق.

الثاني: قوله بأن القرآن قديم، والصواب أنه ليس بقديم (١) ، فإن الله يتكلم به حين إنزاله؛ لأن الله قال: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٢) عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾ ، فظاهر السياق أنه من حين يتكلم الله ينزل به جبريل إلى محمد ﷺ ، وهذا هو الحق وهو المعقول .

وينبغي لنا في العقيدة أن لا نستوحش ولا نتهيب من شيء دل عليه الكتاب والسنة، الوحشة كل الوحشة أن تحرف نصوص الكتاب والسنة من أجل عقيدة تعتقدها وهي خطأ، هذه هي الوحشة، أما شيء دل عليه ظاهر الكتاب والسنة فلابد لك من قوله.

قال المؤلف: (وكل قرآن قديم فابحثوا) البحث: يعني التفتيش، وأصله من بحث الأرض أي حرثها باليد، فكأن المفتش للوصول إلى العلم كمن يحرث الأرض ليستخرج ما كان خابئاً فيها.

 الوصول إلى الحق، دون الانتصار لقول النفس أو قول المتبوع، بل إذا بحث الإنسان فلتكن نيته سليمة، فينوي ببحثه الوصول إلى الحق، وسواءٌ كان معه أو مع خصمه قبله، أما الإنسان الذي يكثر النقاش من أجل أن ينتصر لقوله وإن كان يعتقد أنه حق فإنه لا يجوز له ذلك، بل الذي ينبغي له أن يجعل مناقشته من أجل الوصول إلى الحق سواءٌ كان معه أو مع غيره، ثم إنه إذا انقاد للحق إذا كان مع خصمه فإنه يجد لذلك لذة، ويجد تواضعاً يهون عليه مخالفة نفسه.

أما إذا تعصب لقوله وصار يحاول أن ينتصر له ولو بالخطأ، فإنه سيضيق صدره ولا شك، وسوف لا يتمكن فيما بعد من الرضوخ للحق، وهذه آفة عظيمة، ألا وهي الاستكبار عن الحق. فالواجب على الإنسان أن ينظر إلى الصواب، سواءٌ كان معه أو مع خصمه.

ثم عليه إذا بحث، وأتنى بحجته، ثم أتنى الآخر بحجته، ولم يتبين لأحدنا صواب صاحبه، فإن الحكم إلى كتاب الله وسنة رسوله عن طريق الذي هو أعلم منا، حتى يكون الاتفاق، ويزول الخلاف.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

اثنين حافظين للأنام ١٠١ ـ ووكل الله من الكرام كما أتى في النص من غير امترا

١٠٢ فيكتبان كل أفعال الورى

# الشرح

قوله رحمه الله: (ووكل الله من الكرام) التوكيل هو إقامة الغير مقام النفس، مثال ذلك: لو وكل إنسان آخر ليشتري له حاجة من السوق فهو موكِّل، والآخر وكيل.

وفي قوله: (ووكل الله من الكرام) إشكال. فهل الله عز وجل يُوكِّل؟ وهل الله تعالى في حاجة إلى أن يوكل؟

والجواب: أن التوكيل المضاف إلى الله ليس كالتوكيل المضاف إلى الآدمي؛ لأن التوكيل المضاف إلى الآدمي قد يكون سببه العجز، كرجل مريض لا يستطيع أن يصل إلى السوق فوكل شخصاً يشتري له حاجة من السوق، أما التوكيل من الله فهو لكمال سلطانه وأنه يدبر الخلائق، فهم جنود لله عز وجل، وليسوا يقومون مقامه من أجل عجزه في تصريف خلقه، بل هم يقومون بما وكل إليهم لكمال سلطان خالقهم عز وجل.

وقد أضاف الله التوكيل إلى نفسه في قوله تعالى : ﴿ فَإِن يَكُفُرْ بِهَا هَؤُلاء فَقَدْ وَكَلَّنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ﴾ [الانعام: ٨٩].

وعلى ذلك فالله وكيل، لِقوله تعالى: ﴿ وَكَفَّىٰ بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ [الناء: ٨١]، أي قائم بشؤون خلقه؛ وموكّل أي مدبر لخلقه لكمال سلطانه، فالتوكيل هنا ليس لنقص الموكل ولكن لكمال سلطانه، يدبر ما شاء؛ فهذا جند له موكل

بكتابة الأعمال؛ وهذا جند من جنوده موكل بالنار؛ وهذا جند من جنوده موكل بالجنة، وهكذا.

يقول رحمه الله: (ووكل الله من الكرام) أي من الملائكة الكرام، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ تُكَذَّبُونَ بِالدِّينِ ① وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ② كِرَامًا كَاتِينَ ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ تُكَذَّبُونَ بِالدِّينِ ② وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ② كِرَامًا كَاتِينَ ۞ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ٩-١٢]، وصفهم الله بالكرام لكمال أخلاقهم، والكمال يسمئ كرماً، بدليل قوله ﷺ لمعاذ حين بعثه إلى اليمن: «إياك وكرائم أموالهم»(١)، أي كاملها في الصفات والحسن، فهم كرماء لكمال صفاتهم وإلا فإنهم لا يعلمون الناس شيئاً، لكن الكرم يكون من أجل الكمال، ويكون من أجل الكمال، مع أن البذل من آثار الكمال.

قوله: (اثنين حافظين للأنام) اثنين: يعني من الملائكة الكرام؛ أحدهما يكون عن اليمين؛ والثاني يكون عن الشمال، كما قال تعالى: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشّمَالِ قَعِيدٌ ﴿ أَن مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ الْمُتَلَقّيَانِ عَنِ الْيُمِينِ وَعَنِ الشّمَالِ قَعِيدٌ ﴿ أَن مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ وقيب عتيد؛ حاضر لا يغيب القيل عن الشمال .

ولما دخل على الإمام أحمد رحمه الله أحد أصحابه وكان مريضاً، وسمعه يتن أنين المريض، قال له: يا أبا عبد الله، إن طاوساً وهو من كبار التابعين رحمه الله يقول: إن الملك يكتب حتى أنين المريض، فلما قال هذا لأبي عبد الله رحمه الله، أمسك حتى عن الأنين، خوفاً من أن يكتب عليه، ولاشك أن أنين المريض إذا كان ينبئ عن تسخط فإنه يكتب عليه، أما إذا كان

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب أخذ الصدقة من الأغنياء...، رقم (١٤٩٦)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين، رقم (١٩).

بمقتضى الحُمَّى، فإن الله لا يكلف نفساً إلا وسعها.

وعلى ذلك فهؤلاء الملائكة يحفظون الأنام؛ أي يحفظون أعمالهم، ويكتبونها في سجلات تقرأ يوم القيامة، قال الله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَانَ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ ﴾ يعني عمله ﴿ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُوراً ﴾ أي مفتوحاً غير مغلق، لا يكلفه في النظر إليه ﴿ اقْرأ كُتَابَك ﴾ يعني يقال: اقرأ كتابك فكل شيء مكتوب ﴿ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء: ١٢، ١٤].

قال بعض السلف: والله لقد أنصفك من جعلك حسيباً على نفسك، وهذا صحيح؛ فإن من غاية الإنصاف أن يُقدم للإنسان دفتر الحساب ويقال له: أنت حاسب نفسك.

فهؤلاء الملائكة يكتبون ما عمله الإنسان من حسنات، ويكتبون ما عمله من سيئات، لاشك في هذا، لكن هل يكتبون ما صدر منه من لغو ـ أي ما ليس بحسنة ولا سيئة؟

والجواب: أن هناك قولين للعلماء رحمهم الله: فمنهم من قال: إنهم يكتبونه؛ يكتبونه لكن لا يحاسب الإنسان عليه، ومنهم من قال: إنهم لا يكتبونه؛ لأنه لغو وكتابة اللغو من اللغو، وهؤلاء الملائكة كرام، والكريم كامل الصفات، وكامل الصفات لا يفعل ما هو لغو.

لكن لو قال قائل: هل في الكلام من لغو، والنبي ﷺ يقول: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت «(١). وهو إذا صمت لا يكتب عليه شيء، وإن قال؛ قال خيراً؛ أو قال شراً؟

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر...، رقم (٦٠١٨)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف ولزوم الصمت، رقم (٤٧).

والجواب: الظاهر أن هناك لغواً؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٧]، وهذا يعني اللغو القولي واللغو الفعلي.

فالظاهر أن اللغو موجود ولكن في كتابته أو عدم كتابته شيءٌ من التوقف: هل يكتبونه أو لا؟ وإن نظرنا إلى عموم قوله تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨]، ومن كون النكرة في سياق النفي، وهي نكرة مؤكدةٌ بمن، قلنا: يكتب كل شيء، ولكن لا يلزم من الكتابة المحاسبة، فيكتب ولا يحاسب عليه؛ لأنه لغو.

وإن نظرنا إلى أن اللغو الذي لا يحاسب عليه الإنسان كتابته لغو فلا يُكتب، ويمكن أن يقال: إن العموم في قوله تعالى: ﴿مِن قَوْلٍ ﴾ يراد به الخاص، أي من قولٍ يثاب عليه أو يعاقب ﴿ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ .

وهنا سؤال: إذا قلنا: إن الملائكة تكتب اللغو، فهل يكتب مع الحسنات أو مع السيئات؟

والجواب: أنه يكتب على أنه فعل هذا والحساب على الله، أو نقول: إنه إلى السيئات أقرب؛ لقول النبي على الله على على الله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت (١)، فهذا يدل بظاهره على وجوب السكوت إذا لم يكن القول خيرًا.

وعلى كل حال فالإنسان يجب أن يحتاط وأن يحترس، وألا يقول كلمة إلا وهو يعرف أنها له أو عليه، فإن كانت له فليحمد الله على ذلك، وإن كانت عليه فلا يلومن إلا نفسه.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٤٢٤.

وقوله: (اثنين حافظين للأنام) وهما من الملائكة، والملائكة عالم غيبي خلقهم الله تعالى من نور، وسخرهم لما أراد منهم، منهم العابدون، ومنهم الموكلون ببني آدم، ويختلفون اختلافاً كثيراً وليس هم القوى المادية أو العقلية أو ما أشبه ذلك، بل هم أجسام، كما قال تعالى: ﴿ جَاعِلِ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحة ﴾ [فاطر: ١]، وهم مخلوقون من النور، ونحن نؤمن بكل من علمنا اسمه منهم، وبصفة كل من علمنا بصفته، وما وراء ذلك من علم الغيب فلا ندري عنه.

ومن جملة هؤلاء الملائكة من ذكرهم المؤلف رحمه الله، وهم الملكان الله الرقيب والعتيد، وليس الرقيب غير العتيد، بل الرقيب هو العتيد، ؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ ولم يقل سبحانه: رقيب وعتيد، إذا الرقيب هو العتيد، وهما ملكان عن اليمين وعن الشمال.

وهذان الاثنان دائمان مع الإنسان لقوله تعالى: ﴿ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾، وقيل إنهما يفارقانه إذا دخل الخلاء، وإذا كان عند الجماع، فإن صح ذلك عن رسول الله على العين والرأس، وإن لم يصح فالأصل العموم.

فإن قال قائل: إنهما يكتبان القول ويكتبان الفعل لأنهما ـ أي القول والفعل ـ ظاهران، لكن هل يكتبان الهم وهو في القلب أو لا يكتبانه؟

فالجواب: أنه ثبت عن النبي عَلَيْ أن من هم بالحسنة فلم يعملها كتبت حسنة، ومن هم بالسيئة فلم يعملها كتبت حسنة (١)، والمعروف أن الذي

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب من هم بحسنة أو بسيئة، رقم (٦٤٩١)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب هم العبد بحسنه. . . ، رقم (١٣٠).

يكتب هم الملائكة قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ١٠ كِرَامًا كَاتِبِينَ ﴾ [الانفطار: ١٠، ١١]، وعلى هذا فيكون عندهم اطلاع على ما في القلب، ولا غرابة في ذلك، فإن الله عز وجل يقول في كتابه الكريم: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾ [ق: ٢١]، فهو سبحانه عالم بذلك، ويجوز أن يطلع الله هؤلاء الملائكة على ما علمه من حال الشخص، ويكون علمهم بذلك بواسطة من علم الله عز وجل، ويجوز أن يعلموا ذلك بما يحصل للقلب من حركة القلب، فهو يهم بالشيء أي يتحرك، فيعلمان ما يحصل بحركة القلب، وإذا كان الشيطان يجري من ابن يتحرك، فيعلمان ما يعصل إلى شعاف قلبه، فلا غرو أن يعلم الملائكة بما يحدث للإنسان في قلبه.

وعلى كل حال فسواء كان الله عز وجل يطلعهم على ما في القلب ليكتباه، أو هما يعلمان ذلك بحركة القلب، فإنهما يكتبان هم القلب، فصار الهم والقول والعمل كله يكتب. ولكن هل يحاسب الإنسان على مجرد ما يحصل في قلبه من الوهم أو لابد من حركة؟

الجواب: أنه لابد من حركة، وهي ليست حركة ظاهرة، بل حركة في القلب أي ميل وهَمَّ، أما مجرد ما يخطر على الإنسان، أو يحدث به نفسه فإنه لا يكتب عليه ولا له، اللهم إلا أن يكتب له لحسن نيته، حيث فكر أن يعمل عملاً صالحاً.

ولا يخفى أن هناك فرقاً بين حديث النفس والهم، فالهم أن يتحرك الإنسان ويعمل الشيء، لكن حديث النفس مجرد تفكير في الشيء وخواطر فيه لا أثر لها، ولهذا ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الله تجاوز عن أمتي ما

حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم $^{(1)}$ .

وقول المؤلف: (اثنين حافظين للأنام) الأنام: أي الخلق (فيكتبان كل أفعال الورى) يكتبان: أي الملكان، (كل أفعال الورى) كل: هذه للعموم.

وقول المؤلف (أفعال الورى) ظاهره أنهما لا يكتبان القول، ولا يكتبان الهم، وفي هذا نظر ظاهر، فإن القرآن الكريم يقول في القول: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨]، وأما الهم فمن هم بالحسنة فعملها فله عشر حسنات، ومن لم يعملها فله حسنة، ومن هم بالسيئة فتركها لله فله حسنة، وسبق الكلام حول علم الملكين بالهم وإعلام الله عز وجل لهما به، ولعل المؤلف أخذ هذا أي قصرة ما يكتب على الفعل من قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ١٠ كَرَامًا كَاتِبِينَ ١٠ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠-١١]، ولكن من الواضح أننا إذا علمنا قوله تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْه رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [قد ١٨] وضممناه إلى القول السابق، فإنه يكون الذي يكتب هو القول والفعل، ثم نضم هذين الاثنين إلى قول الرسول ﷺ فيمن هم بالحسنة ومن هم بالسيئة، فيكون الذي يكتب القول والفعل والهم.

قوله: (كما أتى في النص، من غير امترا) النص هو قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ (١٠ كَرَامًا كَاتِبِينَ (١١ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠-١٦]، وقوله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُم بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٠]، يعني أننا نسمع. وهذا نص في أن القول يكتب.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب العتق، بـاب الخطأ والنسيان في العتاقة. . . ، رقـم (٢٥٢٨)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس. . . ، رقم (١٢٧).

# الباب الرابع في أشراط الساعة

١٠٣ وكل ما صح من الأخبار أو جاء في التنزيل والآثار
 ١٠٤ من فتنة البرزخ والقبور وما أتى في ذا من الأمور

# الشرح

أورد المؤلف رحمه الله هذا الباب، وهو في أشراط الساعة، والأشراط جمع شرط، وهو في اللغة العلامة، وفي الاصطلاح ما يتوقف صحة الشيء على وجوده، والمراد به هنا العلامة، فقوله: أشراط الساعة، يعني علاماتها، والساعة هي القيامة، وسميت الساعة لأنها ساعة مشقة وإنذار وساعة عظيمة ومفزعة، وكل شيء يكون عظيماً فإنه يسمى ساعة، قال الله تعالى: ﴿ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ أَن تَأْتَيَهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْراطُها ﴾ [محمد: ١٨].

وأشراط الساعة تنقسم إلى ثلاثة أقسام: قسم مضى، وقسم ما زال يأتي، وقسم أكبر وهو الأشراط القريبة منها وهي الأشراط الكبار.

فمن الأشياء التي مضت بعثة النبي عَلَيْهُ؛ فإن بعثته وجعله آخر الرسل تلك على أن الساعة قريبة، ولهذا قال النبي عَلَيْهُ: «بعثت أنا والساعة كهاتين»(١)، ويقرن بين أصبعيه السبابة والوسطى يعني أننا مقترنان، وليس

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: بعثت. . . ، ، رقم (٦٥٠٣)، ومسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، رقم (٨٦٧).

بيننا إلا مثل ما بين السبابة والوسطى.

وهناك أشراط مازالت تقع مثل كثرة المال وكثرة الهَرْج يعني القتل، وتقارب الزمان، وغير ذلك.

وقسم ثالث لم يأت بعد، وهو الأشراط الكبيرة: كنزول عيسى ابن مريم على الدجال، ويأجوج ومأجوج، وما أشبهها.

فما موقفنا نحو هذه الأشراط؟

يقول المؤلف: (وكل ما صح من الأخبار) يعني الأحاديث التي صحت عن النبي عَلَيْ (أو جاء في التنزيل والآثار)

وهذه ثلاثة طرق تثبت بها أشراط الساعة:

الأول: ما صح من أخبار النبي على وقيد المؤلف رحمه الله ذلك بقوله: (ما صح) احترازاً مما لم يصح، وليعلم أن بعض العلماء رحمهم الله أفرط في سياق الأشراط، وذكر مالا يصح عن النبي على فذكر أحاديث لا زمام لها ولا صحة لها، ولهذا يجب التحرز من الكتب المؤلفة في هذا، مثل الإشاعة في أشراط الساعة، فإن فيه أشياء كثيرة غير صحيحة، فيجب التحرز من هذا لئلا نقع في نسبة شيء إلى رسول الله على وهو ليس كذلك.

الثاني: ما جاء في التنزيل، والمرادبه القرآن، كما قال الله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ الْكِتَابِ لِا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِ الْعَالَمِينَ ﴾ [السجدة: ٢].

والثالث: ما جاء في الآثار، وهي جمع أثر، وهو ما روي عن الصحابي، بشرط ألا يكون معروفاً بالأخذ عن بني إسرائيل، فإن كان

معروفاً بالأخذ عن بني إسرائيل فإن أخباره تكون كأخبار بني إسرائيل لا تصدق ولا تكذب.

فهذه ثلاثة طرق لإثبات أشراط الساعة.

ثم ذكر المؤلف رحمه الله أمثلة لهذه الأشراط، فقال: (من فتنة البرزخ والقبور) والواقع أن هذا ليس من أشراط الساعة، لكنه من الأمور السمعيات التي تتلقى من السمع.

والفتنة في اللغة هي الاختبار، فهي هنا اختبار للإنسان، والبرزخ: الحاجز بين الشيئين، والمراد به ما بين موت الإنسان إلى قيام الساعة، وعطف القبور عليه من باب عطف الخاص على العام؛ لأن البرزخ أعم من القبور، قد يموت الإنسان ويلقى على وجه الأرض فتأكله السباع، فهو حين ذلك لا يكون في قبر، ولكنه في برزخ، فكل ميت فهو في برزخ، وكل مقبور فهو في برزخ، فعطف القبور على البرزخ من باب عطف الخاص على العام.

وفتنة البرزخ هي الاختبار الذي يحصل للميت إذا دفن، وذلك بأنه يأتيه ملكان فيقعدانه، ويسألانه عن ربه ودينه ونبيه، فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت، فيقول: المؤمن ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد، فينادي مناد من السماء: أن قد صدق عبدي، فيصدق، ويسمعه هو، فيزداد بذلك فرحاً أن شهد له شاهد من السماء بأنه صادق. ويعتبر هذا من نعيم القبر ؟ لأن الإنسان إذا صُدِّق في قوله ازداد بذلك فرحاً وسروراً.

وأما المنافق أو المرتاب، فإنه يقول: هاه هاه، لا أدري، سمعت الناس يقولون شيئاً فقلته، فينادي منادم من السماء: أن كذب عبدي؛ حيث إنه يدري أنه لا إله إلا الله، ويدري أن محمداً رسول الله، ويدري أن الدين عند الله الإسلام، ولكنه عاند وأصر، فيقال: كذب عبدي.

فيفسح للأول في قبره، ويفتح له باب إلى الجنة، ويأتيه عمله الصالح فيجلس عنده يؤنسه، وأما الثاني والعياذ بالله فيضيق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه، أي يدخل بعضها في بعض من شدة الضيق، ويفتح له باب إلى النار فيأتيه من حرها وسمومها، ويأتيه عمله السيئ في أخبث صورة والعياذ بالله و فيوبخه على ما فرط وأهمل في دين الله عز وجل.

هذه الفتنة يجب علينا أن نؤمن بها، فقد ثبتت هذه الفتنة في الكتاب والسنة، أما في الكتاب فعلى طريق الإشارة في قوله تعالى: ﴿ يُشِبِّتُ اللَّهُ اللَّهُ الطَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [الراهيم: ٢٧]، وأما في السنة فالأحاديث بذلك مشهورة معلومة، فيجب علينا أن نؤمن بها.

# وفي هذه المسألة مباحث ، منها :

المبحث الأول: متى تكون هذه الفتنة؟ هل هي بخروج الروح أو بتسليم الإنسان إلى عالم الآخرة؟

والجواب الثاني: أما مجرد خروج الروح فلا يحصل به فتنة؛ لأن النبي عَلَيْة كان إذا أرادوا دفن الميت، يقول: «أسرعوا بالجنازة؛ فإن تكن صالحة فخيرً

تقدمونها إليه «(۱)، وهذا يدل على أنها لا تصل إلى ذلك الخير ما دامت في أيديهم، وعلى هذا فإذا مات ميت ووضع في الثلاجة للتحقق من موته، وأسبابه، فإنه لا يفتن، ولا يأتيه ملكان حتى يدفن.

المبحث الثاني: هل هذا خاص بالمقبور لقوله: (إذا دفن الميت) أو يشمل كل ميت؟

والجواب: أن هذا ليس خاصاً بالمقبور بل يشمل كل ميت، وقوله عَلَيْهِ: «إذا دفن الميت... إلخ»، بناء على الأغلب، وما قيد بقيد أغلبي فلا مفهوم له، وعلى هذا فإذا ألقي الإنسان في البر، أو ألقي في البحر ومات هناك، فإنه يأتيه الملكان ويفتن.

المبحث الثالث: هل هذه الفتنة عامة لكل أحد أو يخرج منها من يخرج بإذن الله؟

والجواب: أن هذه الفتنة يخرج منها من يخرج بإذن الله، ومن ذلك:

أولاً: غير المكلف، فإن كثيراً من أهل العلم قالوا: إن غير المكلف لا يسأل لأنه غير مكلف؛ سواء أجاب بخطأ أو صواب، فما دام التكليف رفع عنه في الآخرة.

وقال بعض العلماء: بل يأتيه الملكان ويسألانه، وهو إذا كان محكوماً بإيمانه فإنه سوف يجيب بالصواب، ولا يبعد أن الله عز وجل يكلف هذا الصغير، وأن الصغير يجيب بالصواب، فها هو عيسى بن مريم كان في المهد، ولما انتقدوا على أمه أشارت إليه، ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب السرعة بالجنازة، رقم (١٣١٥).

وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ۚ ۚ ۚ وَجَعَلَنِي مُبَارِكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأُوْصَانِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ۚ وَبَوْمَ اللهِ وَالرَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا وَ وَبَوْمَ أَمُوتُ وَبَوْمَ أَمُوتُ وَبَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَتُ حَيًّا ﴾ [مريم: ٣٠]، كل هذا قاله وهو في المهد.

فهؤلاء الأطفال الذين يموتون، أو المجانين ـ وإن كانوا غير مكلفين ـ فإن الله تعالى قادر على أن ينطقهم في القبر بما يشاء.

#### مسألة:

إذا قلنا: أن غير المكلف لا يُسأل في قبره فلو كلف ثم زال تكليفه يعني كان بالغا ثم أصيب بجنون هل يسأل؟

والجواب: الظاهر أنه يسأل لأنه أتى عليه زمن التكليف.

ثانياً: ومما يستثنى الشهيد؛ فالشهيد الذي قتل في سبيل الله لا يسأل، كما جاء ذلك في الحديث عن النبي على حيث قال: «كفى ببارقة السيوف على رأسه فتنة» (١)، فإن هذا الرجل الذي وقف أمام السيوف وسلم رقبته للعدو، يدل فعله هذا أكبر دلالة على صحة إيمانه، وحينئذ لا يحتاج إلى سؤال.

ثالثاً: ومما يستثنى: النبيُ؛ فإنه لا يسأل؛ لأن النبي مسؤول عنه، حيث يقال: ما دينك؟ من نبيك؟ ولأنه إذا كان الشهيد لا يسأل، فالنبي أعلى درجة منه، وإن كانت الأمور في الآخرة ليس فيها قياس، لكننا نقول: إن النبي عنده من اليقين أكثر مما عند الشهيد، ولاشك في هذا، ولهذا نقول: إن النبي لا يسأل.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي، كتاب الجنائز، باب الشهيد، رقم (٢٠٥٣).

المبحث الرابع: بأي لغة يسأل؟

والجواب: قال بعض العلماء: يسأل بالسريانية ، والسريانية لغة النصارئ ، والظاهر والله أعلم أن هذا القول مأخوذ من النصارئ ، من أجل أن يفتخروا ويقولوا لغتنا لغة السؤال في القبر لكل ميت ، والذي يظهر أنه يسأل بما يفهم .

ولو أردنا أن نفضل لغة على لغة لفضلنا العربية؛ لأنها لغة أمة محمد ﷺ.

وعلى كل حال فإن الذي يظهر لنا والعلم عند الله و أن الإنسان يسأل بما يفهم، فإن كان من العرب فباللغة العربية، وإن كان من غير العرب فبلغتهم.

# المبحث الخامس: من السائل؟

والجواب: السائل الملكان كما في الحديث، فقيل: إنهما الملكان اللذان يكتبان على الإنسان عمله من خير وشر، فهما صاحباه في الدنيا، وهما سائلاه في القبر. وقيل: بل هما ملكان آخران، ونحن نتوقف في هذا، فالله أعلم.

ففي الأحاديث جاء في بعضها: «أتاه ملكان»(۱)، وفي بعضها جاء: «يأتيه الملكان»(۲). بر(ال)، و(ال) هذه يحتمل أنها للمعهود الذهني، أي الملكان المعروفان اللذان يكتبان أعمال العباد، ويحتمل أنها للجنس؛ فتكون

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب الميت يسمع خفق النعال، رقم (١٣٣٨)، ومسلم، كتاب الجنة، باب عرض مقعد الميت. . . ، رقم (٢٨٧٠).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود، كتاب السنة، باب في مسألة في القبر وعذاب القبر، رقم (٤٧٥٣).

٣٣٦ع شرّح العقيدة السفارينية

بمعنى ملكين.

وأنا أتوقف في هذا؛ فأقول: يأتيه ملكان أو الملكان كما جاء في الحديث، والله أعلم من هما.

المبحث السادس: ما اسم هذين الملكين؟

والجواب: ورد في بعض الآثار: أن اسمهما منكر ونكير، وليس المنكر هنا المنكر الشرعي، بل المنكر غير المعروف، كما قال إبراهيم عليه الصلاة والسلام للملائكة: ﴿قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٢]، فهذا منكر أي لا يعرفه الميت، ونكير بمعنى منكر، فالاختلاف في اللفظ.

وقيل لا يسميان، وأن تسميتهما بمنكر ونكير ضعيف، ولم يصح به الحديث عن النبي عَلَيْد.

وعقيدتنا في هذا أن نقول: إن كان النبي على سماهما بذلك فنحن نعتقده، وإن لم يكن سماهما فنحن نطلق، ونقول: ملكان فقط، ولا يسعنا أكثر من ذلك.

المبحث السابع: ثبت في الحديث أنهما يقعدان الميت (١) ، وهنا إشكال فإن القبر لا يتسع لجلوس الميت كما هو معروف، فكيف يقال إنهما يقعدانه؟

والجواب على ذلك أن نقول: أمور الآخرة لا تقاس بأمور الدنيا، فأمور الآخرة وظيفتنا أن نقول عندها: سمعنا وصدقنا وآمنا، ولا تكون كأحوال الدنيا، وإذا كنا نرئ في الدنيا أشياء في المنام لا تطابق المعروف في اليقظة. فما بالك في الممات؟ ففي المنام يرئ الإنسان الرؤيا فيها ذهاب ومجيء

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب ما جاء في عذاب القبر، رقم (١٣٧٤)، ومسلم، كتاب الجنة، باب عرض مقعد الميت. . . ، رقم (٢٨٧٠).

وركوب وغيره، كل هذا وهو على فراشه لم يتحرك، حتى اللحاف ما انكشف منه شيء.

وقد يرى أشياء تحتاج لوقت طويل في مدة قصيرة ، لكن سبحان الله ؛ في المنام يرى الإنسان أشياء يقضيها في لحظة وهي تحتمل أيامًا ، فنقول : الأمور الأخروية لا تقاس بالأمور الدنيوية ، وأمور الموت لا تقاس بأمور اليقظة ، بل وأمور النوم لا تقاس بأمور اليقظة .

قوله: (وما أتى في ذا من الأمور) أي فيما يتعلق بالقبر والبرزخ من الأمور العظيمة، منها أنه بعد هذه الفتنة إما نعيم وإما عذاب، وعلى هذا فيجب علينا أن نؤمن بأن الإنسان يعذب أو ينعم في قبره، والدليل على ذلك من الكتاب ومن السنة.

أما من الكتاب، فقال الله عز وجل: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ طَيّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٣٢]، وهذا يدل على أنهم يأتيهم من نعيم الجنة في أول يوم يفارقون الدنيا.

وأما العذاب فمن ذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الانفال: ٥٠] ﴿ إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائِكَةُ ﴾ أي في تلك الساعة ﴿ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ .

ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلاثَكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تَجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُون بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ ﴾ [الانعام: ٩٣]، فقال سبحانه ﴿ الْيَوْمَ ﴾ يعني يوم إخراج أنفسهم، أي يوم موتهم يجزون عذاب

الهون.

ومن ذلك قوله تعالى في آل فرعون: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشَيًّا وَعَشَيًّا وَعَشَيًّا وَعَشَيًّا ﴾ [غانر: ٢٦]، فقال: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدً الْعَذَابِ ﴾ [غانر: ٢٦]، فقال: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشَيًّا ﴾ وذلك قبل قيام السّاعة ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدً الْعَذَابِ ﴾ .

أما السنة فهي مستفيضة في إثبات عذاب القبر ونعيمه، ومن ذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما في الصحيحين: مر النبي على قبرين فقال: «إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستبرئ من بوله، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة» (١)، فأثبت هذا الحديث عذاب القبر.

ومن ذلك أيضاً دعاؤنا في الصلاة: «أعوذ بالله من عذاب القبر» ونحن لا نستعيذ إلا من شيء موجود.

وهنا يرد سؤال: هل العذاب على البدن أو على الروح أو عليهما معاً أو يختلف؛ فتارةً يكون عليهما معاً وتارة يكون على الروح فقط؟

والجواب عن ذلك أن نقول: الأصل أن العذاب على الروح، ولكن الروح قد تتصل بالبدن أحياناً فيتنعم أو يعذب، وهذا ما ذهب إليه المحققون من أهل العلم، كشيخ الإسلام ابن تيمية (٢)، وتلميذه ابن القيم (٣)، وغيرهما (٤).

<sup>(</sup>١) رواه النسائي، كتاب الجنائز، باب وضع الجريدة على القبر، رقم (٢٠٦٩).

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي ٤/ ٢٦٢ \_ ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر الروح ص٩٦.

<sup>(</sup>٤) انظر فتح الباري ٣/ ٢٣٣ ـ ٢٣٥.

أما من ناحية دوام عذاب القبر أو انقطاعه؛ فإن الكافر عذابه دائم مستمر، وأما المؤمن فيحتمل أن ينقطع ويحتمل أن يستمر؛ لأنه سيعذب على حسب عمله، وعمله قد يستوعب جميع الزمن وقد ينقص عنه.

ثم هل يكن أن نطلّع على عذاب القبر؟

الأصل أنه لا يمكن الاطلاع على عذاب القبر، وقد قال النبي على: «لولا ألا تدافنوا لدعوت الله أن يريكم عذاب القبر» (١)، إذاً فالأصل أنه غير معلوم، لكن قد يطلع الله عليه بعض الناس إما برؤيا صالحة وإما باليقظة، كما أطلع الله نبيه على القبرين اللذين يعذبان، كمافي الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، قال: مر النبي على تقبرين فقال: «إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستبرئ من بوله، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة »(١).

إذاً فالأصل أن عذاب القبر غير معلوم، ولكن قد يعلم الله به من شاء من عباده.

وهذه مباحث فيما يتعلق بنعيم القبر وعذاب القبر، وكل ما ثبت عن النبي عليه في ذلك فإن الواجب علينا أن نؤمن به.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها. . . ، باب عرض مقعد الميت من الجنة . . . ، رقم (٢٨٦٧).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٤٣٨.

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ رسِلنم (لدِّبْرُ (الِفِرُوفِي بِسَ

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٥٠١-وأن أرواح الورى لم تعدم مع كونها مخلوقة فاستفهم
 ١٠٠- فكل ما عن سيد الخلق ورد من أمر هذا الباب حق لا يُرد

# الشرح

قال رحمه الله: (وأن أرواح الورى لم تعدم) يعني نؤمن بأن أرواح الورئ أي الخلق لم تعدم، و(لم) هنا بمعنى لن، يعني لن تعدم في المستقبل؛ لأن الله تعالى خلقها للبقاء لا للفناء، كما خلق الجنة للبقاء لا للفناء، وخلق النار للبقاء لا للفناء، وخلق ما في الجنة من الحور والولدان للبقاء لا للفناء، كذلك الأرواح خلقت للبقاء لا للفناء، فهي لا تعدم.

ولكن هل هي مخلوقة أو أزلية؟

والجواب: أنها مخلوقة وليست أزلية؛ لأن الله سبحانه وتعالى قال في كتابه: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْء ﴾ [الزمر: ٦٦] وهي داخلة في لفظ كل شيء، فكل من سوى الله، وما سوى الله، فهو مخلوق، ولا شك أنه مخلوق من العدم، فالروح ليست أزلية.

والروح إن شئنا عرفناها بلازمها الذي لابد منه، فالروح على ذلك هي ما به حياة الأبدان، وهذا التفسير لها هوتفسير باللازم المتحتم؛ لأنها إذا فارقت البدن ذهبت عنه الحياة، وما دامت في البدن فهو حي، أما عن ماهية الروح فقد اختلف العلماء رحمهم الله فيها:

فقيل إنها البدن، أو جزء منه، أو صفة من صفاته. وبناء على هذا القول الباطل يكون خروجها من البدن هو عدمها، لأنه إذا كان جزء من البدن ومات البدن لزم أن تموت هي أيضاً، ولكن هذا القول باطل يبطله الكتاب والسنة والواقع.

وقيل إن الروح شيء معلوم في الذهن لا يمكن تخيله، ولا يمكن أن يكون داخل العالم ولا خارج العالم، ولا متصل بالعالم ولا منفصل عن العالم، ولا فوق العالم ولا تحت العالم، ولا مباين للعالم ولا محاذ للعالم، فوصفوها بما وصفوا الله به، وهذا أيضاً باطل.

والصحيح كما قال الله عز وجل: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥]، فالروح أمرها عجيب، ولا يمكن الإحاطة بها، ولا يمكن تحديد ماهيتها أبداً، كما قال تعالى: ﴿ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مَنَ الْعَلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٨٥] وصدق الله.

لكن ومع ذلك فنحن نؤمن بما جاء في الكتاب والسنة من أوصافها، فقد ثبت في السنة أن الروح تُرئ، وهذا يقتضي أن تكون جسماً؛ لأنه لا يُرئ إلا الجسم، والدليل على ذلك أن النبي عَلَيْ لما دخل على أبي سلمة رضي الله عنه وإذا بصره قد شخص، أي ارتفع وانفتح، فقال النبي عَلَيْ : «إن الروح إذا قبض تبعه البصر» (١)، فينظر الإنسان إلى هذا الذي خرج منه عند الموت، ويشخص بصره بقوة، وهذا يدُل على أنها جسم وأنها تُرئ.

كذلك أيضاً ثبت عن النبي عليه الصلاة والسلام أنها إذا قبضها ملك

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الجنائز، باب في إغماض الميت والدعاء له. . . ، رقم (٩٢٠).

الموت، وعنده الملائكة المساعدون له الذين نزلوا من السماء، فإنها إذا كانت صالحة كان معهم كفنٌ من الجنة وحنوطٌ من الجنة فلا يدعونها في يده طرفة عين، حتى يضعوها في هذا الكفن وهذا الحنوط، ثم يصعدون بها إلى السماء، ويشيعها من كل سماء مقربوها إلى السماء التي فوقها، ويقال ما هذه الروح الطيبة؟ فيقول الملائكة: هذه روح فلان بن فلان، بأطيب ما يسمى به في الدنيا حتى تصل إلى خالقها عز وجل، ثم يقول سبحانه وتعالى: ردوه إلى الأرض، فإني منها خلقته، وفيها أعيده، ومنها أخرجه تارة أخرى، فتعاد روحه في جسده حتى يأتيه الملكان ويسألاه، ثم بعد ذلك تذهب إلى الجنة (۱)، وهذا يدل على أنها جسم، ووجه الدلالة أنها تكفن، ويصعد بها، وتطيب، فهذا يدل على أنها جسم.

ولكن هذا الجسم ليس من جنس الأجسام المعهودة، بل من أجسام لا نعرفها، لأنها ليست من مادة الجسم، والجسم من طين، والنسل من سلالة من ماء مهين، لكن هي من جسم غريب ليس من هذه المواد التي تعرف في الدنيا أبداً، ولذلك قال الله فيها: ﴿ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥].

وأما ما وصفها به بعض العلماء من أنهاجسم نوراني لطيف، يسري في الجسد سريان النار في الفحم، والماء في اللبن، فهذا لا نجزم به، لكن نجزم بأنها جسم يُرئ، وأن مادتها من غير مواد الأجسام، وليست من تراب ولا من مني. خُلقت والله أعلم قبل البدن. أو خلقت عند تكوِّن البدن على الخلاف في ذلك.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٤٣٥.

والمهم أننا لا نستطيع أن نحدد من أي ماهية هي، ولا أن نحدد هل هي نور مشع أو غير مشع. ولما كانت من أمر الغيب فإننا نقتصر فيها على ما ورد فقط، ونقول: إذا مات الإنسان اتبع بصره روحه ينظر إليها، وإذا قبضت روحه فإنها تُجعل في كفن ويُصعد بها إلى السماء، ونقتصر على ذلك ولا نتعداه؛ لأن هذا أمر لا نحيط به.

قال رحمه الله: (وأن أرواح الورى لم تعدم) قوله (الورى) يعني بذلك الخلق، ثم قال: (مع كونها مخلوقة فاستفهم) قوله: (مخلوقة) هذا رد على الفلاسفة الذين يقولون: إنها قديمة وإنها ليست حادثة. وعقيدتنا أنها مخلوقة، لقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: 17].

واعلم أن هناك فرقاً بين الروح والنفس، فالروح ما به حياة البدن، أما النفس فقد يراد بها الإرادة، كما يقال: أمرت نفسي بكذا، وكقوله تعالى: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةٌ بالسُّوء ﴾.

وقد أطال ابن القيم رحمه الله في كتاب الروح الكلام في هذه المسائل، لكن هذا الكتاب فيه أشياء قد يشك في صحتها الإنسان.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (فكل ما عن سيد الخلق ورد) فكل: مبتدأ. وسيد الخلق: هو رسول الله على الله على الإطلاق، قال الناظم:

وأفضل الخلق على الإطلاق نبينا فمل عن الشقاق ولا شك أن نبينا على الإطلاق كما أخبر عن نفسه وهو الصادق

المصدوق. فقال: «أنا سيد ولد آدم»(١).

وهل النبي ﷺ سيد الخلق أو سيد ولد أدم؟

والجواب: هذا ينبني على الخلاف في اعتبار أن ولد آدم أشرف المخلوقات، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيْبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٠]، فلم يقل الله تعالى: فضلناهم على من خلقنا، بل قال: ﴿ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا ﴾، فمن خلق الله تعالى من لم يُفضل عليهم بنو آدم.

ومن ثم اختلف العلماء رحمهم الله في تفضيل الملائكة على بني آدم، فقيل: إن الملائكة أفضل لأنهم خُلقوا من نور، ولأنهم يسبحون الليل والنهار لا يفترون، ولأنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، ولم يفتتنوا بالدنيا، وعلى ذلك فهم أفضل.

وقال آخرون: بل بنو آدم أفضل لأن الله سخر الملائكة لهم في الدنيا وفي الآخرة، ولأنهم ابتلوا بالفتن فصبروا، ومن ابتلي بالفتن وصبر نال درجة الصبر، بخلاف من لم يفتن، فدرجة الصبر عنده ضعيفة، ولأن في بني آدم الرسل والنبيين والصديقين والشهداء.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (٢): الملائكة أفضل باعتبار البداية ؛ لأنهم خلقوا من نور، واصطفاهم الله لنفسه، وبنو آدم أفضل باعتبار النهاية ؛ لأنهم هم الذين يكونون في جوار الله في الجنة، والملائكة

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۷۵.

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي ٤/ ٣٤٢ ـ ٣٤٣.

يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم بما صبرتم، فهم أفضل باعتبار النهاية، وبذلك يكون قد جمع بين القولين رحمه الله.

وبناء على هذا إذا قلنا: بنو آدم أفضل من الملائكة، فمحمد على سيد الخلق، وإذا قلنا الملائكة أفضل، فإنه يبقى النظر: هل محمد على أفضل منهم؟ وذلك يحتاج إلى إثبات؛ لأن تفضيل الجنس على الجنس لا يمنع أن يكون فرد من أفراد هذا الجنس أفضل من الجنس الثاني، فتفضيل الجنس على الجنس تفضيل مطلق على مطلق، وتفضيل الفرد على الفرد أو على الجنس تفضيل معين، وإذا كان في هذا الجنس من فاق الجنس الأول لا يلزم أن يكون هذا الجنس أفضل من الآخر، فالفضل المطلق غير الفضل المقيد.

ولهذا لو قال قائل مثلاً: يوجد لعثمان رضي الله عنه مناقب ليست لعلي، ولعلي مناقب ليست لعثمان، ولعمر مناقب ليست لأبي بكر، ولأبي بكر مناقب ليست لعمر، فإن الفضل الخاص لا يلغي الفضل المطلق العام، وكذلك أخبر النبي عليه الصلاة والسلام أنه في آخر الزمان أيام الصبر، للعامل فيهن أجر خمسين من الصحابة (۱)، فلا يقال: إن هذا العامل الذي في آخر الزمان أفضل من الصحابة، أو أفضل من الخمسين، فهذا فضله في آخر الزمان أفضل من الصحابة، أو أفضل من الخمسين، فهذا فضله خاص، حيث عمل في هذا الزمان المظلم الذي لا يجد فيه من ينصره، بل يجد من يستهزئ به ويسخر به، والصحابة كلهم يعملون بالحق، فكان أجر خمسين من الصحابة لما يعانيه من القيام بشرائع دينه، وليس أفضل من الصحابة بلا شك. ولو عبر المؤلف رحمه الله بسيد بني آدم لكان أسد وأسلم الصحابة بلا شك. ولو عبر المؤلف رحمه الله بسيد بني آدم لكان أسد وأسلم

<sup>(</sup>۱) رواه أبوداود، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي، رقم (٤٣٤١)، والترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة المائدة، رقم (٣٠٥٨). وابن ماجه، كتاب الفتن، باب قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمُ أَنْفُسُكُم ﴾ رقم (٤٠١٤).

من الإيراد.

وقول المؤلف رحمه الله: (فكل ما عن سيد الخلق) في هذا دليل على أن المؤلف يرى جواز إطلاق السيادة على النبي على، وهذا لاشك فيه باعتبار الخبر؛ كأن يخبر بأنه على سيد الخلق، أو سيد الأنبياء، أو سيد الرسل.

وأما عند خطابه فإن النبي على لما قالوا له: أنت سيدنا وابن سيدنا، قال: «قولوا بقولكم أو بعض قولكم ولا يستهوينكم الشيطان»(۱)، فحذرهم من الغلو إذا خاطبوه بمثل هذا الخطاب، وهناك فرق بين المخاطبة وبين الإخبار، فنحن نخبر بأنه سيد الخلق، وأنه عليه الصلاة والسلام أفضل الخلق، لكن عندما نخاطبه فإنه يجب علينا التحرز من المغالاة، لقوله: «قولوا بقولكم أو بعض قولكم ولا يستهوينكم الشيطان».

قال رحمه الله: (من أمر هذا الباب) أي باب البرزخ فتنته وعذابه والباب يُعبر به العلماء رحمهم الله عن المسألة، يُقال في هذا الباب: أي في هذه المسألة، كما نجد ذلك كثيراً في كلام الإمام أحمد وشيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وغيرهم - رحمهم الله -، مثل قوله عليه «لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه» (٢)، قال الإمام أحمد: لا يثبت في هذا الباب شيء، أي باب التسمية على الوضوء، فالعلماء يعبر ون بالباب عن المسألة.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند ٣/ ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي، كتاب الطهارة، باب ما جاء في التسمية عند الوضوء، رقم (٢٥)، وأبو داود، كتاب الطهارة، باب في التسمية على الوضوء، رقم (١٠١)، وابن ماجه، كتاب الطهارة، باب ما جاء في التسمية على الوضوء، رقم (٣٩٧).

فقول المؤلف: (من أمر هذا الباب) يعني فتنة القبر وعذاب القبر، كل ما ورد عن النبي على فهو حق ثابت يجب علينا أن نؤمن به، سواء أدركته عقولنا أم لم تدركه، ومن ذلك عذاب القبر، فيجب علينا أن نؤمن به وإن لم تدركه الحواس.

فلو قال قائل: نبشت قبراً فلم أجد أثراً للتعذيب في جسد ميت، وكان كافراً، قلنا له هذا أمر غيبي لو أراد الله تعالى أن يكون محسوساً لأبرزه، مع أنه قد يكشف عن العذاب في القبر، كما كُشف للنبي عَلَيْ في الرجلين اللذين يعذبان بالنميمة وعدم التنزه من البول، ووضع عليهما جريدة رطبة وقال: «لعله يخفف عنهما ما لم ييبسا»(١).

وقد أوردت هنا هذا الحديث مع وضوحه للتنبيه على مسألة من أغرب المسائل، وهي أن بعض الناس إذا دفن الميت أتى بجريدة خضراء، أو شجرة وغرزها في القبر لعلها تخفف عنه ما لم تيبس.

وهذا الفعل إساءة ظن بالميت، فإن كونه يعذب أو لا يعذب هذا من أمور الغيب التي لا يعلمها أحد إلا الله، ثم مع كونها إساءة للميت هي بدعة في دين الله، لأن الرسول على لم يكن يضع الجريدة على كل قبر، إنما وضعها على من كُشف له أنهما يعذبان، ولم يكن من هدي الرسول على كلما دفن ميتاً أن يضع عليه جريدة، فهذا الفعل جمع بين إساءة الظن بالميت وبين البدعة في دين الله، وهذا من الضلال؛ أن يُزين للإنسان سوء العمل

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص ٤٣٨.

هذا من الضلال، قال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾ [فاطر: ٨].

وأما وضع الزهور فليس كوضع الجريدة لكن قد يكون فيه تشبه بالنصاري وهذا أخبث.

قال رحمه الله: (حق لا يرد) وحق: هو خبر المبتدأ (كل)، وعلى ذلك فكل ما ورد عن الرسول ولي فهو حق ثابت سواء أدركته عقولنا أو لم تدركه؛ لأن هناك شيئاً وراء هذه المادة، فنحن لا ندرك في حياتنا إلا هذه المادة فقط، أما ما وراءها فنحن لا ندركه على الإطلاق، ولهذا فنحن لا ندرك كنه أرواحنا التي فينا؛ لأنها لم تخلق من تراب ولا من مني ولا من المواد التي نعرفها، ومن ثم اختلف فيها كما سبق.

# عبر (لرَّحِمْ اللَّحِيْرِ وَلَهُجُنِّى يُ ٠٥٠ كُسِكْنَىٰ الْعَبْنُ الْمِعْرُى الْمِعْرُوفَ كِسِي

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

فكله حق بالا شطاط محمد المهدي والمسيح ١٠٩- وأنه يقتل الدجال بساب لدخل عن جدال

١٠٧. وما أتى في النص من أشراط ١٠٨- منها الإمام الخاتم الفصيح

# الشرح

قال رحمه الله تعالى: (وما أتى في النص من أشراط) (ما) مبتدأ، يعنى الذي أتى ، و(من) بيان لـ «ما» ، فهي بيانية ، وجملة (فكله حق) خبر المبتدأ ، يعني كل ما أتن في النص من أشراط الساعة فكله حق (بلا شطاط)، يعني بلا شطط في اعتقاده، ولا في المنازعة فيه، بل يجب أن يكون مسلمًا.

وأشراط الساعة: علاماتها الدالة على قربها، وهي أنواع: منها ما مضي، ومنها ما هو حاضر، ومنها ما هو مستقبل. والمراد بها هنا التي في المستقبل، يعني الأشراط الكبيرة العظمي، وإنما قدم الله تعالى لها أشراطًا لعظمها وأهميتها، وهذه الأشراط هي مقدِّمات ـ أو مقدَّمات ـ بين يديها من أجل أن ينتبه الناس ويستعدوا لها.

قال: (منها) أي من أشراط الساعة، (الإمام الخاتم الفصيح محمد المهدي) الإمام: يعني الذي يؤم الناس؛ لا في الصلاة ولكن في القيادة، فيكون إمامًا لهم أعظم كالخليفة، وهذا الإمام يقول: إنه (الخاتم) أي للأئمة؛ لأنه لا إمام بعده، فهو خاتم الأئمة، واسمه يقول: محمد ولقبه المهدي؛ لأن الذي هداه

الله عز وجل.

هذا المهدي يُبعث في آخر الزمان إذا مُلئت الأرض ظلمًا وجورًا، ونُسي فيها الحق، وصار المظلوم لقمة للظالم، وانتشرت الفوضى، فحينئذ يبعث الله هذا الرجل إمامًا مصلحًا للخلق، مبينًا للحق. والأحاديث الواردة فيه تنقسم إلى أربعة أقسام: صحيح وحسن وضعيف وموضوع.

وقد اختلف العلماء رحمهم الله في إثباته؛ فمنهم من قال: إنه لا مهدي، وإن جميع الأحاديث الواردة في ذلك ضعيفة ولا تقوم بها حجة، وهذه مسألة غيبية مهمة، لا يمكن أن تترك أو لا يأتي بيانها إلا في أحاديث ضعيفة أو تبلغ درجة الحسن بتعدد طرقها، فلا عبرة بها.

ومنهم من قال: يجب أن نتبع الحق، فإذا جاءت السنة الكثيرة عن رسول الله على هذا الرجل، ومنها ما يبلغ درجة الصحة، فإن الواجب القول به، وأنه يخرج رجل في آخر الزمان عند فساد الأمة ليُخرج الناس من الظلمات إلى النور، والله على كل شيء قدير.

ولكن هذا المهدي ليس مهدي الرافضة الذي ينتظرونه، فإنهم ينتظرون مهديًا يخرج من سرداب سامراء، يدعون أنه اختفى عن الحروب والفتن التي حصلت في زمن علي بن أبي طالب رضي الله عنه وما بعدها، فاختفى في هذا السرداب، وأنه مادام مغلوبًا لا يستطيع أن ينفذ ما أراد فإنه مختف، ولهذا تجدهم في أدعيتهم يقولون: فرج الله كربته وأزال غربته، كربته: لأنه مكروب بهذا السرداب، غربته: لأنه غريب في هذا السرداب.

ويُقال: إنهم كلما طلعت الشمس أرسلوا فارسًا على فرس معه خبز وماء وعسل ولبن، يقف عند باب هذا السرداب يدعو مولاه المهدي لعله يخرج فيفطر على هذا الخبز والعسل والماء، فإذا أفطر فالفرس مهيأ معه السيف ومعه الرمح يعتم ويركب وتُفتح له الدنيا بابًا بابًا، حتى يملك مشارق الأرض ومغاربها.

هم ينتظرون ذلك، ولكن هذا ليس بصحيح، وكيف يمكن لشخص أن يبقئ في هذا السرداب لا يُعلم عنه؟! لا يأتيه أكل ولا شرب ولا شيء! كيف يبقئ هذه المدة؟! ويعللون لذلك بقولهم: إن الله على كل شيء قدير، وهذا الرجل ولي مجاب الدعوة، ما في الكون حبة ولا ذرة تتحرك أو تسكن إلا بعد علمه، وهو يعلم ما كان وما يكون وما سيكون لو كان كيف يكون، يعلم كل شيء وتُعرض عليه جميع المقدّرات اليومية.

وإن المتأمل في ذلك يجد أن هذه العقول عقول لا قيمة لها، وهذا داخل في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نُنبِّئكُم بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴿ آلَ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ آلَ أُوْلَئِكُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُومَ الْقيَامَة وَزْنًا ﴾ [الكهف: ١٠٣\_٥].

أما المهدي الذي يتكلم عليه أهل السنة، فليس هو مهدي الرافضة الذي ينتظرونه، بل هذا المهدي خليفة يبعثه الله عز وجل في آخر الزمان، وهو ليس مختفيًا بل يخلق في وقته، فيخرج ويملأ الأرض عدلاً بعد أن كانت ملئت ظلمًا وجوراً.

قال رحمه الله: (محمد) يعني أن اسمه محمد، (المهدي) لقبه، فله اسم ولقب، الاسم محمد واللقب مهدي، وأصل مهدي في التصريف مهدوي على وزن مفعول، ولكن حدث فيها إعلال فصارت مهدي.

وقوله رحمه الله: (والمسيح) يعني: ومن أشراط الساعة الكبرى المسيح عيسى بن مريم، فهو من آيات الله عز وجل.

والمسيح عيسى بن مريم من آيات الله عز وجل ابتداءً وانتهاءً، أما ابتداءً فلأن الله خلقه من أم بلا أب، وأما انتهاءً فلأنه الآن في السماء حي، حيث رفعه الله إليه، وينزل من السماء في آخر الزمان عند قيام الساعة؛ فيقتل المسيح الدجال عند باب اللد، واللد: قرية من قرئ فلسطين، لذلك قال رحمه الله:

وأنه يقتل الدجسال بساب لدخل عن جدال إذاً المسيح يقتل مسيحاً ؛ مسيح الهدئ يقتل مسيح الضلالة.

فإذا قال قائل: كيف نجمع بين القول بأن عيسى ابن مريم حي، وبين قول الله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافَعُكَ إِلَيَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥] .

فالجواب على ذلك في قول الله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتُوفًّا كُم بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِاللَّهُ إِللَّهُ مَا جَرَحْتُم بِاللَّهُ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَتُوفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمُ تُمُتُ فِي مَنَامِهَا ﴾ [الزمر: ٢٢]، وغلى هذا فيكون عيسى بن مريم توفاه الله، يعني قبضه وهو حي، كما صعد بمحمد إلى السماء وهو حي.

والدجال مشتق من الدجل، وهو التكذيب والتمويه، والكلام على الدجال يشمل المباحث الآتية:

المبحث الأول: الدجال بشر من بني آدم، ليس من الشياطين ولا من مواد

أخرى وهو كله عيب، حتى إنه أعور العين التي يُبصر بها، فهو أعور العين، كما بين ذلك النبي ﷺ، إذاً فهو بشر سيئ أعور العين قبيح المنظر.

المبحث الثاني: ذكر من فتنته أنه يدعي أول ما يظهر أنه نبي، فإذا تابعه الناس على ما معه من التمويه ادعى أنه رب، ويؤيّد على ذلك بما آتاه الله من الفتنة؛ حيث يأمر السماء فتمطر والأرض فتنبت، فيأتي إلى القوم يدعوهم إلى أنه الرب، فإذا أجابوه قال للسماء: أمطري، فتمطر السماء، وقال للأرض: أنبتي، فتنبت الأرض، وتهتز رابية، فترجع مواشيهم إليهم أسبغ ما تكون ضروعًا، فتمتلئ ضروعها لبنًا، وجلودها لحمًا وشحمًا، ويخصبون.

ويأتي إلى القوم يدعوهم فينكرونه ويكذبونه، فيأمر السماء فتقلع، والأرض فتجدب، فيصبحون مُمْحِلين ليس عندهم شيء من المراعي، وترجع إليهم مواشيهم كأهزل ما تكون، وهذه فتنة عظيمة، ولاسيما لأهل البادية.

فيبعث الله إليه شابًا فيواجهه، فيدعوه إلى ما يدعوه إليه من أنه الرب، فيقول له الشاب: كذبت، ولكنك الدجال الذي أخبرنا عنك رسول الله على فيضربه بالسيف فيقطعه جزلتين - أي قطعتين - ويشي بين القطعتين تحقيقًا للانفصال، ثم يأمره فيقول: قم، فتلتئم الجزلتان ويقوم سويًا، ولكنه يقول: أشهد أنك المسيح الدجال الذي أخبرنا عنك رسول الله على والله ما ازددت فيك إلا بصيرة، فيقتله ثانية ويمشي بين شقيه ثم يحييه، فإذا قال له: أنت المسيح الدجال، وأراد أن يقتله عجز عنه، فظهر بذلك عجزه أمام الناس (۱).

المبحث الشالث: يكث المسيح الدجال في الأرض أربعين يؤمًا، اليوم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدجال المدينة، رقم (١٨٨٢).

الأول كسنة، واليوم الثاني كشهر، واليوم الثالث كجمعة، واليوم الرابع كسائر الأيام.

ولما حدث النبي على أصحابه بذلك لم يؤولوا الحديث ويقولوا: إن اليوم الأول كسنة لشدته على الناس، والشدة تكون أيامها طويلة، هذا هو معنى الحديث المعقول، وليس معنى الحديث أن الشمس تتريث وتبقى لا تغيب إلا بعد سنة. فلم يقولوا هكذا، ولو أن هذا كان عند المتأخرين لسُهل عليهم أن يقولوا بذلك، ولقالوا: هذا كناية عن شدة اليوم الأول، وأنه لشدته كأنه سنة، لكن الذين عندهم صفاء القلوب وقبول ما جاءت به الشريعة قالوا: يا رسول الله، كيف نصنع بصلاتنا في ذلك اليوم؟ قال: «اقدروا له قدره»(۱)، فأخذوا الأمر مسلمًا به بدون تأويل، وإن هذا التسليم التام للنص ليدعونا إلى التأمل والاعتبار.

وقد استفدنا نحن من سؤال الصحابة رضي الله عنهم وجزاهم الله عنا خيرًا حلاً لمشكلة جدَّت الآن، وهي خاصة بأصحاب الدوائر القطبية، الذين يبقى اليوم عندهم أسبوعًا أو شهراً أو ستة أشهر، فعلى هؤلاء أن يقدروا له قدره، فحيث لا يوجد عندهم ليل ولا نهار، فيظلوا ستة أشهر في ليل، وستة أشهر في نهار، كان عليهم أن يقدروا لستة أشهر الليل صلاة ستة أشهر، وستة أشهر النهار صلاة ستة أشهر.

وقال بعض العلماء: عليهم أن يقدروا الصلاة باعتبار توقيت مكة؛ لأنها أم القرئ، ومركز الأرض كما ثبت ذلك جيولوجيًا.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۳۱.

وقال آخرون: بل يقدرون ويعتدون بالزمن المعتدل في المنطقة الواقعة على خط الاستواء، الذي فيه النهار اثنا عشر ساعة والليل اثنا عشر ساعة.

وقال آخرون: عليهم أن يقتدوا بأقرب البلاد إليهم مما فيه ليل ونهار معتاد.

هذه أقوال ثلاثة وبكل منها قال بعض العلماء.

وأقرب ما يكون عندي إلى الصواب هو القول الأخير، وهو أن يعتبروا بأقرب البلاد إليهم؛ لأن الأعراض الأفقية عندهم أقرب إليهم من المكان البعيد عنهم.

والخلاصة أن الدجال يحكث في الأرض أربعين يومًا، يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كأسبوع، وسائر أيامه كأيامنا، فتكون أيامه باعتبار أيامنا سنة وشهرين وأسبوعين.



# رَفْعُ حبں (الرَّحِمْ) (الفِجْسَّيُّ (سِّكِتَهُمُ (الفِرْدُ (الفِرْدُوکِسِيِّ ٤٥٧)

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

فإنه حق كهدم الكعبة وأنه يذهب بالقرآن كذات أجياد على المشهور كما أتى في محكم الأخبار وسطرت آثارها الأخيار

• ١١- وأمر يأجوج ومأجوج أثبت الدخان المنها آية الدخان المنها المنها المنها المنها المنها المنها المنها الأخبار الآيات حشر النار المناد عكلها صحت بها الأخبار

### الشرح

قال رحمه الله: (وأمر يأجوج ومأجوج أثبت) وهذا هو الشرط الرابع، فالأول: المهدي، والثاني: المسيح عسيى بن مريم، والثالث: الدجال، والرابع: يأجوج ومأجوج، لكن نزول عيسى بعد الدجال، فكان عليه أن يقدم الدجال أولاً ثم عيسى بن مريم؛ لأن عيسى بن مريم يقتل الدجال، وقد صح بذلك الحديث (۱).

أما أمر يأجوج ومأجوج فيقول: (أثبت وأنه حق) ونحن نثبته لأنه حق جاء في القرآن، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَب يَنسِلُونَ ( ٩٦ وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقِّ ﴾ [الانبياء: ٩٦، ٩٦].

ويأجوج ومأجوج بشر من بني آدم، لا يخرجون عن صفاتهم، ودليل ذلك أنه ثبت عن النبي ريح أنه قال: «يقول الله تعالى يوم القيامة: يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك، فيقول: «أخرج من ذريتك بعثًا إلى النار. قال: ربي، وما بعث النار؟

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب عيسيٰ بن مريم، رقم (٣٤٤٨).

قال: من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعون في النار وواحد في الجنة، فلما عظم ذلك على الصحابة وشق عليهم قالوا: يا رسول الله، أينا ذلك الواحد؟ فقال: أبشروا فإنكم في أمتين ما كانتا في شيء إلا كثرتاه يأجوج ومأجوج»(١). وهذا يدل على أنهم بشر من بني آدم؛ فلهم ما لبني آدم وعليهم ما عليهم.

فهم بشر يأكلون، ويشربون، ويرتدون، ويئتزرون.

وعلى ذلك فنحن لا نصدق ما اشتهر في بعض الإسرائيليات وعند العامة، وبعض كتب الوعظ من أنهم مختلفون في الخلقة، فبعضهم طويل جدًا جدًا يأخذ السمكة من قاع البحر ويشويها في قرص الشمس، ويقولون: إن بعضهم يفترش إحدى أذنيه ويلتحف بالأخرى، أي أن آذانهم كبيرة طويلة، وبعضهم قصير جدًا يترادفون على ربع الصاع وهو اللد فيظنونه بئرًا، فيقول أعلاهم إذا نظر في هذا الله وليس فيه ماء: إن بئركم لا ماء فيه، وذلك لأنهم قصار. وكل هذا لا أصل له.

وسموا يأجوج ومأجوج من الأجيج، أي أجيج النار، والنار إذا اضطرمت اضطربت وصار لهبها يتداخل بعضه في بعض، وهم لكثرتهم هكذا، ولهذا يقول الله عز وجل لعيسى بن مريم: "إني قد أخرجت عبادًا لا يدان لأحد بقتالهم"(٢)، فهم كثيرون جدًا، وإذا نظرت إليهم وجدتهم وكأنهم قرية غل أو ذر، هذا يجيء وهذا يروح، متداخلون مثل لهب النار يتداخل بعضه مع بعض.

وعندهم طيش وعجلة وعدوان على الخلق، بل وعلى الخالق؛ فهم

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الحج، رقم (٣١٦٩).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٢٦٤.

يجتمعون في قاعة كبيرة، ويأخذون بنُشَّابهم التي يرمون بها فيصوبونها نحو السماء، ثم يطلقون السهام فترجع السهام مخضبة بدماء. امتحانًا من الله، فيقول بعضهم لبعض: غلبنا أهل السماء، فهلم لنغلب أهل الأرض، فيغزون الناس، ويحصل فيهم فتنة عظيمة.

وجاء في حديث النواس بن سمعان الطويل، قال: يقول الله تعالى لعيسى بن مريم: إني قد بعثت عبادًا لا يدان لأحد بقتالهم، فحرز عبادي إلى الطور فيحرزهم إلى الطور، ويبقون في الجبل حتى يلحقهم من المشقة ما شاء الله، ثم يرغب عيسى عليه الصلاة والسلام ومن معه إلى الله عز وجل في أن يهلك هؤلاء القوم، فيرسل الله عليهم النغف في أعناقهم أو في رقابهم، والنغف دودة كبيرة تقضي على المخ والنخاع الشوكي والشرايين العصبية، فيصبحون موتى ميتة رجل واحد، فيملؤون الأرض نتنًا وزهمًا ورائحة كريهة، فيرغب عيسى بن مريم إلى الله عز وجل أن يخلصهم من شر هذه الأجساد المنتنة، فيبعث الله تعالى طيورًا كأعناق الإبل تأخذ الواحد منهم فترميه في البحر(1).

فهؤلاء هم يأجوج ومأجوج، وهم من أشراط الساعة الكبيرة القريبة من قيامها.

فإن قال قائل: جاء في قصة ذي القرنين كما قال الله تعالى في سورة الكهف: ﴿ ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَا (٢٠) حَتَّىٰ إِذَا بَلْغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَرْمًا لأَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً ﴾ [الكهف: ٩٢، ٩٣]، وذلك لأن لغتهم كانت غريبة، ﴿ قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص ۲٦٤.

عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴾ [الكهف: ٩٤]، وهذا يدل على أنهم كانوا موجودين. فكيف يكونون موجودين من عهد ذي القرنين، ويكون خروجهم من أشراط الساعة؟!

فالجواب أن نقول: إن الذي من أشراط الساعة ليس إيجادهم بل انبعاثهم وخروجهم على الناس، وعبثهم في الأرض وفسادهم فيها، أما وجودهم فهم موجودون من زمن ذي القرنين إلى الآن، لكنهم منفردون في محل؛ فإذا أراد الله خروجهم سلطهم وجعل لهم قدرة وقوة فينفذون من وراء هذه السدود.

وقوله رحمه الله: (فإنه حق) يعني ثابت عن النبي على وهذا من أمور الغيب التي لا مجال للعقل فيها، ولهذا يجب علينا أن نسلم بها تسليمًا كاملاً، ونحن في الأمور الغيبية ظاهرية؛ نأخذ بظاهر النص، ولا نتعرض لشيء، ولا نسأل عن شيء، بل نقول: سمعنا وآمنا وصدقنا، ونعرض عن كل شيء من شأنه رد مثل هذه النصوص.

قال رحمه الله: (كهدم الكعبة) يعني كما أن هدم الكعبة حق ومن أشراط الساعة. فهذه الكعبة التي هي بيت الله، والتي بناها إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وحماها الله عز وجل من الأعداء حتى من أصحاب الفيل، الذين جاؤوا بفيلهم وجنودهم من أجل هدم الكعبة، قال تعالى: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً وَالْبِيلُ ٣ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةً مِن سِجِيلٍ ۞ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفُ مِأْكُولٍ ﴾ [الفيل: ٣-٥].

لكن في آخر الزمان يسلط الله على هذه الكعبة رجلاً من الحبشة قصير أفحج - يعني الرجلين - فينتقضها حجراً حجراً، ومعه جنود يتناولون هذه الأحجار من رجل لآخر إلى البحر، أي أنهم من مكة إلى جدّة، وهم صف

يتناولون أحجارها ويلقونها في البحر، ولا يُسلَّط عليه أحد (١)؛ لأن الله عز وجل قد قضي بنهاية هذه الكعبة.

أما أصحاب الفيل فحماها الله منهم؛ لأنه لم يقض أجلها بعد، ولأن هناك رسولاً يبعث من أم القرئ يدعو الناس إلى حج هذا البيت، فكان من حكمة الله عز وجل أن دافع الله عنه حتى بقي ولله الحمد.

ولاشك أن الله تعالى يسلط هذا الرجل الحبشي على بيت الله فينتقضه حجراً حجراً، وإنما يكون ذلك والله أعلم وإذا عتى أهل مكة فيها، وأهانوا حرمة البيت، وذلك بالمعاصي؛ من شرك وزنى ولواط وشرب خمر وغير ذلك، فحينتذ لا يبقى مكان لهذا البيت المعظم بين هؤلاء الذين أهانوه، أما مادام معظماً فإن الله سيحميه، لكن إذا أسْقِطَت حرمته من أهل مكة ؛ حينتذ لا يبقى له مكان بين هؤلاء القوم.

ونظيره ما ذكره المؤلف رحمه الله: (وأنه يذهب بالقرآن) وهذا أيضًا من أشراط الساعة، أنه يذهب بالقرآن؛ فينزع من صدور الرجال ويحى من المصاحف، في ليلة واحدة يقوم الناس والحفاظ قد نسوا، والمصاحف بيضاء ليس فيها كتابة. وهذا هو أحد المعنيين في قول السلف: منه بدأ وإليه يعود، أي يرجع في آخر الزمان، فلا يبقى مصاحف، ولا قرآن في الصدور.

فإذا قال قائل: كيف يكون ذلك وما هي الحكمة من ذلك؟

فالجواب عن هذا ما ذكرناه في الكعبة؛ حين يعرض الناس عن كتاب الله فلا يتلونه حق تلاوته، ولا يصدقون أخباره، ولا يعملون بأحكامه، فيبقى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الحج، باب هدم الكعبة، رقم (١٥٩٥).

هذا القرآن الكريم في قوم قد جفوه تمامًا، فلا يليق أن يبقى بينهم.

وعلى هذا يُحمل حديث حذيفة في قوم لا يعرفون من الإسلام إلا لا إله إلا الله، وقد اندرس الإسلام (١)، وهذا يكون بعد نزع القرآن من الصدور والمصاحف ولا يبقى شيء يُعلم ـ نسأل الله العافية ـ ، وهو من أشراط الساعة ؛ لأن نزعه من الأمة دليل على قرب انتهائها .

ثم قال رحمه الله: (طلوع شمس الأفق) و(شمس الأفق): أي الشمس، (من دُبور) بفتح الدال: أي من المغرب، والدبور هو المغرب، والقبول والصبا هي المشرق، كما جاء في الحديث: «نُصِرت بالصبا وأهلكت عاد بالدبور» (٢)، يعني الريح الغربية.

فالشمس الآن تشاهدها تطلع من المشرق، وتغرب في المغرب، منذ خلقها الله إلى اليوم، لكن في آخر الزمان تسجد تحت عرش الله عز وجل وتستأذن أن تخرج فلا يؤذن لها، فترجع من حيث جاءت، وكيف التصور لو أصبحنا والشمس قد خرجت من المغرب لحصل انزعاج الناس، ولعلموا أن هذا هو الحق المبين، فيتوبوا إلى الله، فيتوب العصاة ويؤمن الكفار، ولكن الله قيال: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتُ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا ﴾ [الانعام: ١٥٨]، وقال النبي ﷺ: «لا تنقطع الهجرة حتى تخرج الشمس من مغربها» (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه، كتاب الفتن، باب ذهاب القرآن والعلم، رقم (٤٠٤٩). والحاكم في المستدرك (٤/٠٢) وقال: حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب قول النبي ﷺ نصرت، رقم (١٠٣٥)، ومسلم، كتاب صلاة الاستسقاء، باب في ريح الصبا والدبور، رقم (٩٠٠).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، كتاب الجهاد، باب في الهجرة هل انقطعت، رقم (٢٤٧٩).

إذاً خروجها من مغربها يعني نهاية الدنيا. فيختل سيرها وتخرب الأفلاك بإذن الله عز وجل؛ لأن اتجاه الأفلاك كله للغرب، فإذا انعكست القضية فمعنى ذلك أن نظام الكون قد تغير، وآن انقضاؤه.

فيكون طلوع الشمس من المغرب من أشراط الساعة الكبار .

وفي هذا الحديث دليل على أن الشمس هي التي تدور على الأرض، وأن بدورانها على الأرض يحصل اختلاف الليل والنهار، لقول الله تعالى: ﴿ وَتَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَزَاوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشّمس. الأول: طلعت، الشّيمالِ ﴾ [الكهف: ١٧]، أربعة أفعال كلها مسندة للشمس. الأول: طلعت، الثاني: تزاور، الثالث: غربت، الرابع: تقرضهم، وإذا أضيف الفعل إلى فاعله فالأصل أنه واقع منه حقيقة، ولهذا نقول: إنه يجب علينا أن نعتقد بأن الشمس هي التي تدور على الأرض؛ لأن هذا هو ظاهر القرآن وليس لنا إلا الظاهر.

نعم لو ثبت بطريق علمي لا إشكال فيه أن اختلاف الليل والنهار بدوران الأرض، فحيئذ نقول به، ونقول: إنه لا يعارض ظاهر القرآن لما سبق من أنه لا تعارض بين قطعيين، ولا بين قطعي وظني، وهو لا يعارض ظاهر القرآن لاحتمال أن يكون المراد بقوله: طلعت، في رؤية العين لا في حقيقة الواقع، ففي رؤية العين فهي التي تطلع، وهذا إذا ثبت قطعًا ثبوتًا يقينيًا بأن الشمس لا تدور على الأرض، وأن اختلاف الليل والنهار إنما هو بدوران الأرض فقط.

لكنه عندي ـ وأنا قاصر العلم في مسألة الفلك ـ أنه لم يثبت بعد .

والذين قالوا بذلك عللوا قولهم بأن الأرض جرم صغير، والكبير لا يدور

على الصغير؛ لأن الصغير يكون تابعًا لا متبوعًا. لكن هذا يُرد بأنها ليست تابعة للأرض، بل تدور من أفق بعيد جدًا حول الأرض، والله سبحانه وتعالى سخرها لأجل مصلحة العباد، والمسألة ليست مسألة كبير وصغير حتى نقول لا سلطان للأرض على الشمس، أبدًا، بل الكل مسخر بأمر الله، فسخر الله هذه الشمس العظيمة أن تدور على الأرض من أجل مصلحة الخلق.

فإذا قال قائل: فما تفسير اختلاف الفصول من برد إلى حر إلى وسط؟

فالجواب: أن تفسير ذلك سهل، فإن نفس الشمس لها حركة تقرب من الشمال وتقرب من الجنوب، فإذا قربت من الشمال توسطت على الرؤوس، فاشتدت حرارتها؛ لأن الحرارة إذا كانت عمودية تكون أشد مما إذا كانت جانبية، والمسألة واضحة ولله الحمد.

لكن لو قال لنا علماء الفلك: إننا متيقنون من هذا، فإننا نقول: إن تيقنكم لكم، ولا نقول إنكم كفرتم بذلك؛ لأن المسألة مجرد ظاهر القرآن، فإذا كنتم متيقنين لهذا، فأنتم على يقينكم، ولا نقول: أزيلوا ذلك اليقين، فإن الإمام إذا كان في الصلاة وتيقن، وسبح به كل الذين وراءه، فلا يجوز أن يرجع إلى قولهم وهو يتيقن خلافه، فهؤلاء العلماء كذلك.

قوله: (كذات أجياد على المشهور) وهذه هي العلامة التاسعة من علامات الساعة، وإن شئت فقل: الشرط التاسع من أشراط الساعة، وأجياد مكان معروف في مكة بهذا الاسم إلى اليوم، وهي الدابة التي تخرج من ذاك المحل على المشهور؛ تخرج على الناس ويكون لها رعب شديد، وتلاحق الناس فمن كان كافرًا وسمته بسمات الكفر، ومن كان مؤمنًا وسمته بسمات الإيمان، وهذه هي الدابة المذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أُخْرَجْنَا لَهُمْ

دَابَّةً مِنَ الأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لا يُوقِنُونَ ﴾ [النمل: ٨٠-٨٦]، هذا ما ذهب إليه كثير من أهل العلم، وهو المشهور كما قال المؤلف.

وقال بعض العلماء: إن الدابة أمر مبهم صحت بها الأحاديث عن النبي وقال بعض العلماء: إن الدابة أمر مبهم صحت بها الأحاديث ومن الصفا أو من غيرهما أحاديث ضعيفة وليست بالأحاديث التي تبنى عليها العقيدة، وحسبنا أن نؤمن بما قال الرسول عليها : الدابة فقط، وأما الصفات الواردة فيها وليست بصحيحة عن النبي عليه فإنه لا يلزمنا اعتقادها؛ لأن الله لا يكلف نفساً إلا وسعها.

أما آخر شيء من هذه الأشراط فيقول رحمه الله: (آخر الآيات حشر النار) حشر مضاف والنار مضاف إليه، من باب إضافة المصدر إلى فاعله، يعني: حشر النار الناس، وهذه نار تخرج من عدن تسوق الناس إلى الشام أي إلى المحشر، وقد ورد أنها تمشي مع الناس تسير بسيرهم، وتقيل بمقيلهم، وتبيت بمبيتهم حتى ينجفل الناس كلهم إلى المحشر(٢)، وحينئذ ينفخ في الصور فيصعق من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله، ثم ينفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون، فهذه آخر الآيات كما قال المؤلف رحمه الله تعالى.

أما آية الدخان فقد اختلف العلماء فيها: هل هي آية مضت أو هي آية مقبلة؟ فمنهم من قال: إنها آية مضت، وهي المشار إليها في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في خروج الدجال ومكثه في الأرض ونزول عيسيى، رقم (٢٩٤١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب كيف الحشر، رقم (٦٥٢٢)، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها. . . ، باب فناء الدنيا وبيان الحشر . . . ، رقم (٢٨٦١).

﴿ فَارْتَقِبْ يُوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ ﴾ [الدخان: ١٠]، وأن المراد بذلك ما أصاب قريشًا من الجدب والقحط حتى أصيبوا بالجهد العظيم، وكان الإنسان منهم ينظر إلى السماء فيظن أنها دخان من شدة تأثير الجوع عليه.

ومنهم من قال: بل هو أمرٌ مستقبل، وهو أن الله سبحانه وتعالى يبعث عند قيام الساعة دخانًا عظيمًا يملأ الأجواء ويغشى الناس كلهم.

والأقرب للصواب أنه دخان يرسله الله عز وجل عند قيام الساعة فيغشى الناس كلهم، والله أعلم بكيفية هذا الدخان، فنحن إنما نعرف أنه دخان، لكن لا نعرف كيف يأتي الناس ولا من أين يأتي، فهذا أمره إلى الله عز وجل.

والمقصود من هذه الأشراط هو إنذار الناس بقرب قيام الساعة ، حتى يستعدوا لها ويعملوا لها.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (فكلها صحت بها الأخبار) كلها: يعني كل هذه الأشراط العشرة صحت بها الأخبار عن النبي على الأشراط العشرة صحت بها الأخبار عن النبي على المنابة تسطيراً لأنها تكتب بأسطر، سطرت: يعني كتبت، وسميت الكتابة تسطيراً لأنها تكتب بأسطر، والأخيار: جمع خير، فظاهر كلام المؤلف أنه حتى الدابة التي تخرج من أجياد قد صحت بها الأخبار، ولكن الأمر خلاف ذلك، اللهم إلا أن تكون صحت عنده، فإنه قد يصح الحديث عند شخص ولا يصح عند آخرين.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

والحشر جزمًا بعد نفخ الصور والصحف والميزان للشواب

١٠- واجزم بأمر البعث والنشور
 ١٠- كذا وقوف الخلق للحساب

#### الشرح

قال رحمه الله: (واجزم بأمر البعث والنشور) وهذا يوم القيامة، والبعث: أي الإخراج، والنشور: أي النشر والتفريق والتوزيع، ثم قال: (والحشر جزمًا بعد نفخ الصور)، وذلك أن الله سبحانه وتعالى يأمر إسرافيل وهو أحد الملائكة الموكلين بحمل العرش أن ينفخ في الصور، والصور وصف بأنه قرن عظيم واسع؛ سعته كسعة السماء والأرض، تودع فيه الأرواح عند نفخه، فإذا نفخ فيه أولاً فزع الناس، ثم صعقوا وهلكوا كلهم، قال الله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَواتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاءَ اللَّه وَكُلِّ أَتُوهُ دَاخِرِينَ ﴾ [النمل: ١٨]، وقال تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَواتِ وَمَن فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَواتِ وَمَن فِي السَّمَواتِ وَمَن فِي السَّمَواتِ وَمَن فِي السَّمَواتِ وَمَن فِي اللهُ ثُمَّ نُفِحَ فِيه أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزم: ١٨].

وقد اختلف العلماء رحمهم الله هل النفخ يكون ثلاث مرات؛ نفخ الفزع، ونفخ الصعق، ونفخ البعث، أو هو مرتان فقط، وأن نفخ الفزع والصعق واحد؛ ينفخ أو لا فيفزع الناس ثم يصعقون، وينفخ ثانيًا فيقومون من قبورهم لرب العالمين؟ وهذا الأخير هو الأقرب للصواب، والأمر في هذا قريب.

حتى لو قال قائل بأنه ينفخ أو لا فيفزع الناس، ثم ينفخ فيموتون، لم يكن ذلك متناقضًا، لكن الأقرب أنهما نفختان فقط.

وقوله (كذا وقوف الخلق للحساب) كذا وقوف الخلق: يعني المخلوقين، فالخلق مصدر أريد به اسم المفعول، وقوفهم للحساب: أي ليحاسبهم الله عز وجل.

والكلام في الحساب في أمور، منها:

أولاً: أن الحساب يتنوع: فالحساب ينقسم إلى حساب للمؤمن، وحساب للكافر:

أما حساب المؤمن: فإن الله تعالى يخلو به وحده، ويقرره بذنوبه حتى يقر ويعترف بها، ثم يقول الله له: قد سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم، فينجو.

وأما حساب الكافر: فليست كيفيته كحساب المؤمن، فإنه تحصى أعماله وتبين، ثم يخزى بها والعياذ بالله، ويقال: ﴿ هَؤُلاءِ اللَّهِ عَلَىٰ كَذَبُوا عَلَىٰ رَبِّهِمْ أَلا لَعْنَةُ اللَّه عَلَى الظَّالمينَ ﴾ [هود: ١٨].

فالمؤمن حسابه ستر، وبينه وبين ربه، أما الكافر فحسابه كشف يفضح به بين الناس. نسأل الله أن يستر علينا.

ثانيًا: أن الحساب ليس عامًا: بل إن من الناس من ينجو من الحساب فلا يحاسب، بل ويدخل الجنة بلا حساب ولا عذاب، ومنهم سبعون ألفًا كما هو ثابت في الصحيحين (١) عن النبي عليه ، وقد روى الإمام أحمد في مسنده

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الطب، باب من اكتوى أو كوى غيره...، رقم (٥٧٠٥)، ومسلم في الإيمان، باب ذكر الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة، رقم (٢١٦).

بإسناد جيد أن مع كل واحد منهم سبعين ألفًا؛ فعددهم حاصل ضرب السبعين ألفًا في سبعين ألفًا ، وهم الذين لا يسترقون ، ولا يكتوون ، ولا يتطيرون ، وعلى ربهم يتوكلون .

فالحساب إذاً يتنوع، وهو ليس عامًا لكل أحد.

قوله: (والصحف) يعني الصحف التي كتبت فيها أعمال العبد، وهي التي كتبتها الملائكة في الدنيا، قال الله تعالى: ﴿ كَلاَّ بَلْ تُكَدِّبُونَ بِالدِّينِ ۞ وَكُلَّ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ۞ كِرَامًا كَاتِينَ ﴾ [الإنفطار: ٥ ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ في عُنُقه وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقيَامَة كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا ﴿ آ الْوَرَا كَتَابَكَ كَفَيْ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء: ١٣، ١٤].

فهذه الصحف قد كتبت من قبل وسجلت، فتنشر يوم القيامة، ويقال للرجل: اقرأ كتابك كفئ بنفسك اليوم عليك حسيبًا، وقدقال بعض السلف: والله لقد أنصفك من جعلك حسيبًا على نفسك.

وهذه الصحف تنشر وتتطاير، فينقسم الناس فيها إلى قسمين: قسم يأخذها باليمين؛ وقسم يأخذها بالشمال، وفي آية ثالثة من وراء الظهر، ويحتمل أن تكون صفة في صفة الشمال، وهو الصنف الثاني، وهذا هو الأقرب، والأول محتمل.

ثم إن الآخذ لكتابه بيمينه يفتخر ويقول للناس كما قال تعالى: ﴿ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كَتَابِيهُ ﴿ الْحَافَةَ: ١٩، ٢٠]. ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ (١٠) فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا ﴾ [الانشقاق: ١١، ١٠]، ويقول كما قال تعالى: ﴿ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيهُ (٢٠) وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيهُ (٢٠) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيةَ

(٢٧) مَا أَغْنَىٰ عَنِّي مَالِيَهُ (٢٨) هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيهُ ﴾ [الحاقة: ٢٥ ـ ٣٠].

وهذا كما نشاهده في الدنيا حين يعطى إنسان نتيجة الاختبار، فإن كان ناجحًا فإنه يرفعها ويقول: انظروا. انظروا. وإن كان راسبًا خرج منسلاً.

فالإنسان المؤمن يفرح ويقول للناس: هاؤم اقرؤوا كتابي، ويبين السبب؛ إني ظننت أني ملاقٍ حسابي، يعني أيقنت ذلك.

والصحف هي الكتب التي كتبت فيها أعمال العباد، بحيث يأخذها الناس باليمين وبالشمال أو من وراء الظهر، والذي من وراء الظهر هو الشمال، لكنه والعياذ بالله تخلع يده إلى الخلف كما جعل كتاب الله وراء ظهره.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (والصحف والميزان للثواب) فنحن نؤمن أيضًا بالميزان للثواب، والميزان ما يعرف به وزن الشيء، وقد اختلفت الأمة هل هذا الميزان حسي معنوي؟ فنه بت المعتزلة إلى أنه معنوي، وأن الميزان المذكور في القرآن معناه إقامة العدل، وليس ثمة شيء محسوس يوزن به، وعللوا ذلك بأن الأعمال أوصاف ومعان، والأوصاف والمعاني لا توزن، وإنما الوزن يكون للأجسام، أما الأوصاف والمعاني فلا يمكن أن توزن.

فحكموا العقل، وقدموه على النقل وعلى الشرع، والنصوص تدل على أن هذا الميزان ميزان حسي، وحديث صاحب البطاقة (١) واضحٌ فيه، وكذلك

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب ما جاء فيمن يموت وهو يشهد أن لا إله إلا الله . . . ، رقم (٢٦٣٩)، وابن ماجه، كتاب الزهد، باب ما يوجب من رحمة الله يوم القيامة، رقم (٤٣٠٠).

حديث ابن مسعود رضي الله عنه لما خرج ذات يوم في ريح شديدة ، وكان دقيق الساقين ، فجعلت الريح تكفئه ويميل منها ؛ لأنه نحيف ليس كبير الجسم ، فضحك منه بعض الصحابة ، فقال على المنازان أثقل من أحد» (1) ، وهذا يدل على أن الوزن وزن حسي حقيقي .

وأما قولهم: إن الأعمال أوصاف ومعان فلا توزن، فنقول ردًا على ذلك: إن الله على كل شيء قدير، قد يجعل الله المعاني أجسامًا، فها هو الموت معنى من المعاني ويؤتئ به يوم القيامة على صورة كبش، ويوقف بين الجنة والنار ويقال لأهل النار وأهل الجنة: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت، فيذبح بين الجنة والنار، ويقال لأهل الجنة: خلود فلا موت، ولأهل النار: خلود فلا موت.

فالله عز وجل قادر على أن يجعل الأوصاف والمعاني أجسامًا، ولا يجوز أن نرد الأدلة بمجرد ما تتحير فيه العقول، بل إذا تحيرت العقول فاعلم أن النقول فوق العقول، ولا يمكن أن تأتي النصوص بما يحيله العقل أبدًا، إذاً فالصحيح أن الميزان حسى لا معنوي.

واختلف العلماء في الذي يوزن هل هو العمل أو صاحب العمل أو كتاب العمل؟ وفي هذا للعلماء ثلاثة أقوال:

قال بعض العلماء: إن الذي يوزن هو العمل، واستدل هؤلاء بقوله

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في مسنده (١/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: وأنذرهم يوم الأزفة. . . ، ، رقم (٢٧٤)، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها . . . ، رقم (٢٨٤٩).

تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة خَيْراً يَرهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة شَراً يَرهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨]، وبقوله تعالى: ﴿ وَنَضعُ الْمَوَازِينَ الْقَسْطَ لِيَوْمِ الْقيامَة فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّة مِنْ خَرْدَل أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الإنبياء: ٤٧]، وبقول النبي ﷺ: «كلمتان حبيبتان إلى الرحمن ثقيلتان في الميزان خفيفتان على اللسان: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم» (١). فقال: «ثقيلتان في الميزان».

وهذه النصوص واضحة في أن الذي يوزن العمل، ويبقى رد الإشكال الذي أورده المعتزلة وردوا به النصوص؛ وهو أن الأعمال أوصاف ومعان . فكيف توزن؟ ونقول: إن الله قادر على أن يجعلها أجسامًا فتوزن.

القول الثاني: أن الذي يوزن صحائف العمل، وأن هذه الصحائف تثقل وتخف بحسب ما فيها من الأعمال، واستدلوا لهذا بحديث صاحب البطاقة الذي يمدله سجل من المعاصي، ثم يؤتئ ببطاقة صغيرة فيها كلمة الإخلاص، فيقول هذا الرجل: وما تصنع هذه البطاقة في هذه السجلات؟ فيقال: إنك لا تُظلم، ثم توضع البطاقة في كفة، والسجلات في كفة، فترجح بهن البطاقة (٢)، وهذا يدل على أن الذي يوزن صحائف العمل.

القول الثالث: أن الذي يوزن هو صاحب العمل، واستدل القائلون بذلك بقوله تعالى: ﴿ أُولْئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلا نُقِيمُ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الإيمان والنذور، باب إذا قال والله لا أتكلم اليروم فصلى . . . ، رقم (٦٦٨٢)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء . . . ، باب فصل التهليل والتسبيح . . . ، رقم (٢٦٩٤).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند (٢/ ٢١٣)، والترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء فيمن يموت وهو يشهد أن لا إله إلا الله حديث رقم (٢٦٣٩) وقال: حديث حسن غريب، وابن ماجه، كتاب الزهد، باب ما يُرجئ من رحمة الله يوم القيامة، حديث رقم (٤٣٠٠).

لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنًا ﴾ [الكهف: ١٠٥] قال: فلا نقيم لهم، ولم يقل لأعمالهم، ولا لصحائف أعمالهم، واستدلوا أيضًا بحديث ابن مسعود الذي ذكرناه أنفًا.

فإذا قال قائل: لاشك أن الاستدلال بحديث ابن مسعود وحديث صاحب البطاقة لا يقاوم الأدلة الدالة من القرآن والسنة على أن الذي يوزن هو العمل، ولهذا صرح شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية فقال: تنصب الموازين فتوزن بها أعمال العباد (۱)، وهذا هو الحق، لكن حديث البطاقة قد يقال: إن هذا خاص به وبأمثاله من أجل أن يتبين له فضل الله عز وجل عليه، وقد يقال: إنه لما وزنت الصحيفة وثقلت بحسب العمل، فإن الوزن حقيقة يكون للعمل.

وأما حديث ابن مسعود والآية فلا تدل على ذلك؛ لأن معنى لا نقيم لهم وزنًا يعني لا نقيم لهم عني لا نقيم لهم وزنًا يعني لا نقيم لهم قيمة، كما نقول: فلان ليس له عندي وزن؛ أي لا قيمة له ولا اعتبار، وأما حديث ابن مسعود رضي الله عنه فأراد النبي على أن يبين أن خفة الجسم لا تدل على قلة العمل، أو على خفته، وليس بذاك يالصريح. وعلى ذلك فالمعتمد أن الذي توزن هي الأعمال نفسها.

بقي البحث في: هل الميزان واحد توزن به الأعمال كلها، أو أن لكل أمة ميزانًا؟ حيث إن الأمم تتفاضل في الثواب، أو أن لكل شخص ميزانًا؟

في هذا أقوال للعلماء؛ فمنهم من قال: لكل شخص ميزان، ومنهم من قال: لكل أمة ميزان، ومنهم من قال: الميزان واحد.

ولنست عرض الآيات الدالة على الميزان وما تدل عليه، قال تعالى: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ [الاعراف: ٨]، وهذا

<sup>(</sup>١) انظر العقيدة الواسطية ص٩٣.

الدليل لا يدل على تعدد، ولا على إفراد، لأنه قال: الوزن.

ولكن هناك أدلة تذكر الميزان مثل قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ [الانبياء: ٤٧]، والموازين هنا جمع.

وفي حديث: «كلمتان حبيبتان إلى الرحمن، ثقيلتان في الميزان»، والميزان هنا مفرد، فمن قالوا بما يقتضيه الجمع قالوا بأن المراد بالميزان في قوله: «ثقيلتان في الميزان» الجنس، ومن قالوا بأن الميزان واحد، قالوا: إن الجمع في الآية باعتبار الموزون.

والذي يظهر لي والله أعلم أن الموازين متعددة بحسب الأم؛ لأن الأم تتفاضل في الأعمال لزم أن تكون موازين أعمالها مختلفة.

ولهذا كانت هذه الأمة ولله الحمد - توفي سبعين أمة ، وهي أكرمها عند الله عز وجل ، وهي أقلها زمنًا وأكثرها أجرًا ، فزمنها من العصر إلى الغروب ، ويعطون أجرهم مرتين . إذاً لا يمكن أن يكون ميزان هؤلاء كميزان الآخرين .

ثم إن رجحان الحسنات معناه أن تنزل الكفة ، لا أن ترتفع الكفة ، فهي لما تثقل تنزل، وفي حديث البطاقة طاشت السجلات أي ارتفعت ، وعلى هذا يكون الوزن من جهة نزول الكفة إذا ثقلت كالوزن في الدنيا .

وأما من قال: إن رجحان الحسنات يكون إذا ارتفعت، وأن هذا هو الثقل، فهذا غير صحيح، وهو خلاف المحسوس، نسأل الله أن يثقل موازيننا يوم القيامة.

## رَفْعُ معبى لا*رَّعِي* لاللَّجَنَّريَّ لأَسِكنَى لانَهِنُ لالِفِوْدوكيِّ بِي ٤٧٥

ثم قال الولف رحمه الله تعالى:

110-كذا الصراط ثم حوض المصطفى فيا هنا لمن به نال الشفا 110-عنه يذاد المفتري كما ورد ومن نحا سبل السلامة لم يرد 119- فكن مطيعًا واقف أهل الطاعة في الحوض والكوثر والشفاعة 110- فكن مطيعًا ثابتة للمصطفى كغيره من كل أرباب الوفا 170- من عالم كالرسل والأبرار سوى التي خصت بذي الأنوار

#### الشرح

قال المؤلف رحمه الله: (كذا الصراط) أي كذا أجزم بالصراط، والصراط في الأصل هو الطريق الواسع المستقيم، وسمي صراطًا لأن الناس يسلكونه بسرعة لكونه واسعًا ومستقيمًا، ومنه ما يسمئ عندنا الآن بالخط السريع بلانه واسع ومستقيم، قالوا: وأصل ذلك من قولهم زرط اللقمة إذا ابتلعها بسرعة، فلا يسمئ الطريق صراطًا إلا إذا كان واسعًا مستقيمًا ولهذا كان الصراط الذي يسأل المرء ربه هدايته مستقيمًا، ﴿ اهْدُنَا الصَرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ .

والصراط جسر يوضع على جهنم يصعد منه المؤمنون من أرض المحشر إلى الجنة، ولا يصعده إلا المؤمنون، أما الكفار فقد سيقوا إلى جهنم وألقوا فيها، لكن المؤمنون هم الذين يصعدون هذا الصراط.

واختلف العلماء في هذا الصراط: هل هو صراط واسع يسع أمًّا عظيمة أو هو صراط ضيق؟

وذلك على قولين: فمنهم من قال: إنه أدق من الشعر، وأحد من

السيف، وأحر من الجمر، فلما قيل: إن هذا لا يمكن العبور عليه، أجابوا بأن الأمور الآخرة لا تقاس بالأمور الدنيا، وأن الله على كل شيء قدير، وأن الله جعله بهذه الصفة لمشقة العبور منه كمشقة الصراط في الدنيا على النفوس، لأن الجنة حفت بالمكاره.

ومنهم من قال: بل إنه صراط واسع، فيه مزلة ومدحضة، وعليه الشوك كالسعدان، لكن لا يعلم عظمها إلا الله سبحانه وتعالى، وأيًا كان فهو مخيف غاية الخوف، ولهذا كان من دعاء الرسل وهم الرسل صلوات الله وسلامه عليهم ـ يومئذ «اللهم سلم»(۱)، كما صح ذلك عن النبي عليه .

ويعبر الناس الصراط على قدر أعمالهم في الدنيا، منهم من يعبر كلمح البصر، ومنهم من يعبر كالبرق، ومنهم من يعبر كالريح، ومنهم من يعبر كالخيل الجواد أو الجياد، ومنهم من يعبر كركاب الإبل، ومنهم من يشي، ومنهم من يزحف ومنهم من يكردس في النار، كلهم على حسب أعمالهم، فالمتقبل للدين في الدنيا المنشرح به صدراً المسابق إليه يكون عبوره على الصراط بسرعة، والمتباطئ في دينه يكون عبوره على الصراط ببطء، والمسرف على نفسه بفعل المعاصي ربما يلقى في جهنم يطهر بما يصيبه من العذاب ثم يخرج؛ إما بشفاعة وإما بانتهاء عقوبته؛ وإما بفضل الله عليه ورحمته.

وخلاصة ذلك أنه يجب علينا أن نؤمن بأنه يوضع على جهنم صراط، وهو صراط خطر مخيف يدعو الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أن يسلمهم الله تعالى منه، وأنه يمر الناس على هذا الصراط على قدر أعمالهم، وهذا المرور حسب تقبلهم لدين الله في الدنيا، وأن من الناس من يعبر الصراط

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٥٢ .

ومنهم من يكردس في النار ، ثم يخرجون منها إلى أن يصلوا إلى الجنة .

فإذا وصلوا إلى الجنة لم يجدوها مفتوحة الأبواب، على خلاف أهل النار، فإنهم إذا وصلوا إلى النار فتحت الأبواب ليسوءهم العذاب والعياذ بالله، أما الجنة فلا تكون مفتوحة الأبواب، وإنما يوقفون هناك على قنطرة، وهي الجسر الصغير فيقتص لبعضهم من بعض اقتصاصاً غير الاقتصاص الأول الذي في عرصات القيامة، فيقتص لبعضهم من بعض اقتصاصاً يزيل ما في صدورهم من الغل والحقد؛ لأن الاقتصاص الذي في عرصات القيامة اقتصاص تؤخذ فيه الحقوق، وربما يبقى في النفوس ما يبقى، لكن هذا الأخير اقتصاص للتطهير والتهذيب والتنقية، حتى يدخلوا الجنة وما في صدورهم من غل.

وبهذا نجمع بين النصوص الواردة بأن هناك اقتصاصين، الاقتصاص الأحير الأول في العرصات ويقصدمنه أخذ الحقوق، وهذا الاقتصاص الأخير والمقصود به التنقية والتطهير من الغل.

فإن قال قائل: أفلا يحصل ذلك بأخذ الحقوق؟ قلنا: لا، فلو أن رجلاً اعتدى عليك في الدنيا ثم أخذت حقك منه، فإنه قد يزول ما في قلبك عليه وقد لا يزول، فاحتمال أنه لا يزول وارد، لكن إذا هذبوا ونقوا بعد عبور الصراط دخلوا الجنة على أكمل حال، قال تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِ إِخْوانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾ [الحجر: ٤٧].

ثم قال: (ثم حوض المصطفى) يعني ثم نجزم بحوض المصطفى، والحوض مجتمع الماء، والمصطفى مأخوذ من الصفوة، وأصله المصتفى لكن قلبت التاء

طاء لعلة تصريفية، والمصطفى يراد به هنا محمد على وإن كان الرسل كلهم مصطفين ؛ لأنه قد اصطفاهم الله تعالى، كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ ﴾ [ص: ٤٧]، لكن المراد بالمصطفى هنا محمد على ونحن نؤمن بهذا الحوض على الوجوه التالية:

أولاً: نؤمن بوجود هذا الحوض، وأنه سيكون حوضًا للرسول على في عرصات القيامة يشرب الناس منه؛ لأن الناس في هذا المكان في غاية ما يكونون حاجة للماء، فيشربون منه.

ثانيًا: نؤمن بمادة هذا الحوض، وأن هذا الحوض يأتي من الكوثر، والكوثر نهر أعطاه الله تعالى نبينا محمداً على الجنة، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا مُعْطَيْنَاكَ الْكُوثُورَ ﴾ [الكوثر: ١] يصب منه ميزابان في هذا الحوض، ولهذا ترده الأمة كلها وهو باق؛ لأنه يصب عليه هذان الميزابان.

ثالثاً: ماء هذا الحوض جاء في السنة أنه أشد بياضاً من اللبن، وأنه أحلى من العسل، وأنه أطيب من رائحة المسك<sup>(۱)</sup>، فهو طيب في لونه، طيب في مذاقه، طيب في رائحته، فالعين والفم والأنف تعشقه؛ العين تلتذ به برؤية هذا الحوض الصافي الذي هو أشد بياضاً من اللبن، والأنف تلتذ برائحته التي هي أطيب من ريح المسك، والفم يلتذ بمذاقه الذي هو أحلى من العسل، فما أحسن الطعم والرائحة والمنظر!

رابعًا: يشرب الناس منه بآنية لا بأكفهم، وهذه الآنية جاء في الحديث

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الفضائل، باب إثبات حوض نبينا. . . ، رقم (٢٣٠٠).

الصحيح «أنها عدد نجوم السماء»(١)، وجاء في لفظ آخر «أنها كنجوم السماء»(٢)، ووصفها بأنها كنجوم السماء أعم من وصفها بأنها عدد نجوم السماء؛ لأن الوصف الأول يشمل وصفها بأنها كنجوم السماء عدداً وكنجوم السماء جمالاً ولمعاناً، فآنيته إذاً كثيرة لا يحصيها إلا الذي خلقها عز وجل، وكذلك لها لمعان ونور يتلألاً من هذه الآنية.

خامسًا: يرد هذا الحوض المؤمنون بمحمد على أما غير المؤمن فلا يرده، فلا يرده المنافق، ولا يرده الكافر الخالص، بل أولئك يذهبون إلى النار، تتمثل لهم كأنها سراب فيردونها عطاشًا، وإنهم إذا رأوا هذا السراب يفرحون ويقولون: الآن نروئ، فإذا وصلوا إليها والعياذ بالله ألقوا فيها، أما المؤمنون فيردون هذا الحوض ويشربون منه أسأل الله أن يروينا منه.

سادسا: أن من شرب منه فلن يظمأ بعده أبدًا، وقد سبق أنه يكون في عرصات القيامة، ولكن قد ورد في الحديث أنهم يشربون بعد الصراط، أي بعد أن يعبروا على الصراط، وليس في ذلك تعارض؛ لأنه قد ثبت أن من شرب منهم شربة واحدة لن يظمأ بعدها أبدًا، فيكون شربهم بعد الصراط إما لظمأ يسير ليس فيه مشقة؛ لأنهم عبروا النار وهي حارة، أو أنهم يشربون منه تلذذًا لا عطشًا.

وعلى ذلك فيكون في عرصات القيامة، وكذلك بعد العبور على الصراط، لكن الأهم هو الذي يكون في عرصات القيامة؛ لأن الناس ينالهم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب في الحوض، رقم (٦٥٨٠)، ومسلم، كتاب الفضائل، باب إثبات حوض نبينا، رقم (٢٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب في الحوض، رقم (٢٥٧٩)، ومسلم، كتاب الفضائل، باب إثبات حوض نبينا عليه ، رقم (٢٣٩٢).

عطش وشدة عظيمة حيث تدنو الشمس منهم مقدار ميل، فيعطشون ويحتاجون إلى الشرب من هذا الحوض، فإياك إياك أن تُحرم الورود على هذا الحوض، وقد وعد النبي عَلَيْ الأنصار الحوض إذا صبروا على جور السلطان، فقال: «إنكم ستلقون بعدي أثرة» أي استئثاراً عليكم، «فاصبروا حتى تلقوني على الحوض»(۱).

فإن قال قائل: بل قد ورد التخصيص في الحكم الشرعي لعين الشخص كما في حديث أبي بردة بن نيار رضي الله عنه، فإنه لما كان يوم عيد الأضحى أحب أن يذبح أضحيته مبكراً من أجل أن يأكل هو وأهل بيته، فذبح أضحيته قبل صلاة العيد، فلما جاء وصلى العيد وخطب النبي عليه الخطبة، وقسال: «من ذبح قبل الصلاة فإنما هو لحم قدمه لأهله، وليس من النسك في

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المساقاة، باب القطائع، رقم (٢٣٧٠)، ومسلم، كتاب الإجارة، باب الأمر بالصبر عند ظلم الولاة. . . . ، رقم (١٨٤٥).

شىء»(١).

وأبو بردة رضي الله عنه مثل غيره من الصحابة صُرَحاء، لما سمع ذلك قال: يا رسول الله، إني نسكت قبل أن أصلي، يعني وأحببت أن آكل أنا وأهلي، فقال له الرسول عليه: «شاتك شاة لحم»، أي أنها غير مجزئة، قال: يا رسول الله، إن عندنا عناقًا ـ أنثى من المعز الصغيرة ـ هي أحب إلينا من شاتين. أفتجزيء عني؟ يعني أن أذبحها الآن، قال: «نعم، ولن تجزئ عن أحد بعدك» (٢).

وهذا الحديث يدل على أن الحكم خصص بأبي بردة رضي الله عنه بعينه ، إذ قال له النبي على الله عن أحد بعدك ، فأخذ بذلك بعض العلماء ، وقال: إن هذا تخصيص في الحكم الشرعي بعين الرجل ، لكن أبى ذلك الحبر ابن تيمية رحمه الله (٢) ، وقال: المراد بقوله: «بعدك»: أي بعد حالك ، يعني لن تجزئ عن أحد حاله ليست كحالك ، مثلما تقول للرجل: ما بعدك رجل يوفي بالعهد، فالمعنى ما بعد وفائك وفاء بالعهد؛ لأنه وفاء كامل ، وإلا سيوفي آخر بعده بالزمن .

وما ذهب إليه شيخ الإسلام هو الحق، فإنه لو جاءنا رجل مثل أبي بردة وذبح شاته قبل الصلاة جاهلاً، ثم قال لنا مثل ما قال أبو بردة للنبي عليه: عندي عناق صغيرة أذبحها بدلها؟ قلنا: نعم؛ لأنه جاهل.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب الخطبة بعد العيد، رقم (٩٦٥)، ومسلم، كتاب الأضاحي، باب وقتها، رقم (١٩٦١).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود، كتاب الضحايا، باب ما يجوز من السنن في الضحايا، رقم (٣٨٠٠).

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاويٰ ١٧/ ١٢٦\_ ١٢٧.

فإذا قال قائل: أليس الله قد خص نبيه بخصائص، كما قال تعالى: ﴿ وَامْرَأَةً مُّوْمِنِةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنكِحَهَا خَالِصَةً لَّكَ مِن دُونِ الْمُوْمِنِينَ ﴾ [الاحزاب: ٥٠]؟

فالجواب: أن النبي ﷺ خص بذلك؛ لأنه رسول الله، فهو خص بوصفه لا بعينه، ولولا أنه رسول لكان رجلاً من بني هاشم.

وقلنا: يرجى، ولم نقل: يُجزم؛ لأنه ربما يقول قائل: إنه لن يتصف أحد بأوصاف الأنصار، حتى لو صبر فهو ليس كالأنصار، ولكن نقول: إن الرسول عَلَيْ على الحكم بالصبر، فيرجى لمن صبر أن يكون كالأنصار في هذا.

سابعًا: هل هذا الحوض خاص بالرسول ﷺ؟ وهل يوجد في يوم القيامة أحواض أخرى لغير الرسول ﷺ؟

اختلف في ذلك أهل العلم، فمنهم من قال: إنه لا حوض إلا لرسول الله علم الله الله هو الحوض الذي تواترت فيه الأدلة؛ ولأن رسالة الرسول على عامة لكل الخلق فيكون التابعون له أكثر فيحتاجون إلى ماء يروي ظمأهم.

وقال بعض العلماء: بل لكل نبي حوض، ولكن الأكبر والأعظم المستحد المستحد المستحد المستحد (١) رواه البخاري، كتاب المناقب، باب قول النبي على للأنصار، رقم (٣٧٩٣).

والأفضل والأكمل هو حوض الرسول عَلَيْهُ، وقد جاء في هذا حديث رواه الترمذي بإسناد لا بأس به(١).

وهذا القول الأحير هو الراجح وهو أن لكل نبي حوضًا، ولكن الحوض الكبير الأعظم الأمثل الأكمل هو حوض النبي على وذلك أولاً لهذا الحديث الذي أشرنا إليه، وثانيًا: لأن هذا من كمال عدل الله عز وجل، فإنه من نهل من شرعه في الدنيا كان جزاؤه أن ينهل من أحواض الأنبياء يوم القيامة، لكن ليس معلومًا لدينا من أين تستمد هذه الأحواض التي لغير الرسول على أما حوض الرسول على الكوثر كما ذكرنا.

وهل هذا الحوض واسع أو ضيق؟ جاء في الحديث الصحيح أن طوله شهر (٢)، وبذلك يكون واسعًا.

لكن أخذ بعض العلماء من قوله على: طوله شهر وعرضه شهر أن الحوض مدور؛ لأنه لو كان مربعًا لكان ما بين الزاويتين أكثر من الشهر، فإذا قال الرسول على: إن طوله شهر وعرضه شهر فإنه لا يتحقق هذا في جميع جهاته إلا إذا كان مدوراً.

وعلى كل حال فإن كان هذا هو مراد رسول الله عَلَيْ فإننا نقبله، وإن لم يكن مراده فإنه جرى لسان العرب أنهم يقولون: الحجرة طولها أربعة أذرع وعرضها أربعة أذرع مع أنها مربعة.

قال المؤلف رحمه الله: (فيا هنا لمن به نال الشفا) والمراد بالشفا هنا الري ؟

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب ما جاء في صفة أواني الحوض، رقم (٢٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٤٧٨.

لأن من شرب منه مرةً واحدة لم يظمأ بعدها أبدًا.

ثم قال: (عنه يذاد المفتري كما ورد) يذاد أي يطرد، والمفتري أي الكافر. قال: (كما ورد) أي كما ورد عن النبي على أنه يذاد عنه الكافرون، حتى إنه يذاد عنه أناس من أصحابه فيطردون، فيقول: يا رب، أصحابي فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك (١)، وهذا في الذين ارتدوا على أدبارهم بعد موت الرسول على أدبارهم بعد موت الرسول على أدبارهم بعد موت

قوله: (ومن نحا سبل السلامة لم يرد) من نحا: أي من سلك، سبل السلامة: أي طرقها، وجمع المؤلف السبل مع أن سبيل الشرع واحدة، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الانعام: ١٥٣]، \_ جمعها المؤلف \_ لوجهين:

السوجــه الأول: ضرورة الشعر؛ لأن الشعر يُضطَّر صاحبه إلى ما لا يجوز، كما قال صاحب منظومة النحو المسماة ملحة الإعراب.

وجائزٌ في صنعة الشعر الصلف أن يصرف الشاعر مالا ينصرف

فوصف الشعر بأنه صلف؛ لأنه لا يعطي الشاعر الحرية في انتقاء الكلمات، بل لابد أن يأتي بكلمة لا ينكسر بها البيت.

الوجه الثاني: أنه لم يرد بالسبل عموم الشريعة والملة، إنما أراد بذلك سبل الخيرات، وهي صلوات وزكوات وصيام وحج وبر وصلة وحسن خلق وغير ذلك، فهي بهذا الاعتبار تكون سبلاً.

وقوله: (سبل السلامة)أي السبل التي يحصل بها السلامة من العقوبات في الآخرة، (لم يُرد) أي لا يرده أحدٌ عن الشرب من هذا الحوض.

(١) رواه البخاري، كتاب الفتن، باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿واتقوا فتنة لا تصيبنَّ الذين ظلموا منكم خاصة﴾ رقم (٧٠٤٩) ومسلم، كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة، قوله: (فكن مطيعًا واقفُ أهل الطاعة) اقفُ أي اتبع، والمراد بقفوهم اتباع آثارهم. فكن مطيعًا لأوامر الله، ومن أوامر الله التصديق بما أخبر الله به ورسوله، يعني فصدق بهذه الأشياء وثبوتها.

قال رحمه الله: (في الحوض والكوثر) الحوض سبق الكلام عليه، والكوثر على وزن فوعل، وهو مأخوذ من الكثرة لكن زيدت الواو فيه للمبالغة، والكوثر نهرٌ عظيم في الجنة أعطيه النبي على وليس لغيره من الأنبياء، وقد ذكره الله عنز وجل في قوله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثُرَ ( ) فَصَلِّ لِرَبِكَ وَانْحَرْ ﴾ [الكوثر: ١، ٢].

وسمي كوثراً لكثرته وكثرة خيره وبركته وغير ذلك، مما تدل عليه المبالغة في كلمة الكوثر، فيجب علينا أن نؤمن بأن للرسول عليه نهراً في الجنة يسمى الكوثر.

قوله: (والشفاعة) الشفاعة: مأخوذة من الشّفع، وهي ضد الفرد، وإن شئت فقل ضد الوتر، قال الله تعالى: ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ٣ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ [الفجر: ٣، ٤].

والشفاعة في اللغة: ضم شيء إلى آخر ليشفعه بعد أن كان مفردًا.

وأما في الاصطلاح: فإنها التوسط للغير بجلب منفعة أو دفع مضرة.

فالشفاعة إذاً هي التوسط للغير بجلب منفعة أو دفع مضرة. فلو أن

إنسانًا توسط لنفسه أو دافع عنها عند الغير لمصلحته، فلا يسمئ ذلك شفاعة ؛ لأنه ليس للغير، والشفاعة لا تكون إلا للغير.

ثم إن الشفاعة تنقسم إلى شرعية وشركية.

أولاً: الشفاعة الشرعية: هي ما اجتمع فيها ثلاثة شروط:

الأول: رضى الله عن الشافع. ودليل اشتراط رضى الله عن الشافع قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَكُم مِن مَلَك فِي السَّمَوَات لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَن يَادُنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَىٰ ﴾ [النجم: ٢٦]، ﴿ يَوْمَئِذَ لِاَّ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلاً ﴾ [طه: ١٠٩].

والشاني: رضى الله عن المشفوع له، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلا يَشْفُعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ارْتَضَىٰ ﴾ [الانبياء: ٢٨] أي لمن رضيه الله عز وجل.

والثالث: إذن الله بالشفاعة، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلاَّ بِإِذْبِهِ ﴾ [البقرة: ٥٥٥]، فمن شفع بغير إذن الله فإنه لا تنفعه الشفاعة، ولا تعتبر شفاعة شرعية، فلابد من إذن الله بالشفاعة.

فلابد إذاً من ثلاثة شروط لتكون الشفاعة شرعية .

النوع الثاني: الشفاعة الشركية: وهي ما يعتقده المشركون في آلهتهم، حيث يتقربون إلى هذه الآلهة بالقربى، ويدعون أنهم يريدون بذلك أن تشفع لهم، وليست بنافعة لهم؛ لأن الله لا يكن أن يأذن لها إن كانت هذه الأصنام ممن يكرهه الله، ولا يكن أن يأذن لهذه الآلهة إذا كان هؤلاء ممن لا يرتضيهم الله، فالذين يعبدون عيسى ليشفع لهم، فإنه لا يكن أن يشفع عيسى لهم؛ لأن الله لا يأذن بالشفاعة - حسب خبره عز وجل - حيث إن

هؤلاء الذين يعبدون عيسى لا يرضاهم الله. وإن كان عيسى يرضاه الله عز وجل لكن هؤلاء المشفوع لهم لا يرضاهم الله عز وجل، فلا يمكن أن تتحقق الشفاعة، وهذه الشفاعة تكون شركية.

ونحن نقول: إن هذه شفاعة تنزلاً مع هؤلاء الذين يقولون: ﴿هَــؤُلاءِ شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللّهِ ﴾ [يونس: ١٨]، وإلا فهي في الحقيقة شرك؛ لأنهم يعبدون هذه الأصنام ويدعون أنها تشفع لهم.

والشفاعة الشرعية تنقسم إلى قسمين: عامة وخاصة.

فالعامة لجميع الخلق من الأنبياء والصالحين.

والخاصة للرسول على وهي الشفاعة العظمى في أهل الموقف أن يُقضى بينهم، والشفاعة في أهل الجنة أن يدخلوا الجنة، وشفاعة ثالثة أخص وهي شفاعته لعمه أبي طالب حتى خفف عنه العذاب، فهذه ثلاثة أنواع من الشفاعات خاصة بالرسول على .

أولاً: الشفاعة العظمى: وهي أن الناس يوم القيامة يقفون في موقف عظيم، وأوصاف عظيمة وهي في الكتاب والسنة كثيرة ومعلومة، فيلحقهم من الغم والكرب ما لا يطيقون، فيقولون: ألا أحد يشفع لنا عند الله ويريحنا من هذا الموقف، فيذهبون إلى آدم لأنه أبو البشر ويعتذر، ثم إلى نوح ويعتذر، ثم إلى إبراهيم ويعتذر، ثم إلى عيسى ولا يعتذر لكن يعلم أن للشفاعة من هو أولى بها منه، فيحيلهم إلى الرسول على .

فيأتون إلى النبي على الله عن وجل، ويستأذن أن يشفع فيؤذن له، فيسجد تحت العرش، ويفتح الله عليه من المحامد ما لم يكن

يعرفه، فيشفع إلى الله في أن يقضي بين الناس ليريحهم من هذا الموقف، فيقبل الله شفاعته، ويأتي جل وعلا للقضاء بين أهل الموقف.

فهذه هي الشفاعة العظمي العامة لكل الخلق، وهي داخلة في قوله تعالى: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحْمُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٩]؛ لأن هذا المقام يحمده فيه كل الناس، حيث إن الأنبياء قبله اعتذروا فصار الحمد له عَلَيْة في هذا المقام العظيم.

ثانيًا: شفاعته في أهل الجنة أن يدخلوا الجنة: وذلك أن أهل الجنة إذا عبروا الصراط وجدوا أبواب الجنة مغلقة، لحكمة يريدها الله عز وجل، من هذه الحكمة أنهم يقفون هناك فيقتص لبعضهم من بعض قصاصًا يراد به زوال أثر ما كان في قلوبهم مما كان بينهم، فإذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة، بعد أن يشفع الرسول على في أن يفتح باب الجنة فيدخلوها.

ثالثًا: شفاعته في عمه أبي طالب: فإنه شفع إلى الله أن يخفف عنه فأذن الله له في ذلك، وخفف عن أبي طالب فكان في ضحضاح من نار وعليه نعلان يغلى منهما دماغه، وهو أهون أهل النار عذابًا.

إذاً الشفاعات بالتدرج: شفاعة عامة وشفاعة خاصة وشفاعة أخص، فالعامة: وهي أن يشفع في أهل الموقف عامة أن يقضى بينهم، والخاصة: وهي أن يشفع لأهل الجنة أن يدخلوا الجنة، والتي أخص من ذلك: وهي أن يشفع لعمه أبى طالب أن يخفف الله عنه العذاب.

وكانت هذه الشفاعة خاصة بالرسول على أن يشفع لعمه أبي طالب ؟ لأنه لا يمكن الشفاعة لشرك ، حيث إن من شرط الشفاعة أن يرضى الله عن

المشفوع له؛ إلا في هذه المسألة فقط، وهي ليست شفاعة كاملة أيضاً، فلم تكن شفاعة في أن يخرج أبو طالب من النار، بل كانت شفاعة في أن يخفف عنه، ولاشك أن لخروج هذه عن سائر الشفاعات حكمة فكما قررنا أن الأحكام الشرعية والأحكام الجزائية لا يمكن أن تخصص لشخص بعينه إنما تخصص للشخص بوصفه وكانت الحكمة من تلك الشفاعة شكراً له على ما قدم من حماية الرسول على والذب عنه، فهو مصدق للرسول، لكن فاته شيء واحدوهو القبول والإذعان، وإلا فهو مصدق يعلن على الملأ أن الرسول على الله العافية لم يقبل ولم يذعن.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (فإنها ثابتة للمصطفى كغيره) قال: (فإنها) أي الشفاعة، (ثابتة للمصطفى) والمراد بالمصطفى هنا مصطفى معينًا، وهو رسول الله على والا فهناك أناس مصطفون غير الرسول على لكن المراد بالمصطفى هنا رسول الله على فهو عام أريد به الخاص.

وقوله: (كغيره) يعني كغير الرسول ﷺ (من كل أرباب الوفا) أرباب: جمع رب بمعنى صاحب، (من عالم كالرسل) والرسل أعلم العلماء من البشر، (والأبرار) الأبرار: جمع بر، وهو القائم بحق الله وحق العباد على الوجه الأكمل بقدر المستطاع.

قوله: (سوى التي خصت بذي الأنوار) أي بصاحب الأنوار، يعني سوى الشفاعة التي خصت بصاحب الأنوار، وهو محمد على والشفاعة التي خصت بصاحب الأنوار على غير الشفاعة التي سبق ذكرها؛ وهي : خصت بصاحب الأنوار على هي غير الشفاعة التي سبق ذكرها؛ وهي : الشفاعة العظمى، والشفاعة لأهل الجنة أن يدخلوا الجنة، والشفاعة لأبي طالب، بل الشفاعة المقصودة هنا هي الشفاعة العامة وهي فيمن دخل النار أن يخرج منها، وفيمن استحق النار أن لا يدخلها، فهاتان شفاعتان:

الشفاعة الأولى: فيمن دخل النار أن يخرج منها، وهذه الشفاعة عامة، يعني لا تختص بالرسول عليه بل كل من رضيه الله شفع لكن بإذن الله فهذه الشفاعة فيمن دخل النار أن يخرج منها، وهم أهل الكبائر من هذه الأمة ومن غير هذه الأمة، فإنهم يدخلون النار بكبائرهم، ولكن يأذن الله عز وجل لمن شاء من خلقه إكرامًا له ورحمة بالمشفوع له أن يشفع فيه.

ولهذا فإن الشفاعة في الحقيقة تتضمن شيئين: تتضمن إكرام الشافع بقبول شفاعته، وتتضمن رحمة المشفوع له بإخراجه من محنته.

فيأذن الله عز وجل لمن شاء من خلقه ؟ من الرسل الكرام صلوات الله وسلامه عليهم ، والأنبياء ، والعلماء ، والصالحين ، أن يشفعوا فيمن شاء الله أن يشفعوا فيه أن يخرج من النار ، فيخرجون من النار بعد أن كانوا حممًا أي صاروا فحمًا .

وهذه الشفاعة ينكرها المعتزلة والخوارج؛ لأنهم يقولون: من دخل النار فإنه لا يخرج منها، فإنه لا يدخلها إلا صاحب كبيرة، والكبيرة توجب الخلود في النار، وهذا رأى الخوارج والمعتزلة.

ولكن الخوارج أشد من المعتزلة حيث إن الخوارج يرون أنه لا يخرج من النار وأنه كافر. أما المعتزلة ففيهم شبه من المنافقين حيث يقولون: لا نقول مؤمن ولا كافر، لكنه مخلد في النار.

فاتفق المعتزلة والخوارج على الجزاء الأخروي، وهو الخلود في النار، واختلفوا في الحكم الدنيوي:

فالخوارج قالوا: هو كافر حلال الدم، حلال المال، ولذلك قاتلوا المسلمين واستحلوا دماءهم وأموالهم، والعجيب أنهم قاتلوا المؤمنين ولم يقاتلوا

الكافرين؛ لأن المؤمنين عندهم مرتدون، والمرتد في زعمهم أعظم من الكافر الأصلي؛ لأن الكافر الأصلي يمكن إقراره بالجزية، والمرتد لا يمكن إقراره، فلهذا قالوا: نقاتل هؤلاء المرتدين!!

فمن زنى عندهم فإنه كافر يحل قتله ولو كان بكراً، ومن عق والديه حل قتله، ومن اغتاب الناس ـ وكان ذلك عندهم كبيرة ـ حل قتله.

أما المعتزلة فقالوا: نحن أهل العدل؛ نخرجه من الإسلام ولا ندخله في الكفر، والخوارج قالوا: نحن أهل الصراحة؛ نخرجه من الإسلام وندخله في الكفر؛ لأنه ليس هناك إسلام، ووسط، وكفر. وقالوا: إن المنزلة بين المنزلتين بدعة في دين الله منكرة، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُومِنكُم مُؤُمِنٌ ﴾ [التغابن: ٢]، ولم يقل ومنكم في منزلة بين المنزلتين.

وكلا الفريقين على ضلال والعياذ بالله، والصواب الذي عليه أهل السنة: أن هذا الصنف من الناس يمكن أن يشفع فيه ويخرج من النار.

أما الشفاعة الثانية: فيمن استحق النار أن لا يدخلها فهذه أثبتها شيخ الإسلام رحمه الله في العقيدة الواسطية (١). ولكنني إلى الآن لم أجد لها دليلاً صحيحاً صريحاً.

وقد وردت فيها أحاديث في إسنادها مقال، لكن تعددها وتلقي الأمة لها بالقبول يدل على ثبوتها.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) انظر العقيدة الواسطية ص ٣٦\_٣٧.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

فى دار نار أو نعيم جَنّة فالنار دار من تعدى وافترى

١٢٢- وكل إنسان وكل جنَّة ١٢٣- هما مصير الخلق من كل الورى

### الشرح

انتقل المؤلف رحمه الله إلى نهاية البشر، وبهذه المناسبة أنبه على كلمة يقولها كثير من الناس وهم لا يفهمون معناها؛ حيث يقولون في الميت إذا مات ثم دفن: نقل إلى مثواه الأخير، وهذه الكلمة لو أخذنا بمدلولها لكانت كفرًا؛ لأن مضمونها إنكار البعث، حيث إن المثوى الأخير الجنة أو النار؟ لأنه إذا قيل: إن هذا الرجل الذي مات ودفن انتقل إلى مثواه الأخير، فمضمون هذا أنه لا بعث، وأن الأمر انتهى، لكن كثيرًا من الناس لا يفهمون هذا المعنى في الواقع، بل يقولون هذه العبارات بالتقليد، ولا يفكرون في المعاني الدالة عليها، وكما في قول بعضهم: اللهم إنى لا أسألك رد القضاء ولكن أسألك اللطف فيه، فهذا منكر، والصواب أن نعزم السؤال، فإن الله لا مکره له.

فبعد ما يحصل في عرصات القيامة يؤول الناس إلى المثوى الأخير حقيقة، وهو ما ذكره المؤلف في قوله:

وكل إنسسان وكل جِنَّة في دارنار أو نعيه جَنَّة (كل إنسان) يعني من بني آدم (وكل جنَّة) يعني من الجن، والجن عالم

غيبي مستترون عن الأعين، وقد يبدون أحيانًا، وقد يتصورون بشكل حيوانات كما تشكل الجني في فراش الأنصاري في عهد النبي على بشكل حية، فإن شابًا من الأنصار كان حديث عهد بعرس فلما رجع إلى بيته وجد زوجته عند الباب، فقال لها: ما شأنك؟ لماذا أنت عند الباب؟ قالت له: ادخل، فدخل، فإذا حية مطوية على فراشه، فأخذ الرمح فوخزها فماتت، ثم مات هو في الحال؛ فما يُدرئ أيهما أسرع موتًا الرجل أو الحية؛ لأن هذه الحية كانت جنية فقتلها فقتله أهلها(١).

ثم نهى النبي على عن قتل الحيات التي تكون في البيوت حتى يحرج عليها ثلاثًا، أي يخاطبها ويقول لها: أنت مني في حرج. اخرجي، فإذا حرج عليها ثلاثًا وعادت قتلها؛ لأنها إن كانت جنية فلن تأتي، وإن أتت فقد أهدرت دمها، وإن كانت غير جنية فهي لا تفهم وسوف تأتي وتقتل ولا ضرر في قتلها.

وعالم الجن هذا أصله من النار؛ لأن أباهم الشيطان إبليس، وقد خلقه الله من نار.

ثم إن هذا العالم فيهم الصالحون، وفيهم دون ذلك، وفيهم المسلمون، وفيهم الكافرون، وإن كان أصلهم إبليس كافرًا، لكن فيهم المسلم، وفيهم الصالح، وفيهم طالب العلم، وفيهم العابد.

يقول المؤلف رحمه الله:

وكل إنسان وكل جنَّة في دار نار أو نسسان وكل جنَّة يعني أن هذا هو المآل؛ إما النار وإما الجنة، ولا ثالث لهما، ودليل المآل

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب السلام، باب قتل الحيات وغيرها، رقم (٢٢٣٦).

الأول وهو قوله: (في دار نار) قوله تعالى: ﴿ قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِنَ الْجِنِ وَالْإِنسِ فِي النَّارِ ﴾ [الاعراف: ٣٨]، وهذا نص صريح في أن النار يدخلها أم من الجن وأم من الإنس، وهذا محل إجماع من العلماء؛ أن كافر الجن في النار ككافر الإنس، ويدل لهذا أيضاً قوله تعالى في سورة الجن: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرُّواْ رَشَدًا (١٤) وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرُّواْ رَشَدًا (١٤) وأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ [الجن: ١٤، ١٥].

فالكافر من الجن في النار بالنص والإجماع، ولا خلاف في ذلك، لكن المؤمن من الجن في دخوله الجنة خلاف بين العلماء؛ فمنهم من قال: إن المؤمن من الجن لا يدخل الجنة ولكن ينجو من النار، وكفئ بذلك راحة؛ لأنهم لما قالوا: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ ﴾ قال تعالى: ﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرُّوا رَشَدًا ﴾ ولم يذكر جزاءً لهم، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّم حَطَبًا ﴾؛ قالوا: هؤلاء تحروا رشدًا: أي تحروا سلوكًا طيبًا ومعاملة حسنة، وهذا في الدنيا، أما في الآخرة فلم تذكر الآية شيئًا عن ذلك.

وقال بعض العلماء: بل إن مؤمنهم في الجنة كمؤمن الإنس، واستدلوا لذلك بآية من سورة الرحمن يخاطب الله تعالى فيها الجن والإنس ويقول: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِ وَالإِنسِ إِنَ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ فَانفُذُوا لا تَنفُذُونَ إِلاَّ بِسُلْطَانٍ ﴿ إَنَّ فَبَأَي آلاء رَبِكُمَا تُكَذّبَانِ ﴿ آ كُونُ السَّمَاءُ فَكُانَتُ وَنَحَاسٌ فَلا تَنتَصرَانِ ﴿ آ فَبَأَي آلاء رَبِكُمَا تُكَذّبَانِ ﴿ آ كَا فَيَوْمَئذ لاَّ يُسْأَلُ عَن ذَنْبِه إِنسٌ وَلا وَرُدَةً كَالدّهَانِ ﴿ آ كَا فَيَوْمَئذ لاَّ يُسْأَلُ عَن ذَنْبِه إِنسٌ وَلا وَرُدَةً كَالدّهَانِ ﴿ آ كَا فَيَوْمَئذ لاَّ يُسْأَلُ عَن ذَنْبِه إِنسٌ وَلا جَانٌ ﴿ آ كَا فَيَوْمَئذ لاَّ يُسْأَلُ عَن ذَنْبِه إِنسٌ وَلا جَانٌ ﴿ آ كَا لَكُمْ اللّهُ عَن فَيُونُ اللّهُ عَن فَيُونُ اللّهُ عَن فَيُوْحَدُ بَالنّوَاصِي وَالأَقْدَامِ ﴿ آ كَا فَيَوْمَلُ اللّهُ عَن فَي وَلَا اللّهُ عَن فَي وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالرّحِمن : ٣٣ عَدَا كَا هذا للّهِ وَالأَقْدَامِ ﴿ آ كَا فَي أَلُو وَالرّحَمن : ٣٣ عَلَى كَلْ هذا للّهِ وَالأَقْدَامِ ﴿ آ كَا فَي أَلُو وَالرّحَمن : ٣٣ عَلَا كَا لا فَي اللّهُ عَن فَا للّهِ وَالأَقْدَامِ ﴿ آ كَا فَي أَلُونُ وَلِي كُمَا تُكَذّبُانِ ﴾ [الرحمن: ٣٣ ع ٤] كل هذا للجن وَالأَقْدَامِ ﴿ آ فَي أَلُونُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا لَا عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَا لَا عَلَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ فَنْهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَا لللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

والإنس، ثم قبال تعالى: ﴿ وَلَمُنْ خَافَ مُقَامَ رُبِّهِ جَنَّتَانِ ﴿ فَهِأَيِّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكُذَّبَانِ ﴾ [الرحمن: ٤٦-٤٩]، وهلذا للجن والإنس فالسياق واحد والخطاب واحد.

وهذا هو الصحيح المقطوع به، أن المسلم من الجن يدخل الجنة، وهذا هو مقتضى حكمة الله وعدل الله عز وجل.

ولكن يبقى النظر هل أرسل من الجن رسول؟ فيه خلاف، قيل: لا، لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ أَفَلَمْ لَقُوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْهُمْ كَانَ عَاقِبَةُ اللّهِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [يروسف: ١٠٩]، وقيل: بل منهم رسول لقول الله تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجَنِّ وَالإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ ﴾ [الانعام: ١٣٠]، فهو يخاطب الجن والإنس ويقول: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مَنكُمْ ﴾ إنسٌ من الإنس وجنٌ من الجن.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكُ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ ﴾ فإن الذكور من الجن يسمون رجالاً، كما قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِ ﴾ [الجن: ٦]، فالجن فيهم رجال كما في هذه الآية الكريمة، وعلى هذا فلا يتم الاستدلال بقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ الْجِنِ مِ اللهُ مِن أَهْلِ الْقُرَىٰ ﴾، ويكون ظاهر قوله: ﴿ يَا مَعْشُرَ الْجِنِ

وَالإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ ﴾ أن من الجن رسلاً.

والذين قالوا: إنه ليس من الجن رسل، أجابوا عن قوله تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِ وَالْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ ﴾ قالوا: إن الخطاب باعتبار المجموع لا باعتبار الجميع، فهو كقوله تعالى في البحرين: ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُ مَا اللُّؤلُولُ وَالْمَرْجَانُ ﴾، واللؤلؤ والمرجان لا يخرجان إلا من المالح على المشهور.

قالوا أيضًا: إن حكمة الله تعالى تأبى ذلك؛ لأن الرسالة تشريف وتكريم وتعظيم، والجن أصلهم من النار وأبوهم إبليس سيد المتكبرين، وقائلا الكافرين، فليس من الحكمة أن يُكرم هؤلاء بالرسالة، وإنما يتلقون التعاليم عما جاء إلى البشر، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمًا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَمًّا قُضِي وَلُواْ إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذرين وَ آ فَالُوا يَا قَوْمَنَا اللهِ وَآمِنُوا بِه يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُم مِّن مُصْدَقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْه يَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنزِلَ مِنْ بَعْد مُوسَىٰ مُصَدَقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْه يَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مَسْتَقيم شَ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللّهِ وَآمِنُوا بِه يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُم مِّن مُسْتَقيم شَ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللّهِ وَآمِنُوا بِه يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُم مِّن مُنهم عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الاحقاف: ٢٩ - ٣]، فقالوا: إن الجن ليس منهم رسل لكن منهم نذر ؟ حيث قال تعالى: ﴿ ولُواْ إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴾ ، فيتلقى هؤلاء النذر عما خاء به الرسل وينذرون به قومهم .

وينبني على ذلك: هل ما يؤمر به الجن هو ما يؤمر به الإنس؟ يعني هل صلاتهم كصلاتنا وزكاتهم كزكاتنا وصيامهم كصيامنا وحجهم كحجنا؟

في هذا أيضًا خلاف بين العلماء رحمهم الله؛ فمنهم من قال: إذا كان تلقيهم لما يقومون به من الشرائع مما جاءت به الإنس، وجب أن يكون هو نفس ما جاء به الإنس؛ لأننا لا نرئ فيما جاء به الإنس فصلاً خاصًا بالجن، بل نجد أن الأحكام واحدة، وعلى هذا فيكون ما أمر به الإنس هو ما أمر به الجن ولا فرق.

وقال بعض العلماء رحمهم الله: بل إنهما يفترقان، فليس ما أمر به الجن مساويًا لما أمر به الإنس في الحدوالحقيقة؛ لأن جنس الجن ليس كجنس الإنس، وإذا كان الإنس تختلف أحكامهم باختلاف أحوالهم؛ فالمريض يصلي قاعدًا مثلاً؛ والفقير لا زكاة عليه؛ ومن لا يستطيع الحج فلا حج عليه، فكذلك الجن لا يمكن أن يُكلف إلا بما يناسب حالهم، وتكون العمومات الدالة على ذلك مثل ﴿ لا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلا وسُعَهَا ﴾ وما أشبهها ـ تقيد عموم تكليفهم بشرائع الإنس.

وهذا ما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله حيث قال: إن اختلافهم عن الأنس في الحد والحقيقة يقتضي ألا يتساووا في التكليف ؛ لأن حكمة الله تعطي كل مكلف ما يناسبه حتى في البشر(١).

وعلى كل حال فنحن نؤمن بأن الجن مكلفون بالجملة، وأن كافرهم يدخل النار، وأن مؤمنهم يدخل الجنة أيضًا، أما مسألة الرسالة وعدم الرسالة فقد تكون الأدلة متكافئة وإن كان الراجح أن الرسل من البشر، وأما مساواتهم للإنس في الأحكام الشرعية فهذا محل توقف؛ فإن نظرنا إلى عموم الأدلة قلنا: هم مساوون للإنس، وإن نظرنا إلى الحكمة في التشريع، وأن الشرع يختلف باختلاف المكلف قلنا: لابد أن يكون لهم شرع خاص بهم، وهذا الشرع الخاص بهم وإن كنا لا نجده لا في الكتاب ولا في السنة، لكن يؤخذ من العمومات مثل قوله تعالى: ﴿لا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلا وسُعَهَا ﴾

<sup>(</sup>۱) انظر مجموع الفتاويٰ ٤/ ٣٣٣.

[البقرة: ٢٨٦]، وقوله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦]، فهم قد لا يستطيعون كل ما يستطيعه الإنس، وقد لا يكون عندهم كل ما عند الإنس، فتكون لهم أحكام خاصة بهم، ولذا نقول فيه: الله أعلم، فالأدلة في هذا متكافئة وليس هناك دليل واضح على أن ما كلفوا به مساول لم كُلف به الإنس أو مخالف.

والمهم أن المؤلف رحمه الله يقول (في دار نار) هذا بالإجماع ومستنده النص وقوله: (أو نعيم جنة) فيه خلاف. والصحيح: أنهم يدخلون الجنة.

مسألة: هل يمكن التعاون بين الجن والإنس؟

والجواب: أن التعاون بينهما إذا أمكن فلابأس به، وقد ذكر شيخ الإسلام رحمه الله أن الاستعانة بالجن جائزة بشرطين: ألا يكون الطريق الموصل إليها محرمًا، وألا يستعين بهم على شيء محرم، فإن كانت الطريقة محرمة؛ كأن يقولوا: لا نُعينك حتى تسجد لنا مثلاً. وهذا لا يمكن أن يقع من مؤمني الجن؛ لأن مؤمن الجن لا يمكن أن يأمر بالشرك، لكن قد يكون مؤمنًا أو يكون مسلمًا وعنده فسق، فيقول مثلاً للمرأة: لا أعينك حتى تمكنيني من نفسك، أو يكون عنده فاحشة اللواط ويقول للشاب: لا أعنيك حتى تمكنني من نفسك فهذا حرام، أو يستعين بهم على شيء محرم بأن يقول لهم: احضروا لي مال فلان، فيذهبون ويحضرون إليه مال فلان، فهذا حرام؛ لأنه استعان بهم على الناس، لكن إذا استعان بهم على شيء مباح وبطريق مباح فيقول شيخ الإسلام رحمه الله: إنه لا بأس بذلك.

وقد ذكرشيخ الإسلام رحمه الله وقائع في الفتاوى وكذلك في كتاب

النبوات وكذلك في إيضاح الدلالة في عموم الرسالة أنه في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه كانت امرأة في المدينة لها رئي من الجن وأن عمر بن الخطاب رضي الله عنه تأخر وبحثوا عنه فجاءوا إلى هذه المرأة فأرسلت رئيها فأخبرهم (١).

وقوله: (هما مصير الخلق)، أي: الجنة والنار.

فالجنة والنار داران هما مآل الخلق وليس بعدهما دار؛ لأن دور الإنسان أربع: الأولى في بطن أمه، والثانية في الدنيا، والثالثة في البرزخ، والرابعة يوم القيامة، وهذه هي الأخيرة لا دار بعدها.

والبحث في مسألة الجنة والنار من وجوه متعددة:

الوجه الأول: هل الجنة والنار موجودتان الآن؟

والجواب: نعم، هما موجودتان الآن، ودليل ذلك في القرآن والسنة.

أما القرآن فقد قال الله تعالى: ﴿ وَاتَقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١]، والإعداد بمعنى التهيئة، فإنها مهيئة للكافرين. وأما الجنة فقال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَة مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتُ للمُتَقينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، والإعداد بمعنى التهيئة.

وفي السنة: فقد عرضت النار على النبي عَلَيْهُ وهو يصلي صلاة الكسوف (٢)، ورأى فيها عمرو بن لحي يجر قصبه في النار، يعني يجر أمعاءه، ورأى فيها امرأة تُعذَّب في هرةٍ لها حبستها حتى ماتت، ورأى فيها

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي ١١/ ٦٣.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الكسوف، باب ما عرض على النبي ﷺ، رقم (٩٠٤).

صاحب المحبّ الذي يسرق الحجاج بمحجنه الذي معه، وهو العصا المحنية الرأس، فكان يمر بالحاج ويخطف متاعه، فإن لم يفطن له الحاج ذهب، وإن فطن له قال: تعلق متاعك بمحجني، فرآه النبي على يعذب بمحجنه في النار(١).

أما الجنة فرآها النبي عليه الصلاة والسلام وهو يصلي صلاة الكسوف حتى هم أن يتناول منها قطف عنب ولكنه لم يفعل (٢)، وكذلك دخلها عليه الصلاة والسلام ورأى فيها قصراً لعمر بن الخطاب رضي الله عنه فلم يدخله لأنه تذكر غيرة عمر (٣)، ولما حدَّث النبي على عمر بذلك بكي عمر رضي الله عنه وقال: أعليك أغاريا رسول الله؟ يعني: لو دخلته ما غرت ولو غرت على غيرك ما غرت عليك.

فالمهم أنه ثبت بالكتاب والسنة أن الجنة والنار موجودتان الآن، وهو أيضًا محل إجماع بين العلماء رحمهم الله، ولكن متى خُلقتا؟ هذا هو الذي نتوقف فيه، فإننا لا ندري متى خلقهما الله عز وجل.

الوجه الثاني: هل الجنة والنار مؤبدتان أو إلى أمد ثم تفنيان؟

أما الجنة فبالإجماع أنها مؤبدة لا تفنى، والآيات في هذا كثيرة، فما أكثر ما نتلو قول الله تعالى في أهل الجنة: ﴿خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾، وهو محل إجماع. وأما النار فمحل إجماع أنها مؤبدة إلا خلافًا يسيرًا ذهب إليه بعض العلماء رحمهم الله وهو مرجوح، بل لا وزن له، والصحيح الذي لاشك فيه

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الكسوف، باب ما عرض عليٰ النبي ﷺ، رقم (٩٠٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ، كتاب الأذان ، باب ما يقول بعد التكبير ، رقم (٧٤٥) .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر رضي الله عنه، رقم (٢٢٩٥).

أن النار مؤبدة دائمًا وأبدًا، لقول الله تبارك وتعالى في آيات ثلاث في كتابه: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾؛ فقال جل وعلا في سورة النساء: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا (١٦٨) إِلاَّ طَرِيقَ جَهَنَمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [النساء: ١٦٨، ١٦٨]، وتأبيد الخالد يدل على تأبيد مكان الخلود ضرورة، وإلا فكيف يكون خالدًا في غير محل؟! هذا مستحيل، وقال تعالى في سورة الأحزاب: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ آلَ خَالَدِينَ فِيهَا أَبَدًا لاَّ يَجدُونَ وَلَيًا وَلا نَصِيرًا ﴾ [الاحزاب: ٢٤، ٢٥]، وقال في سورة الجن: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَمَ خَالدينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [الجن: ٢٣].

وثبت في السنة أنه يؤتئ يوم القيامة بالموت فيوقف في مكان بين الجنة والنار، فيقال: يا أهل الجنة. يا أهل النار. فيشرئبون ويطلعون، فيقال لهم: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت، فيذبح، ويقال: يا أهل الجنة خلود فلا موت، ويا أهل النار خلود فلا موت (١)، ولم يحدد.

والإجماع يكاد يكون منعقدًا إلا خلافًا يسيرًا عن طائفة من السلف والخلف لكنه مرجوح بل لا وزن له .

فإن قالوا: إن رحمة الله سبقت غضبه؟ قلنا لا قياس في مقابلة النص، فمادام عندنا نص من القرآن صريح بالتأبيد فلا قياس.

الوجه الثالث: هل يدخل الإنس والجن الجنة والنار أو هذا خاص بالإنس؟ الجسواب: أما النار فيدخلها الجن والإنس بالنص والإجماع، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذُرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالإنسِ ﴾ [الاعراف: ١٧٩]، أي خلقنا لجهنم كثيرًا من الجن والإنس، وقال تعالى: ﴿ قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِن اللهِ مِن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَنْ اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مُنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَا مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ الل

قَبْلَكُم مِّنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ فِي النَّارِ ﴾ [الاعراف: ٣٨]، وقال تعالى: في سورة الجن: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمَنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﴿ وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﴿ ١٤ ) وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ [الجن: ١٤، ١٥].

وأما دخول المؤمنين الجنة فهو بالنسبة للبشر بالنص والإجماع، وبالنسبة للجن محل خلاف، والصحيح أنهم يدخلون الجنة، والدليل على ذلك ما جاء في سورة الرحمن حيث يخاطب الله الجن والإنس فيقول جل وعلا: (يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ ( فَ فَبأَي آلاء رَبّكُمَا تُكذّبُانِ فَيعُرَفُ الْمُجْرِمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمِيمٍ آن فَي فَبأي آلاء رَبّكُما تُكذّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ( وهذا في دخول النار وهو مجمع فَبأي آلاء رَبّكُما تُكذّبُانِ ( الرحمن: ١١ - ٥٤)، وهذا في دخول النار وهو مجمع عليه وليس فيه إشكال، ثم قال تعالى: ﴿ وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبّهِ جَنّتَانِ ( فَ فَبأي عَلَيهُ وَلِيسَ فيه إشكال، ثم قال تعالى: ﴿ وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبّهِ جَنّتَانِ ( فَ فَبأي آلاء رَبّكُما تُكذّبَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٦، ٤٧]، والخطاب لمن؟ نقول: هو للجن والإخريين: ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنسٌ قَبْلَهُمْ وَلا جَانٌ ( و فَبأي آلاء رَبّكُما تُكذّبَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٥، ٤٧].

وعليه فالقول الراجح أن مؤمني الجن يدخلون الجنة كمؤمني الإنس بالنص، ولأن هذا من كمال عدل الله عز وجل أن من عمل ابتغاء ما وعد به من الثواب فلابد أن يحقق الله له الثواب، ولأن هذا مقتضى قوله تعالى في الحديث القدسي: «إن رحمتي سبقت غضبي» (١).

والذين يقولون: إن كافر الجن يدخل النار وأن مؤمنهم لا يدخل الجنة؛ يجعلون غضبه سبق رحمته؛ إذ كيف يقال: إن هؤلاء إذا عملوا بما يقتضى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب التوحيد، باب وكان عرشه على الماء...، رقم (٧٤٢٢)، ومسلم، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى...، رقم (٢٧٥١).

الرحمة فإنهم لا يعطون الرحمة، وإذا عملوا بما يقتضي العذاب فإنهم يعذبون. فأين سبق الرحمة للغضب في هذا؟!

فإن قيل: ما تقولون في قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﴾ [الجين: ١٤]، وفي قوله تعالى: ﴿ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الاحقاف: ٣١]، ولم يقل ويدخلكم الجنة.

ف الجواب: أن السكوت عن الشيء لا يلزم منه انتفاء الشيء؛ لأن عدم الذكر ليس ذكرًا للعدم، فإذا لم يذكر ثوابهم في هذه الآية فقد ذكر في آيات أخرى لا معارض لها.

وعلى هذا فنقول: في هذا البحث إن مؤمني الجن يدخلون الجنة كمؤمني الإنس ولا فرق، وهذا معنى قول المؤلف رحمه الله: (وكل إنسان وكل جنة) يعني كل واحد من الإنس وكل واحد من الجن (في دار نار أو نعيم جنة)، وعلى هذا فكلام المؤلف صريح في أن الجنَّة يدخلون الجَنَّة، وكذلك يدخلون اللار، وكذلك الإنس.

وقوله رحمه الله: (هما مصير الخلق من كل الورى) (هما) أي النار والجنة (مصير الخلق) فليس هناك دار ثالثة، حتى أصحاب الأعراف الذين يوقفون في مكان بين الجنة والنار مآلهم إلى الجنة ولابد، فلا يمكن لأحد من الورى إلا أن يكون إما في جنة وإما في نار.

وقوله: (من كل الورى) يريد به الخصوص، أي يريد به الإنس والجن، أما الملائكة فلا يدخلون النار، لكنهم في الجنة مسخرون لأهل الجنة، قال تعالى: ﴿ وَالْمَلائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ (٣٣) سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَيعْمَ

عُقْبَى الدَّارِ﴾ [الرعد: ٢٣، ٢٤]، وهناك ملائكة الله أعلم بمصيرهم، لكننا نعلم أنهم لن يدخلوا النار.

ثم قال رحمه الله: (النار دار من تعدى وافترى) أي النار دار من تعدى الحدود وافترى الكذب، فمن أشرك فهو متعد ومفتر أيضًا؛ لأن إشراكه بالله يقتضي أنه يقول بلسان حاله أو بلسان مقاله: إن مع الله إلهًا آخر، وهذا افتراء، ومن زعم أن لله ولدًا فهو متعدمفتر، وعلى هذا فيكون التعدي والافتراء متلازمين، لكن الافتراء يلزم منه التعدي بكل حال، والتعدي لا يلزم منه الافتراء بلسان المقال، ولكن يلزم منه الافتراء بلسان الحال.

ويتضح هذا بالنسبة للمفتري أن يقال: إن المفتري متعد ولاشك، لأن الإنسان لو تقول على بشر لقيل إنه متعد عليه. فكيف إذا تقول على رب العالمين؟! أما المعتدي فقد يعتدي بغير افتراء، لكن لسان حاله يقول إنه مفتر. نسأل الله أن يعيذنا من التعدى والافتراء

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

وإن دخلها يابوار المعتدي مصونة عن سائر الكفار وجودها وأنها لم تتلف

### الشرح

قال المؤلف رحمه الله: (ومن عصى بذنبه لم يخلد وإن دخلها يابوار المعتدي) وهذا البيت كالاستثناء من قوله: (هما مصير الخلق من كل الورى) يعني يستثنى من ذلك (من عصى بذنبه) فإنه لا يخلد في النار، والمعصية الخروج من الطاعة، وتنقسم عند العلماء رحمهم الله إلى قسمين: صغائر وكبائر.

فإن قيل: ما ضابط الكبائر. وهل هي محدودة أو معدودة؟

وقال بعض العلماء رحمهم الله: إنها محدودة غير معدودة ، بدليل أن الرسول على عدمنها الإشراك بالله، وهو كفر مخرج عن الملة، فدل هذا على أن المراد بيان عظم هذه السبع، ولكن هناك شيء آخر لم يذكر، فهي محدودة بضوابط، وهذه الضوابط كما قال بعضهم: كل ذنب ترتب عليه لعنة، أو غضب، أو وعيد في الآخرة، أو حد في الدنيا. يعني كل ما فيه حد في الدنيا

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص٣٧٧.

أو وعيد في الآخرة أو غضب أو لعنة ، وهذه أربعة أوصاف .

فالزنى مثلاً كبيرة؛ لأن فيه حدًا في الدنيا، والإسبال كبيرة؛ لأن فيه وعيدًا في الآخرة، وقتل النفس كبيرة لأن فيه لعنة وغضبًا، وهلم جرًّا أخذاً بهذا الضابط.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: الكبيرة ما ترتب عليه عقوبة خاصة (١) يعني ما جعل الله أو رسوله عليه عقوبة خاصة سواء كانت العقوبة دنيوية، أم دينية، أم أخروية. وذلك لأن المعاصي إما أن تقع منهيًا عنها أو محرمة أو ما أشبه ذلك فهذه تكون صغيرة، قال تعالى: ﴿ وَلا يُبدِينَ زِينتَهُنَ إلا لَهُ عُولَتِهِنَ ﴾ [النور: ٣١] فهذه صغيرة، لكن إذا ترتب على ذلك عقوبة خاصة ؛ كحد في الدنيا، أو وعيد في الآخرة، أو لعنة، أو غضب، أو نفي إيمان، أو تبرؤ من فاعله، فإن ذلك يكون من كبائر الذنوب، كقول رسول الله على «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» (٢)، فإذا لم تحب لأخيك ما تحب لنفسك فإن هذا من الكبائر، لأن الرسول على نفي الإيمان عمن لم يحب لأخيه ما يحب لنفسه.

وهذا الضابط ضابط حسن، وبه يمكن أن تميز بين الصغائر والكبائر، فما جاء مرتبًا عليه عقوبة خاصة فهو كبيرة، وما جاء منهيًا عنه، أو ذكر فيه التحريم، أو كان لا ينبغي، أو ما أشبه ذلك؛ فهذه من صغائر الذنوب.

إذاً فالمعاصي تنقسم إلى قسمين: صغائر وكبائر، والفرق بينهما من حيث الحقيقة والماهية هو ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله؛ لأن

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي ١١/ ٦٥١ \_ ٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، رقم (١٣)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان. . . ، رقم (٤٥).

النفس تطمئن إليه، أما من حيث الحكم؛ فالفرق بينهما أن الصغائر تكفرها الصلاة والصوم والوضوء والصدقة والتسبيح وما أشبه ذلك مما ورد عن النبي الصلاة والكبائر فلابد فيها من توبة، ولا تنمحي عن الإنسان إلا بتوبة هذا هو الأصل.

وفرق ثان من حيث الحكم: أن الكبائر بمجرد فعلها يخرج الإنسان من دائرة العدالة إلى دائرة الفسق، أي أنه يكون فاسقًا بمجرد فعل الكبيرة ما لم يتب، والصغائر لا يخرج فاعلها من دائرة العدالة إلى دائرة الفسق إلا بالإصرار عليها، فإذا أصر عليها صار فاسقًا لا عدلاً.

وعلى ذلك فالفرق بينهما من وجهين:

الأول: أن الصغائر تكفرُ بالأعمال الصالحة، والكبائر لابد فيها من توبة.

والثاني: أن الكبائر يخرج بها الإنسان من دائرة العدالة إلى دائرة الفسق بمجرد الفعل، أما الصغائر فلا يخرج بها من دائرة العدالة إلى دائرة الفسق إلا بالإصرار عليها.

فمثلاً حلق اللحية صغيرة ، لكن إذا أصر عليه الإنسان صار كبيرة . وكذلك شرب الدخان صغيرة ، فإذا أصر عليه الإنسان صار كبيرة ، هذا بقطع النظر عما يحدث في قلب الفاعل ؛ لأنه أحيانًا يقترن بفعل الصغيرة شيء من الاستخفاف بأوامر الشرع والاستهانة بها ، وحينئذ تنقلب الصغيرة كبيرة من أجل الاستخفاف بأوامر الشرع . وربما تكون الكبيرة صغيرة مثل أن يفعلها الإنسان مع الخجل من الله عز وجل ورؤيتها أمام عينه دائمًا ، فهنا تنقلب إلى صغيرة ، وربما يكون شعوره هذا توبة .

وقولنا: إن الكبائر لابد فيها من توبة. فهل يعني ذلك أن الإنسان لابد أن

يعاقب عليها؟

والجواب: أن الكبائر إذا فعلها الإنسان فإنه يستحق العقوبة ما لم يتب، أما الصغائر فقد تقع مكفرة بالأعمال الصالحة.

أما نفس العقوبة فإن الله يقول: ﴿إِنَّ اللّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨]، وعلى هذا ففاعل الكبيرة إذا لم يتب فهو على خطر ؛ لأنه يقال له: ما الذي أعلمك أنك داخل في المشيئة، وللأسف فإن بعض الناس إذا نهيته عن الكبيرة قال: إن الله تعالى يقول في القرآن الكريم: ﴿إِنَّ اللّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَن يَشَاءُ ﴾ فانظر كيف تمنيه نفسه، فالله تعالى لم يقل: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ كُم مطلقًا، بل قيد ذلك بالمشيئة، فقال: ﴿ لِمَن يَشَاءُ ﴾، ثم إنه لا يضمن لك أحد أنك ممن دخل في المشيئة، فربما تكون ممن لا يشاء الله أن يغفر له فأنت على خطر.

ثم إنه قد يقال إن المستثنى في قوله تعالى: ﴿ لِمَن يَشَاءُ ﴾ هو الذي فعل الكبيرة على وجه الحياء والخجل من الله عز وجل، فصارت الكبيرة دائمًا في عينه، فإنها حينئذ تنقلب صغيرة ويدخل صاحبها في المشيئة، فقد يقال هذا وإن كان هذا خلاف ظاهر اللفظ.

والحاصل أننا نقول لهذا المفرط الذي منَّته نفسه ما لم يكن على علم من حصوله: من قال إنك داخل في قوله ﴿ لِمَن يَشَاءُ ﴾؟!

ثم قال المؤلف رحمه الله: (ومن عصى بذنبه لم يخله) والمراد بالمعصية في كلام المؤلف هنا الكبائر، قال: (وإن دخلها) وفي نسخة: (وإن يَرِدْهَا)، يعني وإن وردها دخو لاً، لكن النسخة الصحيحة وإن دخلها، يعنى وإن دخل النار

لا يخلد، لأنه لا يخلد فيها إلا الكافرون.

وقوله: (وإن دخلها يا بوار المعتدي) يا بوار المعتدي: هذا نداء، يعني: يا بوار المعتدي احضر، لأن المعتدي أهل للبوار، والبوار هو الهلاك، كما قال تعالى: ﴿ وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبُوَارِ ﴾ [إبراهيم: ٢٨]، أي دار الهلاك.

وقوله: (يا بوار المعتدي) قد يشكل من المعتدي هنا. هل المعتدي هو العاصي الذي يدخل النار، أو المعتدي من يقول: إن من دخل النار لا يخرج منها. أو هما جميعًا؟ الظاهر أنهما جميعًا، أو أن مراد المؤلف رحمه الله بالمعتدي المعتزلة والخوارج؛ لأن المعتزلة والخوارج يقولون: من دخل النار ولو من أجل الكبيرة وإنه لا يخرج منها، ولكن يختلفون في أحكام الدنيا؛ فقالت المعتزلة: لا نقول مؤمن ولا نقول كافر، ولكنه في منزلة بين المنزلتين، وقالت الخوارج: إنه كافر، وهم جميعًا اتفقوا أنهم في الآخرة - أي العصاة مخلدون في النار، ولهذا لا تنفع فيهم الشفاعة

وهناك طائفة ثالثة من المبتدعة؛ وهم المرجئة الذين يقولون: إن أهل الكبائر لا يدخلون النار، لأنهم يقولون: لا يضر مع الإيمان معصية، كما لا تنفع مع الكفر طاعة. فهم يقولون إن الأعمال لا تدخل في الإيمان، فإذا آمن الإنسان بقلبه فهو مؤمن ولا يستحق العقاب، وإذا قيل لهم: فما تقولون في آيات الوعيد وأحاديث الوعيد؟ قالوا: هذه في الكفار، أما المؤمن فلا يمكن أن يدخل النار.

وهذا المذهب باطل؛ لأن هناك نصوصًا كثيرة تعلق الوعيد على فعل ما ليس بكفر، وقدقال النبي عليه الصلاة

والسلام: «لا يدخل الجنة قاطع»(١).

وعلى كل حال فيمكن أن نقول: إن الشفاعة فيمن دخل النار أن يخرج منها من أهل الكبائر ـ يخالف فيها ثلاث طوائف مبتدعة: المرجئة: لأنهم يقولون: إن أهل الكبائر لا يدخلون النار أصلاً. والخوارج والمعتزلة: لأنهم يقولون: من دخل النار فهو خالد فيها.

والصحيح ما ذهب إليه أهل السنة والجماعة كما سبق في أحاديث كثيرة في الشفاعة؛ وأن من دخلها من العصاة فإنه يخرج منها؛ إما بالشفاعة، وإما بفضل الله ورحمته.

ثم بين لمن تكون الجنة ولمن تكون النار، فقال رحمه الله: (وجنة النعيم للأسرار) جنة النعيم: هي جنة الآخرة، ونعيمها نعيم في البدن ونعيم في القلب. بخلاف الدنيا فإن الدنيا في الغالب لا يجتمع فيها النعيمان؛ فقد ينعم الإنسان في البدن، ولا ينعم في القلب، وقد ينعم في القلب ولا ينعم في البدن، فقد يكون رجل غني عنده من الترف ما لا يعلمه إلا الله، ينعم في بدنه تماماً، لكن قلبه يغلي من الهم والغم والخوف على نعيمه والخوف على نفسه، ومهما يكن من نعيم الدنيا فإن الإنسان إذا تذكر الموت أو تذكر الهرم تنغص، كما قال الشاعر:

لا طيب للعيش ما دامت منغصة لذَّاته بادكار الموت والهرم على أنه لا يمكن أن يتم النعيم من كل وجه في الدنيا، كما قال الشاعر

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب إثم القاطع، رقم (٥٩٨٤)، ومسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، رقم (٢٥٥٦).

#### الحكيم:

في وم علينا ويوم لنا ويوم نُساء ويوم نُسر ويوم نُسر وقس هذا بنفسك، فإنك إذا سررت اليوم فانتظر الحزن غداً، وإن حزنت اليوم فانتظر السرور غداً، هكذا الدنيا.

لكن نعيم الجنة - جعلنا الله والمسلمين عمن يتمتع به - ليس فيه حزن، ولهذا قال قال المؤلف: (وجنة النعيم) يعني كلاً من نعيم القلب ونعيم البدن، ولهذا قال الله تعالى في سورة الإنسان: ﴿ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً ﴾ [الإنسان: ١١]، نضرة في الوجه وفي البدن، وسرور في القلب، فاجتمع لهما النعيمان؛ نعيم البدن بالنضرة الحسنة، ونعيم القلب بالسرور.

قال المؤلف رحمه الله:

واجرزم بأن النار كالجنة في وجودها وأنها لم تتلف

وهذا سبق أن تكلمنا عنه في وجود الجنة والنار، حيث قلنا إن الجنة والنار الآن موجودتان بدلالة الكتاب والسنة، وذكرنا أن القول الراجع أنهما لا يفنيان، وأن عدم فناء الجنة محل إجماع من أهل السنة، وأما النار ففيها خلاف ضعيف جداً، والقائل به قليل فلا يعتد به ولا يلتفت إليه. والصحيح الذي لاشك فيه عندنا، والذي ندين الله به ونعتقده أن النار مؤبدة لن تتلف، ولهذا قال المؤلف رحمه الله:

واجرم بأن النار كالجنة في وجردها وأنها لم تتلف و وجردها وأنها لم تتلف و وجردها وأنها لم تتلف و ولم هنا بمعنى لن، يعني: لن تتلف في المستقبل. وهنا قاس النار على الجنة؛ لأن النار مختلف في بقائها بخلاف الجنة.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٢٧ و فنسأل الله النعيم والنظر ١٢٨ فإنه ينظر بالأبصار ١٢٩ لأنه سبحانه لم يحجب

لربنا من غير ما شين غير كما أتى في النص والأخسار إلا عن الكافر والمكذب

#### الشرح

قال رحمه الله: (فنسأل الله النعيم والنظر لربنا) نسأل الله النعيم في الجنة، ونسأله النظر لربنا عز وجل وهو أعلى نعيم في الجنة، فإن أهل الجنة لا يعطون نعيمًا أعظم ولا أسر من النظر لوجه الله.

وقوله: (من غير ماشين غبر) أي من غير سوء، وغبر: أي مضى. أي نسأل الله النعيم والنظر من غير أن يتقدم ذلك عذاب، بل نسأله أن ندخل الجنة بلا عذاب.

وقوله: (فإنه ينظر بالأبصار) فإنه: أي الله عز وجل، (ينظر بالأبصار) الأبصار جمع بصر يعني بالعين، رداً على من قال إنه ينظر بالقلب، وأن النصوص الواردة في النظر إلى الله يراد بها النظر بالقلب، أو النظر إلى ثوابه، وكلاهما معنيان باطلان.

أما النظر بالقلب فإن هذا حاصل لأهل الجنة قبل أن يدخلوا الجنة، فإن المؤمن يكاد يرى ربه بقلبه من شدة إيمانه به، وبأسمائه وصفاته، وأنت لو وصف لك شيء في الدنيا كما لو وصف لك إنسان ثقة بيتًا لتشتريه وصفًا دقيقًا، فكأنما تراه بقلبك، وكذلك فالمؤمنون المتقون يرون الله سبحانه وتعالى بقلوبهم قبل يوم القيامة، ولولا هذا اليقين ما حصل لهم دخول الجنة، فهم

يرون الله تعالى بقلوبهم من قبل أن يدخلوا الجنة ، وحينتذ لا نعيم لهم بهذا النظر ؛ لأنه قدتم لهم من قبل .

وأما الذين قالوا: إنهم ينظرون إلى ثواب الله، فيقال لهم: هذا تحريف للنصوص الصريحة الصحيحة، مثل قول النبي عليه: «إنكم ترون ربكم كما ترون الشمس ليس دونها سحاب»(١)، وهذا واضح في أن الذي يُرى هو الله عز وجل، فنراه كالشمس ليس دونها سحاب، وقوله عليه: «ترونه كالقمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته»(٢).

وقوله: (كما أتى في النص) النص: يعني القرآن، (والأخبار) جمع خبر، وهي الأحاديث.

فرؤية الله سبحانه وتعالى في الآخرة ثابتة بالقرآن والسنة وإجماع السلف، حتى إن بعض العلماء رحمهم الله صرح بأن من أنكر رؤية الله في الآخرة فهو كافر؛ لأنه مكذب للنصوص الصريحة الصحيحة، ومخالف لإجماع السلف.

وقال بعض العلماء رحمهم الله: من قال: إن الله لا يُرئ في الآخرة، فنسأل الله أن يحرمه رؤيته في الآخرة. ولاشك أن الذي ينكر أن الله يُرئ في الآخرة يستحق أن يقال له: حرمك الله منها، وأعتقد أننا لو قلنا له: حرمك الله منها لاستشاط غضبًا، فكيف إذا دُعي عليه بألا يرئ ربه غضب وهو يقول

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الأذان، باب فضل السجود، رقم (٨٠٦)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية، رقم (١٨٢).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس، رقم(٢٥٥١).

في عقيدته: يمتنعُ أن نرى ربنا؟! فمن العجب أن يغضب عند إلزامه بما يقول.

وقد دل على ثبوت الرؤية القرآن والسنة:

أما دلالة القرآن على الرؤية: فمن وجوه:

الأول: التصريح بالنظر.

والثاني: نفي الإدراك.

والثالث: حجب أعداء الله عن رؤية الله. هذه ثلاثة أنواع من الأدلة.

أولاً: التصريح بالنظر: مثل قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ (٢٣) إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٣]، فالله عز وجل قال: وجوه، ولم يقل قلوب يومئذ ناظرة، وإذا كانت الوجوه هي التي ترى، فوسيلة الرؤية في الوجه لا شك أنها العين. إذاً نراه بأعيننا.

وقال الله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، وفسر الزيادة أعلم الخلق بالله عز وجل وكتابه رسول الله على بأن المراد بالزيادة النظر إلى وجه الله تعالى، ولا نعلم تفسيرًا أصح وأوثق من تفسير الرسول عليه أبدًا، فإذا قال: هي النظر إلى وجه الله قلنا: صدقت وصدق الله ورسوله.

ثانيًا نفي الإدراك: قال الله تعالى: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ﴾ [الانعام: ١٠٣]، فإن نفي الإدراك يدل على ثبوت أصل الرؤية؛ لأن نفي الإدراك مع عدم ثبوت الرؤية لغو من القول وفساد؛ إذ كيف يقال: لا تدركه الأبصار وهو لا يرى أصلاً؟! فكونه يقول: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ يعني أنها تراه ولكن لا تدركه. ولهذا استدل بهذه الآية أهل السنة على أن الله يُرى،

ووجه الدلالة أن نفي الإدراك دليل على أصل ثبوت الرؤية؛ لأن نفي الإدراك عما لم يثبت أصله لغو من القول لا حاجة له، وحينئذ يكون في الآية دليل على ثبوت الرؤية.

والعجب أن الذين ينفون الرؤية يستدلون بنفس الآية على أنه لا يرى لأن الله يقول: ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ ، ونقول رداً عليهم: الله يقول: ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ ، ونقول رداً عليهم: الله يقول: ﴿لا تراه. وفرق بين الإدراك والرؤية. فنحن الآن نعلم الله عز وجل لكن لا ندرك حقيقته. ولو قلنا بقولهم لقلنا: إن الله لا يعلم. وعلى هذا فالآية صريحة في أن الله تعالى يُرى .

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية قاعدة في الاستدلال، وناهيك به فهماً وفقهًا، فقال: أنا ملتزم بكل دليل صحيح استدل به مبطل على باطله أن أجعله دليلاً عليه لاله، سواء كان أثرياً أم نظرياً، ذكر هذا في كتابه درء تعارض العقل والنقل، وذلك لأن الاستدلال بالدليل الصحيح على القول الباطل لاشك أنه يشم منه رائحة ما ذهب إليه.

فهؤلاء الذين استدلوا بنفي الرؤية في الآخرة بقوله تعالى: ﴿لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ [الانعام: ١٠٣]، قال شيخ الإسلام: هذا دليل عليهم؛ لأن نفي الإدراك يدل على وجود أصل الرؤية، ولولا وجود أصل الرؤية لكان نفي الإدراك لغواً ينزه عنه كلام الله.

ثَالثًا: حجب الله عن أعدائه، وذلك في قوله تعالى: ﴿كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبَهِمْ يَوْمَئذ ِلَّمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥]. قال الإمام الشافعي رحمه الله: والله ما حجب أعداءه عنه في حال الغضب إلا ليراه أولياؤه في حال الرضا، وهذا صحيح؛ لأنه لو كان الجميع محجوبين لم يكن لنفي الحجب عن الأعداء فائدة، بل فيه مضرة، حيث أوهم التخصيص ببعض مدلولاته.

والحاصل أن رؤية الله ثابتة بالنص على ثلاثة أوجه: ثبوت الرؤية، ونفي الإدراك، والحجب عن الأعداء.

أما دلالة السنة على الرؤية:

فقد تواترت السنة على رؤية المؤمنين لله سبحانه وتعالى يوم القيامة وعلى هذا قول الناظم ينظم بعض ما تواتر:

ومن بنى لله بيتًا واحتسب

مما تواتر حديث من كذب ورؤية شفاعة والحوض

والشاهد قوله: (ورؤية).

ثم قال المؤلف رحمه الله:

لأنه سبحانه لم يحجب إلاعن الكافر والمكذب

هذا تعليل بتدليل؛ لأنه لم يحجب إلا عن الكافر والمكذب، وفي هذا يشير المؤلف رحمه الله إلى قوله تعالى: ﴿ كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَئِذٍ لِمَحْجُوبُونَ ﴾ يشير المؤلف رحمه الله إلى قوله تعالى: ﴿ كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَئِذٍ لِمَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥]، فإذا حُجب هؤلاء فضدهم يرون الله سبحانه وتعالى.

رَفْعُ حبں لاکریجی لاهنجَنّی یً لسِکنتر لائیْرُرُ لاِفِزدوکریس ۱۷۰

# الباب الخامس

# فى ذكر النبوة ومتعلقاتها

### الشرح

الدين الإسلامي مبني على شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فبشهادة أن لا إله إلا الله يكون الإخلاص، وبشهادة أن محمداً رسول الله يكون الاتباع. وقد انتهينا مما يتعلق بالرب عز وجل فيما قال المؤلف رحمه الله، في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته. وبقيت شهادة أن محمداً رسول الله، وحينئذ لابد أن نعرف النبوة والرسالة، والحكمة من الرسالة والنبوة وما يتعلق بهذا، ولذلك قال المؤلف رحمه الله:

ومن عظيم منة السلام ولطفه بسائر الأنام أن أرشد الخلق إلى الوصول مبينًا للحق بالرسول

وصدق رحمه الله، فمن عظيم المنة، بل أعظم منة من الله بها أن أرسل الرسل إلى الخلق مبشرين ومنذرين، والمنة: العطاء، فالعطاء بلا طلب مكافأة يسمى منة، وأمنّ المعطين عليك الله جل وعلا ثم رسوله عليه، ولهذا في غزوة حنين غنم الرسول عليه وأصحابه أموالاً كثيرة جداً، فصار يعطي المؤلفة قلوبهم تأليفًا لهم على الإسلام؛ لأن الإنسان مهما كان يحب المال، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ [العاديات: ١]، حتى إنه مرة من المرات

جاءه أعرابي مسلمًا لكن إسلامه ليس إلى ذاك، يعني ليس ثابتًا، والأعراب يحبون المواشي وبالأخص الغنم والإبل، فأعطاه الرسول على غنمًا بين جبلين فذهب إلى قومه وقال: ياقومي، أسلموا فإن محمدًا يعطي عطاء من لا يخشى الفاقة (١)، ولم يقل: أسلموا تدخلوا الجنة. فانظر كيف ملك هذا المال قلبه، وبهذا نعرف حكمة الله عز وجل أن جعل للمؤلفة قلوبهم نصيبًا من الزكاة الواجبة؛ فيُعطون من الزكاة من أجل تأليف القلوب، خلافًا لبعض الدعاة الآن حيث يعطونهم من صلف القول ما ينفر قلوبهم.

وهذا يعني أننا لو رجعنا للدين الإسلامي وتأملنا كيف يدعو الناس لدين الإسلام، وجدنا رحمة وعطفًا، ووجدنا أن الإسلام يقابل المخالفين مقابلة الطبيب الحاذق المشفق، لا مقابلة المنتصر الذي يريد أن ينتقم، وهذه مسألة نسأل الله أن يعيننا على تنفيذها في دعوة الخلق إلى الحق.

فمن تمام نعمة الله عز وجل ورحمته وحكمته أيضًا أن أرسل إلى الخلق رسلاً؛ لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل؛ ولأن العقول لا يمكن أن تستقل بمعرفة ما يحبه الله ويرضاه، حتى يقوم الإنسان بفعله، فلابد من إرسال الرسل، وضرورة الناس إلى الرسل أشد من ضرورتهم إلى الطعام والشراب والهواء؛ لأن بالرسل سعادة الدنيا والآخرة، وإذا لم يبعث الرسل بقي الناس جهالاً؛ ولهذا كان من علامات الساعة أن يُقبض العلم، كما قال الرسول عَلَيْ : «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا من صدور الرجال، ولكن يقبضه بموت

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الفضائل، باب ما سئل رسول الله ﷺ، رقم (٢٣١٢).

العلماء، فإذا مات العلماء اتخذ الناس رؤساء جهالاً، فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا»(١).

إذاً لابد من الرسالة حتى تقوم الحجة، وتبين المحجة، ويسلك الناس إلى ربهم طريق الهدى، وهي من منّة الله، بل أمنّ شيء منّ الله به علينا هو الرسالة والعلم.

وقوله: (ولطفه بسائر الأنام) أي ومن لطفه جل وعلا ورأفته ورحمته، (بسائر الأنام) أي بعموم الأنام، والأنام: هم الخلق، (أن أرشد الخلق إلى الوصول) أن هنا مصدرية وهي في محل المبتدأ، ومن عظيم: خبر مقدم، أي: من عظيم منة الرحمن أن أرشد الخلق إلى الوصول.

وقوله: (مبينًا للحق بالرسول) المراد بالرسول هنا الجنس، وعلى هذا فراك لبيان الجنس وليست للعهد الذكري ولا الحضوري ولا الذهني، بل هي للجنس الدال على العموم، وقد بين الله تعالى في كتابه أنه ما من أمة من الأم إلا خلا فيها نذير، وكل رسول يرسل إلى قومه إلا أن النبي على أرسل إلى الناس كافة، وبلغت رسالته جميع الخلق إلى يوم القيامة، وآيته العظمى هذا القرآن الكريم الذي بين أيدينا ولله الحمد - إلى اليوم.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم، رقم (١٠٠)، ومسلم، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن، رقم (٢٦٧٣).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٣٢ وشرط من أكرم بالنبوة حرية ذكورة كقوة

# الشرح

النبي لابد أن يكون أهلاً للرسالة ، فلابد أن يكون المعطى للرسالة مؤهلاً لها ؛ لأنه ليس كل إنسان يصلح للرسالة ، والله عز وجل يؤتي فضله من يشاء ، وهذا كما أن العلم الموروث عن الرسالة لا يعطيه الله إلا لمن هو أهل له ، نسأل الله أن يجعلنا منهم .

والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: ١٢٤]، وذلك ردًا على الكفار المعاندين للرسل الذين قالوا: ﴿ لَن نُؤْمِنَ حَتَىٰ نُؤْتَىٰ مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللَّهِ ﴾ [الانعام: ١٢٤] فقال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾، أي أنهم ليسوا أهلاً للرسالة فلم يُعطوها لكن أعطيها من هو أهل لها.

والنبوة لها شروط، وقد بين المؤلف رحمه الله شيئًا منها فقال: (وشرط من أكرم بالنبوة حرية) شرط: مبتدأ ، حرية: خبره، من أكرم: أي من أكرمه الله وفضله، بالنبوة: أي بالرسالة، فالرسالة إذاً إكرام من الله تعالى للعبد، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِينَ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ [الإسراء: ٥٥]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِنْ كُلُمَ اللّه وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ تَعَالَىٰ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَم وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ ﴾ [الإسراء: ٧٠]، ومن المعلوم أن أعلى أصناف بني آدم هم الرسل عليهم والصلاة والسلام.

فالرسالة كرامة من الله عز وجل؛ سواء تمكن الرسول من بث رسالته وانتفع به الخلق أم لم يتمكن، فإن الرسول على رأى الأنبياء، رأى النبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد، وكلهم مكرمون، لكن لاشك أن من من الله عليهم بكثرة الأتباع أعظم إكرامًا ممن دون ذلك.

فإن قيل: كيف نجمع بين قول النبي ﷺ: «يأتي النبي وليس معه أحد»(١)، وقوله: «ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا جعل الله له حواريين»(٢).

فالجواب: إما أن يكون المراد بالحديث الثاني ذوي العزم من الرسل أو أنه يستثني من الحديث الأنبياء كثيرون. وقوله: (وشرط من أكرم بالنبوة حرية. الخ) النبوة لها شروط:

المسرط الأول: ذكره المؤلف رحمه الله في قوله: (حرية) يعني شرطه أن يكون حراً لا رقيقًا، والرقيق هو المملوك، العبد الذي يُباع ويُشترئ، فهذا لا يكون نبيًا ولا رسولاً؛ وذلك لأن الرق وصف نازل عن الحرية، فالرقيق عملوك علكه سيده، يباع، ويشترئ، ويستخدم، فلا يمكن أن يكون هذا قائدًا؛ لأنه هو نفسه مملوك مقود؛ فكيف يكون قائدًا. إذاً لابد أن يكون النبي حراً.

واعلم أن هذه الشروط شروط لما وقع لا لما سيقع؛ لأنه لا يمكن أن يقع

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الطب، بأب من اكتوى أو كوى غيره...، رقم (٥٧٠٥)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة، رقم (٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان. . . ، رقم (٥٠).

الآن، فمحمد على هو خاتم النبيين، لكن الذين كانوا أنبياء لا بد فيهم من هذه الشروط، فلابد أن يكونوا أحراراً ولا يمكن أن يكونوا أرقاء.

فإن قيل: إن يوسف عليه الصلاة والسلام بيع مملوكاً عند عزيز مصر؟ فالجواب: أن يوسف عليه الصلاة والسلام نُبِّع بعد السجن.

فإذا قال قائل: ما تقولون في قوله تعالى عن يوسف عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبَئِنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَذَا ﴾ [يوسف: ١٥]، يعني جاءه الوحي قبل السجن؟

فالجواب: أن الضمير يعود على أبيه يعقوب عليه الصلاة والسلام.

والشرط الثاني: قال: (ذكورة) فالنساء ليس منهن رسول؛ لأنهن لسن أهلاً لتحمل هذه القيادة العظيمة، وإذا كان الرسول على قال: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة»(١)، ولو بالانتخاب؛ فإذا انتخبوا امرأة فإنهم لن يفلحوا، فكيف يمكن أن تكون امرأة رسولاً، ثم لو قدر أنها صارت نبياً، والنبي هو الذي يصلي بقومه، فإذا جاءها الحيض فلن تصلي إذاً فلا يصح إطلاقًا أن تكون نبياً، لكن يصح أن تكون عالًا، وهذا هو الدليل العقلي.

أما الدليل السمعي فلقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ [الانبياء: ٧]، فأخبر تعالى أنه لا يرسل إلا رجالاً؛ لا ملائكة ولا إناثًا.

فإن قال قائل: إن هناك أقواماً ولُّوا أمرهم نساء وأفلحوا فما الجواب عن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب كتاب النبي ﷺ إلىٰ كسرىٰ، رقم (٤٤٢٥).

ذلك؟

فالجواب عنه من أحد وجوه:

الوجه الأول: إما أن يراد بقول النبي ﷺ: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة» ، يعني أولئك القوم فيكون خاصاً ، وإذا كان خاصاً لم يكن إشكال .

الوجه الشاني: أن نقول: إن هؤلاء النساء لم يتولين الأمر على وجه الإطلاق بل الذي يدبر الأمر غيرهن لكن لهن الرئاسة اسماً لا حقيقة.

الوجه الثالث: أن يقال: هؤلاء القوم لو أنهم ولّوا رجلاً لكان أفلح لهم ويكون المراد بالنفي: لن يفلح قوم نفي الفلاح التام فيقال: هؤلاء القوم لو أنهم ولوا رجلاً لكان أفلح لهم.

الوجه الرابع: أن يقال: إن قول النبي عَلَيْ «لن يفلح قوم» هذا بناءً على الأغلب والأكثر وإلا فقد يفلحوا.

فهذه أربعة أوجه في الجواب عن هذا الحديث والله أعلم.

والشرط الثالث: قال: (كقوة) يعني أن يكون عنده قدرة وقوة على إبلاغ الرسالة، فلا يمكن أن يكون أصم، ولا يمكن أن يكون أبكم لا يتكلم، ولا يمكن أن يكون منهك القوى البدنية، بل لابد أن يكون عنده قوة؛ لأن إرسال من ليس ذا قوة عبث يُنزه الله عنه، فلا يعقل أن يرسل من لا يستطيع أن يتكلم أو من هو أصم، والأعمى قد نقول إنه لا يمكن أن يرسل الله رسولا أعمى، وقد نقول إنه لا يمكن أن يرسل الله رسولا أعمى، وقد نقول إنه يمكن؛ لأن العمى وإن كان يضعف القوة على أداء الرسالة لكنه لا يمنع أداء الرسالة، والكلام على ما يمنع أداء الرسالة، فلابد

أن يكون قويًا. ولا يرد عليك نبي الله أيوب عليه الصلاة والسلام لأنه أصيب عالي عليه أصيب ثم برئ في النهاية فهذا من العوارض.

ولا يشترط أن يكون ذا سيادة في قومه ، لكن في الغالب أنه يكون ذا سيادة في قومه ، لكن في الغالب أنه يكون ذا سيادة في قومه ، لقول الله تعالى: ﴿ وَلَوْلا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ ﴾ [هود: ٩١] ، وهذا هو الغالب وقد لا يكون ذا شرف في قومه وسيادة ، لقول لوط عليه الصلاة والسلام: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَىٰ رُكْنٍ شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠] ، أي إلىٰ قوم ينعونني منكم .

فالمهم أنه ليس بشرط أن يكون الرسول ذا سيادة وشرف في قومه ، لكن ذلك هو الأكثر ، ولاسيما في خاتم الأنبياء محمد على المنه كان أشرف قومه نسبًا ؛ لأن الله اصطفى إسماعيل ، واصطفى من بني إسماعيل كنانة ، واصطفى من كنانة قريشًا ، واصطفى من قريش بني هاشم ، واصطفاه على من كرام ؛ كرام الآباء والأجداد ، عليه الصلاة والسلام ، ولكن ليس هذا بشرط .

وقوله: (حرية ذكورة كقوة) لو قال: (حرية ذكورة وقوة) لكان أحسن. لكنه قال: (كقوة) فكأنه جعل القوة تعليلاً لاشتراط الذكورة واشتراط الحرية، وهذه الكاف للتشبيه يعنى كما تشترط القوة.

فالشروط التي ذكرها المؤلف رحمه الله ثلاثة: الحرية والذكورة والقوة على إبلاغ الرسالة.

رَفَّحُ معبں لاکرَّعِنِ کی لاہنجَّں یَّ لائیسکنش لائٹرۂ لافزدوکریس ۲۰۰

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٣٣- ولا تنال رتبة النبوة بالكسب والتهذيب والفتوة ١٣٣- والفتوة ١٣٤- لكنها فضل من المولى الأجل لن يشا من خلقه إلى الأجل

# الشرح

قال المؤلف رحمه الله:

ولا تُنال رتبة النبوة بالكسب والتهذيب والفتوة

يعني أن رتبة النبوة لا تنال بعمل العبد، وهذا أيضًا كما سبق لا مجال له الآن؛ لأن الرسالة ختمت بمحمد عليه.

وقول المؤلف: إن النبوة لا تنال (بالكسب) يعني بالتخلق بالأخلاق الفاضلة، والقيام بما يجب على الإنسان من الحقوق التي لربه والتي للخلق. (والتهذيب) أي ولا تنال أيضًا بتهذيب الإنسان نفسه، وتهذيب غيره، بأن يكون رجلاً مريدًا للإصلاح ساعيًا فيه.

قوله: (والفتوة) أي وكذلك لا تنال بالفتوة، وهي الكرم والشجاعة.

وذكر المؤلف رحمه الله هذا الكلام رداً على بعض المتكلمين الذين قالوا: إنه يمكن للإنسان أن يهيئ نفسه ويهذبها حتى يكون مؤهلاً للنبوة فيكون نبيًا، وهذا ليس بصحيح، فالنبوة لا تنال بالكسب، ولا يمكن أن يصل إليها الإنسان بالكسب.

ولكن ربما يقول قائل: ألم يقل الله تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾؟ فنقول: بلى، ولكن هذا الذي كان أهلاً للرسالة، لم تكن هذه الأهلية بعمل منه بل كانت بفضل من الله تعالى، ويدل لذلك أننا نجد أناساً وصلوا إلى القمة في الكرم والشجاعة وحسن الأخلاق في الجاهلية؛ مثل عبد

الله بن جدعان وغيره، ومع ذلك لم ينل النبوة، وإنما نالها محمد على الله ولهذا قال المؤلف رحمه الله:

لكنها فضل من المولى الأجل لن يشا من خلقه إلى الأجل

أفادنا المؤلف رحمه الله في هذا البيت أن النبوة فضل من الله يتفضل بها على من يشاء من عباده، ولهذا لما قال أعداء الرسل للرسل: ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ يعني ما نحن إلا بشر مِثْلُنا ﴾ ﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ يعني ما نحن إلا بشر مثلكم، ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَمُنُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَا أَن نَا أَتِيكُم بِسُلْطَان إِلاً بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ فالله سبحانه وتعالى هو الذي يمن بالنبوة على من يشاء من عباده، كما يمن بالعلم على من يشاء من عباده، مع أن العلم ربما يحصل بالكسب، لكن هو منة من الله، فكم من إنسان حاول أن يطلب العلم ولكنه عجز.

وأفادنا في قوله: (لمن يشا من خلقه إلى الأجل) أن من كان نبيًا فلا يمكن أن تسلب منه النبوة، فالنبوة لها ابتداء وليس لها انتهاء إلا بالموت، يعني لا يمكن أن يكون الإنسان رسولاً ثم تُسلب منه الرسالة، لكن يمكن أن يكون غير رسول ثم يرسل كما هو الأصل؛ فالأصل أنه لا يرسل إلا من كان قد بلغ أشده وبلغ أربعين سنة ليكون تام العقل.

وأما قوله تعالى عن عيسى عليه الصلاة والسلام حين أشارت أمه إليه في المهد صبيًا (آ) قَالَ إِنِي عَبْدُ اللَّه آتَانِيَ الْكَتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا (آ) وَجَعَلَنِي مَبْدُ اللَّه آتَانِيَ الْكَتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا (آ) وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأُوْصَانِي بِالصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا وَجَعَلَنِي بَبِالصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا (آ) وَبَعَلَنِي جَبًّارًا شَقِيًّا ﴾ [مريم: ٢٩ - ٣٣]، فقال بعض العلماء رحمهم الله: إن هذا خاص بعيسى عليه الصلاة والسلام، وأما غيره فلابد أن يبلغ أشده ويستوي ويكبر، أما عيسى فإنه آية من آيات الله في خلقه وتكوينه يبلغ أشده ويستوي ويكبر، أما عيسى فإنه آية من آيات الله في خلقه وتكوينه

ورسالته، وقيل المعنى: آتاني الكتاب في علمه، فيكون التعبير بالماضي باعتبار علم الله، ويكون الماضي هنا استعمل في المستقبل لتحقق وقوعه، وهذا هو الأقرب.

فإن قال قائل: لماذا رجمتم هذا مع أن التقدير الأول لا مانع منه وهو أن يكون خاصاً به؟

فالجواب: إذا رجحنا التقدير الأول فمعنى هذا أننا غنع هذا الأصل وهو عدم الخصوصية هذا من جهة، ومن جهة أخرى أن الله لن يرسل رسولاً إلا إذا كان أهلاً للرسالة يتحمل الدعوة ويتحمل الرد على الآخرين، هذا الذي يظهر لى، والله أعلم.

مسألة: ما الفرق بين النبي والرسول؟

الفرق بين النبي والرسول كما ذهب إليه الجمهور؛ أن النبي من أوحي إليه بشرع ولم يُؤمر بتبليغه، ولهذا يُسمئ نبيًا ولا يسمئ رسولاً لأنه لم يؤمر، لكنه لم ينه عن إبلاغه، وأما الرسول فهو من أوحي إليه بشرع وأمر بتبليغه، وهناك فرق بين أن نقول في النبي لم يؤمر بتبليغه وبين أن نقول: نهي عن تبليغه، وهذا نظير ما قال شيخ الإسلام رحمه الله فيمن لم ينكر على الولاة ولامه بعض الناس على عدم إنكاره للمنكر، قال شيخ الإسلام: هناك فرق بين السكوت عن الإنكار، وبين الأمر بالمنكر (۱)، فالسكوت عن الإنكار مع عدم القدرة على الإنكار أو مع خوف منكر أكبر لا يلام عليه الإنسان، بل قد يحمد إذا ترك الإنكار خوفًا من مفسدة أكبر، لكن لو أمر بالمنكر فإنه في هذه الحال يذم على الأمر بالمنكر والرضى به.

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي ١٤/ ٤٧٢.

شرح العقيدة السفارينية

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

من فضله تأتى لمن يشاء

١٣٥ ولم تزل فيما مضى الأنباء

# الشرح

قوله: (الأنباء) بالرفع على أنها اسم (تزل) ؛ لأن زال ويزال تعمل عمل كان إذا سُبقت بنفي أو شبهه، وهنا سبقت بنفي وهو قوله: (ولم تزل)، وعليه فالأنباء اسم تزل، وخبرها قوله: (تأتي لمن يشاء) أي لم تزل الأنباء آتية لمن يشاء.

وقوله: (فيما مضى) أي فيما سبق هذه الأمة، و(من فضله) أي على المرسَل وعلى المرسَل إليهم جميعًا.

وقـوله: (لمن يشاء) أي لمن يشاء من عباده، وقد أخبر الله عز وجل أنه بعث في كلِّ أُمَّةً رَّسُولاً أَن اعْبُدُوا بعث في كلِّ أُمَّةً رَّسُولاً أَن اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وَإِن مِنْ أُمَّةً إِلاَّ خَلا فِيهَا نَذيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤].

وعليه فإن كل الأمم السابقة قد أرسل الله إليهم الرسول والنذير وأقام الحجة على جميع الخلق، ولم يبق لأحد حجة على الله عز وجل.

فإن قال قائل: هل الأنبياء محصورون؟

قلنا: إنه ورد في ذلك حديث يدل على حصرهم بأربعة وعشرين ألفًا، والرسل دون ذلك؛ لأن الأنبياء أكثر بكثير من الرسل، أما الرسل فأقل، وقد ذكر في القرآن منهم خمسة وعشرون رسولاً ولكنهم أكثر من هذا، وقد

يزيدون على ثلاثمائة إلا أن الله تعالى يقول: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ مِنْ قَبْلِكَ مِنْ قَبْلِكَ مِنْ قَصْصُ عَلَيْكَ ﴾ [غافر: ٧٨].

إذاً فعقيدتنا بالنسبة للرسل أنه ما من أمة إلا خلا فيها نذير، وما من أمة إلا بعث الله إليها من يوجهها ويُبيّن لها الحق.

وأول الأنبياء هو آدم، فإنه كان نبيًا مكلمًا، كما في حديث أبي ذر رضي الله عنه، أنه سأل النبي ﷺ: هل كان آدم نبيًا؟ قال: نعم، نبي مُكَلم (١).

وأما أول الرسل فهو نوح، لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا النَّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ ﴾ [الحديد: ٢٦]، فإذا كانت النبوة والكتاب في ذرية نوح وإبراهيم دل هذا على أنه ليس قبل نوح رسول، ويدل لذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ وَالنَّبِينَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ لذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ وَالنَّبِينَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ الناس يأتون إلى نوح يوم الناس يأتون إلى نوح يوم القيامة ويقولون: أنت أول رسول أرسله الله إلى أهل الأرض» (٢). وبهذا نعرف أن من أقحم إدريس بين نوح وآدم فإنه غلط؛ لأننا نجد شجرة الأنبياء التي كتبها بعض الناس قد كُتِبَ فيها إدريس قبل نوح، وهذا غلط لاشك فيه. فإن عقيدتنا أن نوحاً هو أول الرسل.

وآخر الرسل محمد ﷺ لقول الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رَجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ ﴾ [الاحزاب: ٤٠]، فمن ادعى النبوة بعده فهو كافر، ومن صدق مدعي النبوة بعده فهو كافر، ومن صدق مدعي النبوة بعده فهو كافر أيضًا، لأنه مكذب لله

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٥/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، بابقول الله: وعلّم آدم الأسماء كلها، رقم (٢٤)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب أدنئ أهل الجنة منزلة فيها، رقم (١٩٣).

ورسوله، وقد قال النبي عليه الصلاة والسلام لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه حين خلفه في أهله في غزوة تبوك، فقال: يا رسول الله، تخرج وأقعد مع النساء والولدان، فقال له النبي ﷺ: «أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا إنه لا نبى بعدي» (١)، فرضى على رضى الله عنه.

وقد استدلت الرافضة بهذا الحديث على أن عليًا رضي الله عنه أفضل الصحابة، ولكن لا دليل فيه؛ لأن الرسول على أراد بقوله أن تكون مني عنزلة هارون من موسى حين خلفه في قومه، أي في هذه المسألة فقط، أما الفضل الآخر فلاشك أن أفضل هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة تبوك. . . ، رقم (٤٤١٦)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل علي بن أبي طالب. . . ، رقم (٢٤٠٤).

رَفْحُ حبں لائرَجِ کی لاہنجَٹی یً لأسِکنش لاہنِّرۂ لاہؤہ ہ کسی ۲۰۱۰

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

به وأعسلانا على كل الأمم

١٣٦\_ حتى أتى بالخاتم الذي ختم

#### الشرح

قوله: (أعلانا): يعني جعلنا فوق كل الأم؛ فنحن الآخرون السابقون يوم القيامة، ونحن الشهداء على الخلق في أن الرسل بلغوا ما أنزل إليهم من ربهم، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، فهذه الأمة ولله الحمد هي أعلى الأم، ولها النصر التام على غيرها، ولكن بشرط أن تكون عاملة بشريعة الله التي جاء بها رسول الله ﷺ، أما أن تكون منتسبة فقط، ويكون الإسلام دين بطاقة وهوية بدون عمل، فهذا لا يجدي شيئًا، وللأسف فإن أكثر الناس قد كتب في هويته وبطاقته: الديانة: مسلم، وهو لا يعرف الإسلام، وقد لا يعرف كيف يتوضأ ولا كيف يصلي!

رَفْعُ بعب (لرَّحِمْ إِلَى الْمُخَمِّى يُّ (سِيلنم) (لاَيْنِي) (الِفِرُوفِ مِيسَ

### ١٣٧ وخصه بذاك كالمقام وبعثه لسائر الأنام

### الشرح

وقوله: (وخصه بذاك) خصه: أي النبي على الله الله الله فإنه خاتم الأنبياء ولا نبي بعده على وهذا من خصائصه على للرسالة، فإنه خاتم الأنبياء ولا نبي بعده على وهذا من خصائصه على وكان عيسى بن مريم على خاتم أنبياء بني إسرائيل، ولكن هذا الختم مقيد بأنبياء بني إسرائيل، أما محمد على فختمه ختم مطلق فلا نبي بعده، وهذا يدعو إلى تأمل الحكمة من أن عيسى ينزل في آخر الزمان ويتبع محمداً على اليتبين أن الختم الذي خُتمت به رسالة بني إسرائيل ليس ختماً مطلقاً بل هو ختم مقيد، والرسول الذي بعده هو محمد على ولذلك في آخر الزمان إذا نزل عيسى فإنما يحكم بشريعة النبي على النبي الله النبي النبي الله النبي الله النبي النبي النبي النبي الله النبي الن

فإن قال قائل: أليس قد أخبر النبي على أنه يكسر الصليب ويقتل الخنزير ولا يقبل إلا الإسلام فلا يقبل الجزية، وهذا ليس هو الحكم الشرعي الموجود الآن؛ فإن الحكم الشرعي الموجود الآن أن يقر النصاري على ما هم عليه، فإذا كان بيننا وبينهم عهد فإننا لا نتعرض لديانتهم؟

فالجواب: أن النبي ﷺ حدثنا بذلك مقررًا له راضيًا به، فيكون ما يقضي به عيسى في آخر الزمان من شريعة النبي ﷺ.

وقوله: (كالمقام) يشير بذلك إلى قوله تعالى: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحْمُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٩]، وقد سبق أن من المقام المحمود الشفاعة العظمى،

حيث تنتهي إلى رسول الله على وأن الناس يلحقهم من الكرب والغم ما لا يطيقون، فيستشفعون بآدم، ثم بنوح، ثم بإبراهيم، ثم بموسى، ثم بعيسى، حتى تنتهي إليه، فهذا من المقام المحمود حيث يحمده فيه الأولون والآخرون وليس كله.

مسألة: هل من المقام المحمود ما ذكره بعض العلماء من أن الله سبحانه وتعالى يُجلس الرسول على العرش؟

فالجواب: هذا إن صح فهو من المقام المحمود لا شك.

وقوله: (وبعثه لسائر الأنام) يعني، وخص النبي ﷺ بأنه بُعث إلى سائر الأنام، وغيره من الأنبياء بعثوا إلى أقوامهم فقط.

فإن قال قائل: أليس نوح عليه الصلاة والسلام مرسلاً إلى جميع الخلق في وقته؟

قلنا: بلئ هو مرسل إلى جميع الخلق في وقته، لكن لم يكن هناك قوميات سوى هذه القومية، فيكون نوح مرسلاً إلى قوم، كما قال تعالى: فإنا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [نوح: ١]، والخليقة في ذلك الوقت لم تكن كثرت بعد حتى تولد منها قوميات، وبذلك يكون نوح مرسلاً إلى قومه فقط، بل كانت الأمة قليلة وأرسل إليهم نوح فكان مرسلاً إلى قومه خاصة.

وقوله: (لسائر الأنام) سائر: يقولون إنها تطلق بمعنى الباقي، وتطلق بمعنى الباقي، وإن أخذت من بمعنى الجميع؛ فإن أخذت من السؤر صارت بمعنى الجميع، وإذا كانت السور ـ والسور محيط بكل ما كان داخله ـ صارت بمعنى الجميع، وإذا كانت

بمعنى الجميع كان فيها إعلال؛ لأنها تكون مشتقة من السور، والسور ليس فيه همزة، لكن قلبت الواو همزة في (سائر) لعلة تصريفية. أما إذا قلنا إن (سائر) من السؤر فالهمزة فيها أصلية.

ونظير ذلك لفظ زائر، هل الهمزة أصلية أو منقلبة؟ فيه تفصيل؛ فإن كانت من من زأر الأسدفهو زائر، وإن كانت من الزيارة فهي منقلبة، تقول زاريزور فهو زائر، وأصلها زاير لكن قلبت همزة.

قوله: (الأنام): أي الخلق، قال الله تعالى: ﴿وَالأَرْضَ وَضَعَهَا لِلأَنَامِ﴾ [الرحمن: ١٠]، أي: للخلق فهو مبعوث لجميع الخلق المكلفين، ودليل اختصاصه بذلك من وجهين:

الوجمه الأول: كونه خاتم الأنبياء، وهذا ثابت بالقرآن، فإذا كان خاتم الأنبياء ـ والناس كلهم محتاجون للرسالة ـ لزم من ذلك أن يكون رسولاً إلى جميع الخلق.

الوجه الثاني: أنه في حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال النبي ويعلق الله عنهما قال النبي والمحلية والمحل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الصلاة، باب قول النبي ﷺ: جعلت...، رقم (٤٣٨)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب منه، رقم (٥٢١).

فهذه من خصائصه، أما غيره من الأنبياء فإنه يُبعث إلى قومه خاصة. فمثلاً إذا كان في الأرض أقوام متعددة فإن الرسول يبعث إلى قومه الذي هو في أرضهم، أو في غير أرضهم لكنه يبعث إليهم خاصة.

ولا يرد على هذا نوح عليه الصلاة والسلام؛ لأن القوم في عهد نوح هم قومه، إذ كان الناس في ذلك الوقت قليلين لم يتفرقوا شعوبًا وأقوامًا، فكان مبعوثًا إلى الخلق عمومًا؛ لأن الخلق في ذلك الوقت ليس فيهم أقوام، ولهذا أهلك المكذبون له وصار الذين بقوا ممن على السفينة هم آباء الخلق كلهم، كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتُهُ هُمُ الْبَاقِينَ ﴾ [الصافات: ٧٧]، أي ذرية نوح.

وبهذا ينكف الإيراد الذي أورده بعض العلماء حيث قال: إن نوحًا أرسل إلى جميع أهل الأرض؟ وجواب هذا الإيراد أن جميع أهل الأرض هم قومه في ذلك الوقت، وليس هناك أقوام آخرون، لكن في عهد الرسول عناك أقوام آخرون؛ فهناك الفرس والروم والبربر وغيرهم، وهو مبعوث إليهم جميعًا.

فمن نعمة الله على النبي عَلَيْهِ أن الله تعالى أرسله إلى جميع الخلق، لأنه يلزم من ذلك أن كل من عمل بشريعته ناله من أجره، ولهذا رُفع له سواد عظيم فظن أنهم أمته فقيل له: هذا موسى وقومه، ثم رُفع له سواد عظيم أعظم من الأول وقيل له: هذه أمتك (١).

فأمة النبي على أكثر الأمم، وأجره أكثر أجر الأنبياء؛ لأن كل واحد من

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب وفاة موسى، رقم (٣٤١٠) ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب ولاعذاب، رقم (٢٢٠).

أمته يعمل بشريعته فإن له مثل أجره، وبهذا نعرف ضلال من إذا فعلوا طاعة أهدوها للرسول على الدين أهدوها للرسول على الدين أهدى الدين أهدى إليه عبادة فعلها فمضمون ذلك أنه حرم نفسه من أجرها فقط، أما الرسول عليه الصلاة والسلام فأجرها واصل إليه من ألاصل؛ سواء أهديتها إليه أم لم تهدها إليه.

ثم إنك لم تؤمر أن تهدي إليه العبادات؛ لا أضحية، ولا قراءة قرآن، ولا غيره، بل أمرت أن تصلي وتسلم عليه، وتدعو له، فهكذا أمرت كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [الاحزاب: ٥٦].

قال شيخ الإسلام: ولم يُعهد أن أحدًا من القرون المفضلة فعل ذلك، لا الصحابة ولا التابعون وتابعوهم، كلهم لم يهدوا للرسول عليه الصلاة والسلام ثواب قربة أبدًا؛ لأنهم أفقه وأعلم وأحكم من أن يهدوا إلى الرسول علي ثوابًا؛ إذ أن أجرهم حاصل للرسول علي فإن «الدال على الخير كفاعله»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب العلم، باب ما جاء الدال على الخير كفاعله، رقم (٢٦٧٠).

ى: لعراج حقاً بلا مين ولا اعوجاج

ثم قال المؤلف رحمة الله تعالى: ١٣٨ـ ومعجز القرآن كالمعراج

# الشرح

قال رحمه الله: (ومعجز القرآن) يعني وخصه تعالى بمعجز القرآن، فالقرآن معجز، قال تعالى: ﴿ قُل لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنِّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]. فالإنس والجن متفرقون أو متعاونون لا يمكن أن يأتوا بمثل هذا القرآن.

والدليل على هذا من الواقع أن القرآن نزل في قوم هم أفصح العرب، وبلغة هؤلاء القوم، ومع ذلك عجزوا عن معارضته، وهم بلاشك يودون بكل طاقاتهم أن يجدوا معارضة للقرآن الكريم، حتى يقولوا للرسول ﷺ: ما جئت به فإننا نستطيع مثله، فأنت لست بنبي، لكن عجزوا، بل كان هذا القرآن يأخذ بألبابهم حتى يصغوا إليه قهراً.

وذكروا في التاريخ أن رؤساءهم كانوا يأتون خفية إلى قرب النبي عليه للستمعوا القرآن؛ لأنه يعجبهم ويبهرهم، وقد قال الله تعالى: ﴿وَأُوحِي إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لَأُنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ ﴾ [الانعام: ١٩]، فدل ذلك على أن بلاغهم تقوم به الحجة.

وقد تحداهم الله عز وجل أن يأتوا بمثله فعجزوا: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمًا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةً مِن مَثْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣]، وتحداهم بعشر سور فعجزوا، وتحداهم بلية فعجزوا، وقال تعالى:

﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِّنْلِهِ إِن كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ [الطور: ٣٤]، أي: حديث مثله إن كانوا صادقين فعجزوا، ولهذا قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَلَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٣]، أي ليس عندهم علم إلا أنهم كفار لا يؤمنون، ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مَثْلِه إِن كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ [الطور: ٣٤]، وما أتوا ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ يَسْتَمعُونَ فِيهِ فَلْيَأْتُ مُسْتَمعُهُم بَسُلُطَانٍ مِّبِينٍ ﴾ [الطور: ٣٨]، وهذا تحد؛ إن كانوا صادقين فليأت مستمعهم بسلطان بسلطان مبين، وكل هذا لم يكن، إذاً فالقرآن أعجز الورئ؛ لأنه إذا أعجز الذين نزل بلغتهم وبوقتهم، فمن بعدهم من باب أولى ومن سواهم من باب أولى.

لكن هنا ملاحظة على قول المؤلف: (ومعجز القرآن) هذا من باب إضافة الصفة إلى موصوفها لأن المعنى: والقرآن المعجز، وكان ينبغي له ألا يُعبر عن آيات الأنبياء بالإعجاز؛ لأن الإعجاز ليس من خصائص الأنبياء، فإن الساحر يُعجز، والبهلواني يُعجز، فلما كان هذا اللفظ مشتركًا بين الحق والباطل، كان الأولى أن نأتي بلفظ يتعين فيه الحق، وهو ما نطق الله به وهو (الآيات) كما قال الله تعالى في القرآن: ﴿ بَلْ هُو آيَاتٌ بَيّنَاتٌ فِي صُدُورِ الّذِينَ أُوتُوا الْعُلْمَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩].

فالأولى أن يقول: آيات القرآن بدل: معجز القرآن، والأولى في جميع ما يسمى بمعجزات الأنبياء أن نسميه آيات الأنبياء ؟ لأن الآيات بمعنى العلامات الدالة على صدقه.

أما المعجزات فقد يعجز الساحر وقد يعجز غيره، فإن أحدًا لا يستطيع أن يجعل الحبال كأنها حيات تسعى إلا السحرة.

• ٤ ٥ شرح العقيدة السفارينية

فالسحرة يفعلون ما يعجز عنه البشر، لكن بالسحر، ولهذا نقول كان من الأولى أن يعبر عن معجزات الأنبياء التي تسمئ معجزات بالآيات.

وقد قال بعض الناس: إن معجزات السحرة لا تشتبه بآيات الأنبياء؛ لأن آيات الأنبياء الأنبياء تارة آيات الأنبياء تارة تكون تحديًا؛ وتارة تكون ابتداءً بدون تحد. فقد جاء الصحابة رضي الله عنهم إلى الرسول عليه الصلاة والسلام في غزوة الحديبية ، وقالوا له: يا رسول الله ، ليس عندنا ماء ، فدعا بإناء فوضع أصابع يده عليه فجعل الماء يفور من بين أصابعه لم يقولوا له ائتنا بين أصابعه لم يقولوا له ائتنا بأية ، بل شكوا إليه قلة الماء فجاءت هذه الآية .

وآيات الرسول على كثيراً ما تكون بغير تحد، كما جاءه الرجل وهو على المنبر على فقال: ادع الله أن يغيثنا. فدعا على فأغيثوا قبل أن ينزل من منبره، وجاء في الجمعة الثانية، وقال: ادع الله أن يمسكها عنا فدعا فانفرجت السماء(٢)، وليس في هذا تحد.

وقال بعض الناس: إن معجزات الأنبياء تشبه كرامات الأولياء، فلذلك يجب أن ننكر إما آيات الأنبياء أو كرامات الأولياء، وآيات الأنبياء لا يمكن إنكارها فلننكر كرامات الأولياء؛ فقالوا: لا يمكن أن يوجد للأولياء كرامات، والصواب أن كرامات الأولياء ثابتة فيمن قبلنا وفي هذه الأمة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة الحديبية، رقم (٢٥١٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب الاستسقاء في المسجد الجامع، رقم (١٠١٣) ومسلم، كتاب الاستسقاء، باب الدعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

فقصة مريم فيها كرامة من عدة أوجه: فقد أجاءها المخاض إلى جذع النخلة فجاءت إلى جذع النخلة لأن المخاض اضطرها أن تأتي إليه، وهي حامل تُطلق، فوضعت الولد، وقيل لها: ﴿ هُزِي إلَيْكِ بِجِدْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا ﴾ وهي امرأة نفساء، والمرأة النفساء عادة تكون ضعيفة، ثم قيل لها: هزي بجذع النخلة دون أن تصعدي إلى أعلاها، والهز بجذع النخلة لا يتأتى بل إنه صعب، فإن الرجل القوي إذا صعد إلى أعلاها وهزها تهتز، لكن وأذا هيئ بجذع بجذع تهتز، لكن مريم قيل لها: هزي بجذع النخلة فهزت فاهتزت النخلة، وهذه كرامة ﴿ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنيًا ﴾ [مريم: ٥٦]، يعني مخروفة بيسر، والعادة أن الرطب إذا تساقط من فوق النخلة، فإنه يفسد ويتفضخ، لكنه في شأنها بقي رطبًا جنيًا، وهذه كرامة، ولما جاءت عمل الولد فقيل لها معرضين لها بالزني: ﴿ يَا أُخْتَ هَارُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ امْرأً مَوْءَ وَمَا كَانَ أَبُوكِ امْرأً

فهذه كرامة وهي في الحقيقة تشبه آيات الأنبياء ، لكن الفرق بينهما أن آيات الأنبياء تأتي من ولي متبع للنبي ، وهذا الولي الأنبياء تأتي من ولي متبع للنبي ، وهذا الولي لا يقول إنه نبي أبدًا ، وقد لا يزكي نفسه ولا يقول إنه ولي فتأتيه الكرامة .

فإن قيل: كيف كان القرآن آية؟ أبلفظه أم بمعناه أم بصدق مخبره أم بماذا؟ فالجواب: أنه آية بكل معنى الآية في اللفظ والأسلوب والمعنى وأنه مهما كررته فلا يكن أن تمل منه، وهذه الفاتحة نكررها في اليوم مرات ومرات ولا

غلها أبدًا، وهذا على عكس أي كلام آخر، فلو قرأت قطعة من أحسن قصيدة من قصائد العرب وكررتها في اليوم مرتين فإنك تمل، ثم لا تلبث أن تحس وكأنها شيء خلق، أما هذا القرآن فإنك مهما كررته لا تمله، وربما إذا وفقك الله للتدبر أن يفتح الله عليك في المرة الثانية من المعاني واللطائف ما لم تجده في المرة الأولى.

وكذلك أيضًا في تأثيره على القلب، فإن الإنسان إذا قرأه بتدبر فإنه يلين القلب، ويوجه الإنسان إلى ربه، ويوجد طعمًا عجيبًا للإيمان، قال ابن عبد القوي رحمه الله في داليته المشهورة:

# وحافظ على درس القرآن فإنه يُليِّن قلبًا قاسيًا مثل جلمد

فهذه من آيات القرآن، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِللَّهِ ﴾ [الحديد: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَديثِ كِتَابًا مُتَشَابِهَا مَنَّانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللّهِ ﴾ [الزمر: ٢٣]، وهذه من آيات القرآن.

ومن آيات القرآن الإصلاح التام إذا تمسكت به الأمة ، فلا سبيل إلى إصلاح الأمة إلا بالقرآن ، قال الله تعالى عن نبيه : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤] ، وقالت عائشة رضي الله عنها : كان خلقه القرآن (١) ، فصلاح الأمة بهذا القرآن ، فبالقرآن تجد الأمة صالحة ؛ كلمة واحدة ، يد واحدة ، جسد واحد ، روح واحد .

قال تعالى: ﴿ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وهذا الأثر العظيم من آيات القرآن.

 <sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (٦/ ٩١).

ومن ذلك أيضًا أن القرآن بمجرد ما يسمعه الإنسان يشعر بأنه قامت عليه الحجة، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلامَ الله ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلامَ الله ﴾ [التوبة: ٦]، فجعل الله تعالى لسماعه أثرًا في قلب هذا المؤمّن. ومن آيات القرآن الآثار العظيمة التي لم تكن لأي أمة قامت بكتاب؛ فتح المسلمون بالقرآن مشارق الأرض ومغاربها، وهذا لم يوجد لأي كتاب آخر.

فإذاً القرآن كله آيات من كل وجه؛ في لفظه، ومعناه، وأسلوبه، وتأثيره، وآثاره، ولا يوجد له نظير، ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (ومعجز القرآن كالمعراج).

قوله: (كالمعراج) المعراج مفعال من العروج، وهي آلة العروج، يعني الآلة التي يعرج بها الإنسان من أسفل إلى أعلى، فالسلم معراج ومصعد، والمعراج من خصائص الرسول عليه الصلاة والسلام، لم يحصل لأحد من الأنبياء قبله، ولم يحصل لأحد بعده إلا روح المؤمن؛ فإن روح المؤمن إذا قبضت يصعد بها إلى الله عز وجل سماء فسماء، والملائكة شأنهم شأن آخر، فمن خصائص الرسول عليه الصلاة والسلام المعراج؛ لأنه لم يحصل لأحد من الأنبياء سواه.

والمعراج هو أنه عُرج به على من الأرض إلى السماء السابعة ، إلى أن بلغ مكانًا سمع فيه صريف الأقلام - أقلام القضاء والقدر ، فالقلم إذا كُتب به يسمع له صوت - فهو على وصل إلى هذا الحد ، إلى سدرة المنتهى التي ينتهي إليها كل شيء صعد من الأرض ، وهو مكان ما بلغه فيما نعلم أحد من البشر .

وكان العروج وهو على في مكة قبل الهجرة بثلاث سنوات، أسري به من مكة إلى المسجد الأقصى، واجتمع بالأنبياء هناك؛ لأن أنبياء بني إسرائيل

كلهم أو غالبهم كانوا في جهة الشام أو مصر، فجمعوا له هناك وصلى بهم إمامًا، إشارة إلى أنه على الله قد أخذ إمامًا، إشارة إلى أنه على هو إمامهم ورضوا كلهم بذلك؛ لأن الله قد أخذ عليهم الميثاق، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النّبِينَ لَمَا آتَيْتُكُم مِن كتاب وَحَكْمَة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصدّقٌ لِما مَعكم لتؤمن به ولتنصر نَه قال أَأَقْر رَثُم وأَخَذتُم عَلَىٰ ذَلكم إصري قالُوا أَقْر رَنْا ﴾ [آل عمران: ٨١].

فصلى بهم ثم صعد به جبريل سماءً فسماءً حتى وصل إلى السماء السابعة، وهو يمر بمن يربه من الملائكة، وبمن يمر به من الأنبياء، ومرعلى علية الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وكلهم إذا سلم عليهم النبي عليه يرد عليه السلام ويرحب به؛ قال له آدم: مرحبًا بالابن الصالح والنبي الصالح، وبقية الأنبياء وقال مثل ذلك إبراهيم: مرحبًا بالابن الصالح والنبي الصالح، وبقية الأنبياء قالوا: مرحبًا بالأخ الصالح والنبي الصالح (۱۱)، فشهد له الأنبياء بالبنوة والأخوة والنبوة وبالصلاح مرتين، وكل هذا من إعلاء ذكره عليه، وهو داخل في قوله تعالى: ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرُكَ ﴾ [الشرح: ٤].

وفي هذا المعراج فرض الله عليه أفضل الأعمال البدنية وهي الصلاة، ولم يفرض عليه الزكاة ولا الصيام ولا الحج، ولهذا لا نعلم عبادة فرضت من الله إلى الرسول بدون واسطة إلا الصلاة، وفرضها الله عليه خمسين صلاة في اليوم والليلة، وهذا يدل على أهميتها، وفضلها، وعناية الله بها، وأنها جديرة بأن يصرف الإنسان جميع وقته أو جُله فيها؛ لأن خمسين صلاة تستوعب وقتًا طويلًا، لاسيما وأننا لا ندري كم كان عدد الركعات فيها،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، رقم (١٦٤)، ومسلم، كتاب الإيان، باب الإسراء برسول الله ﷺ، رقم (١٦٤).

ونزل نبينا وإمامُنا وقائدنا وقدوتنا ﷺ مقتنعًا بذلك، راضيًا به مسلّمًا.

ففرضت الصلاة خمسين صلاة يصليها في اليوم والليلة هو وأمته، حتى قيض الله له موسى عليك ربك؟ قيض الله له موسى عليك ربك؟ فأخبره، فقال: إن أمتك لا تطبق ذلك؛ إني جربت بني إسرائيل وعالجتهم أشد المعالجة (١).

وموسى عليه الصلاة والسلام لاشك أنه قاس هذه الأمة على بني إسرائيل؛ لأنه لا يعلم الغيب، وإلا فلا يصح قياس هذه الأمة على بني إسرائيل؛ لأن هذه الأمة أطوع لله من بني إسرائيل، فهذه الأمة لما ابتلاها الله بالصيد وهم محرمون تناله أيديهم ورماحهم؛ تناله أيديهم فيما يشي، ورماحهم فيما يطير، والعادة أن الذي يطير لا يُنال إلا بالسهام، والذي يشي لا ينال إلا بالرماح، لكن ابتلاهم الله فحرم عليهم الصيد، لحكمة هي: هي يَعْلَمُ اللهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ [المائدة: ٤٤]، فكف الصحابة رضي الله عنهم عن الصيد مع تيسره.

أما بنو إسرائيل فقيل لهم لا تصيدوا يوم السبت سمكًا، فقالوا: لا نصيد، فطال عليهم الأمد، فابتلاهم الله يوم السبت، بحيث تأتي الحيتان شرعًا على وجه الماء، وفي غير يوم السبت لا تأتي، ورأوا ألا يبقوا هكذا لا يأكلون السمك وكانوا أصحاب حيل، فأرادوا أن يحتالوا على من يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، فوضعوا شبكًا يوم الجمعة فجاءت الحيتان على العادة يوم السبت، فدخلت الشبك وعجزت عن الخروج، فلما كان يوم العادة يوم السبت، فدخلت الشبك وعجزت عن الخروج، فلما كان يوم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله ﷺ، رقم (١٦٢).

الأحد أخذوها، فتحيلوا على محارم الله، لكن لم ينفعهم هذا التحيل، بل قلبهم الله تعالى قردة، فأصبحوا قردة يتعاوون، وأصبح الرجل الذي بالأمس يمشي على رجليه قرداً يمشي على يديه ورجليه. فلما كانت الحيلة التي فعلوها أقرب ما يكون للحل، مسخوا إلى أقرب ما يكون لبني آدم فصار الجزاء وفاقًا من جنس العمل.

إذاً لا يمكن أن تُقاس هذه الأمة السامعة المطيعة التي قال قائلهم لما استشارهم رسول الله على في الغزو: والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسئ: ﴿فَاذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤]، أي إنا قاعدون في هذا المكان لا نتعداه. لكن قال الصحابة رضي الله عنهم للرسول على اذهب فقاتل، فنحن بين يديك ومن خلفك وعن يمينك وعن شمالك، والله لو خضت بنا هذا البحر لخضناه معك.

فموسئ عليه الصلاة والسلام لا يعلم الغيب، ومن نعمة الله عز وجل أنه كان لا يعلم عن هذه الأمة حقيقة، وله ذاقال: ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف لأمتك، فرجع فوضع عنه خمسًا خمسًا، أو عشرًا عشرًا، حتى وصلت إلى خمس، فنادي مناد إني قد أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي؛ هن خمس في الفعل وخمسون في الميزان(۱). وهذا يدل على فضل الصلاة وعظمها، ففرض الله عليه الصلاة ونزل إلى الأرض حتى وصل مكة بغلس وصلى بها الفجر.

وهذا المعراج من خصائص الرسول على ولم يحصل لأحد من الأنبياء سواه أبدًا، فهو من الآيات العظيمة الدالة على كمال قدرة الله عز وجل، وعلى مدار (١٦٢). (١) رواه مسلم، كتاب الإيان، باب الإسراء برسول الله على (١٦٢).

الآيات الكبرى التي شاهدها الرسول عليه الصلاة والسلام، ولو أننا استعرضنا المعراج لوجدنا النبي على في غاية ما يكون من الأدب، قال تعالى: ﴿ مَا زَاغَ البَّصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴾ [النجم: ١٧]، فلم يتجاوز النظر الذي حُدد له؛ فكان في غاية ما يكون من الأدب، و ﴿ مَا زَاغَ البَّصَرُ ﴾ أي ما نظر شيئًا على خلاف الواقع.

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٨]، والكبرى فيها وجهان من الإعراب: الوجه الأول: مفعول به: أي لقد رأى الكبرى من آيات ربه، والوجه الثاني: صفة لآيات. والظاهر أن كونها صفة أبلغ؛ لأنها إذا كانت مفعولاً به صار المعنى أنه رأى الكبرى التي لا أكبر منها، وإذا قلنا: إنها صفة، صار المعنى رأى من الآيات الكبرى الموجودة في ذلك الوقت، وهي كثيرة.

وهنا قد يرد إشكال، حيث وجد النبي على الأنبياء في السموات فكيف نقول: إنه اختصه بالمعراج مع أن الأنبياء كانوا في السموات؟

والجواب على ذلك من وجهين:

الأول: أن الأنبياء لم يُعرج بهم وهم أحياء من الدنيا إلى السموات، وإنما وجد أرواحهم في السموات.

والثاني: أنه حتى الذين في السموات لم يصلوا إلى سدرة المنتهى؛ لأن أعلاهم إبراهيم عليه الصلاة والسلام كان في السماء السابعة، ولم يصل إلى سدرة المنتهى. وهذان فرقان واضحان.

ومن الآيات التي أخبرت عن الإسراء والمعراج قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ﴾ [النجم: ١، ٢]، فأقسم الله تعالى بالنجم حين هويه؛ فقيل: المعنى حين غروبه لأنه يهوي في الأفق، وقيل: المعنى

حين الطلاقه ليضرب مسترق السمع، ويكون في هذا إشارة إلى حماية الله تعالى للوحي الذي نزل على محمد، وهذا المعنى أصح.

قال تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ① مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾ ضل: أي خالف الحق عن جهل، وغویٰ: أي خالف الحق عن عمد، وصاحبكم: هو النبي ﷺ، وإنما عدل عن قوله ما ضل محمد أو ما ضل النبي إلى قوله: ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ ﴾ لإقامة الحجة عليهم وعلى بلاهتهم، كأنما يقول: ما ضل هذا الرجل الذي تعرفونه، وهو صاحبكم؛ نشأ بينكم وعرفتم صدقه وأمانته، والصاحب أعلم الناس بصاحبه، فقد يعلم الصاحب من صاحبه ما لا يعلمه القريب من قريبه. فهذا صاحبكم. فكيف تقولون إنه ضل؟!

ثم قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ ﴾ [النجم: ٣]، ولم يقل: ما ينطق بالهوى ؛ أي ما ينطق بالهوى الذي يريد، بل قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اللهوى اللهوى اللهوى الذي يريد، بل قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الله وَى الله وَى الله وَاه ، وإنما ينطق نطقًا صادرًا عن وحي ، أو عن اجتهاد أراد به المصلحة لا لمجرد الهوى ، والفرق بينهما عظيم .

ولهذا قال: ﴿إِنْ هُوَ ﴾ أي نطقه ﴿إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ [النجم: ٤]، والمراد بالضمير في قوله: ﴿إِنْ هُوَ ﴾ القرآن خاصة، وقوله: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴾ [النجم: ٥]، وهو جبريل، والذي علمه جبريل هو القرآن: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴾ [النجم: ٥] وهو جبريل، والذي علمه جبريل هو القرآن: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴾ والنجم: ٥، ٦] مرة: يعني هيئة حسنة. فوصفه بالقوة والحسن والجمال والبهاء، وإذا اجتمعت القوة والحسن والبهاء والجمال فذلك هو الكمال.

ثم وصفه بوصف ثالث وهو علو المنزلة، فقال تعالى: ﴿ ذُو مِرَّةٍ فَاسْتُوكَ

( ) وَهُو بِالْأُفُقِ الْأَعْلَىٰ ﴾ [النجم: ٦، ٧]، استوىٰ: أي كَمُل، يعني كان على خلقته وهو بالأفق الأعلى، فقد رآه النبي ﷺ على خلقته التي خلقه الله عليها مرتين ؟ مرة عند سدرة المنتهى، ومرة في الأرض.

رآه ﷺ بالأفق الأعلى وله ستمائة جناح، قد سد الأفق من شرقه إلى غربه، ومن شماله إلى جنوبه، يعني غيمة واحدة سدت الأفق (١).

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ دُنَا فَتَدَلَّىٰ ﴾ [النجم: ٨]، دنا: أي قرب، والمقصود ذو المرة وهو جبريل، ﴿ فَتَدَلَّىٰ ﴾ والتدلي: النزول من فوق. ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ والنجم: ٩]، أي كان جبريل قاب قوسين أو أدنى من الرسول ﷺ.

﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ [النجم: ١٠]، أي أوحى جبريل، إلى عبده: أي عبدالله، ما أوحى: أي القرآن وأبهمه تعظيمًا له، ولا يقال إن قوله: أوحى ما أوحى هو تحصيل حاصل، بل يقال: إن هذا إبهام للتعظيم، كقوله تعالى: ﴿ فَعَشْيَهُمْ مِنَ الْيَمِ مَا غَشْيَهُمْ ﴾ [طه: ٧٧] ومعلوم أن الذي غشيهم هو الذي غشيهم، لكن جاء بصورة الإبهام للتعظيم. والمعنى: أوحى لعبده شيئًا عظيمًا من الوحى.

قال تعالى: ﴿ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾ [النجم: ١١]، فالفؤاد ما كذب الذي رأىٰ بل رآه على ما يرَىٰ ﴾ [النجم: رأىٰ بل رآه على ما يرَىٰ ﴾ [النجم: ١١]، أي أفتجادلونه على شيء رآه بعينه وقلبه.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٣]، أي قد رأى جبريل مرة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، رقم (٣٢٣٤).

أخرى في الأفق نازلاً ﴿عِندَ سِدْرَةِ الْمُستَهَىٰ ﴾ [النجم: 18]، وهذه هي المرة الثانية التي رآه على خلقته التي خلقه الله عليها ﴿عِندَهَا جَنّةُ الْمَأْوَىٰ ﴾ [النجم: 10]، عند سدرة المنتهى جنة المأوى، وهذا يدل على أن الجنة عليا فوق السموات ـ جعلنا الله من أهلها ـ ﴿إِذْ يَغْشَى السّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ﴾ [النجم: 11]، يعني رآه حين يغشى السدرة ما يغشى، وهنا أيضًا إبهام للتعظيم، فالذي غشيها من البهاء والحسن والجمال ما يبهر العقول. فهي سدرة لكن غشيها جمال عظيم يبهر العقول.

﴿ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴾ [النجم: ١٧]، يعني ما مال البصر وما تجاوز الحد، فهو لم يدر يمينًا ولا شمالاً، ولم يتقدم أمامًا ولا فوقًا، وذلك لكمال أدبه على الله عالى على الله عن الله عن الله الكُثرَى ﴾ [النجم: ١٨]، وهذه هي آيات المعراج.

أما عن آيات الإسراء فقال تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ اللهِ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْمُسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١]، وقوله تعالى: ﴿ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا ﴾ يؤيد ما قلناه سابقًا من أن الأولى في قوله تعالى: ﴿ مِنْ آيَاتِ رَبِهِ الْكُبْرَى ﴾ أن الكبرى صفة لآيات، وذلك أولى من الاحتمال الآخر وهو كونها مفعولاً به، وذلك لأن معنى قوله في سورة الإسراء: ﴿ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا ﴾ أي بعض آياتنا.

والبحث في مسائل المعراج من وجوه:

الأول: متى كان؟

كان قبل الهجرة بثلاث سنوات، وهذا أرجح ما قيل في ذلك، على أنه

قد قيل فيه أقوال أخرى ولكنها لم تحرر؛ لأن الناس في الجاهلية ما كانوا يعتنون بهذه الأمور، ولهذا لم يكن لهم تاريخ، بل كان الجيد منهم والمثقف يؤرخ بعام الفيل، وما عرف التاريخ إلا في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه. إذاً هو على الأرجح قبل الهجرة بثلاث سنوات.

# الثاني: من أين كان؟

كان من المسجد الحرام من الحجر، أي حجر الكعبة (١) ، وقد ورد في بعض ألفاظ الحديث أنه كان من بيت أم هانئ ، والجمع بينهما أن يقال: كان نائمًا عند أم هانئ ، فأتاه آت فأيقظه ، فقام إلى المسجد الحرام ، واضطجع عند الحجر فعرج به من هناك ، من المسجد الحرام .

الثالث: هل كان يقظة أو منامًا؟

الصواب المقطوع به أنه كان يقظة ؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدهِ ﴾ ولم يقل بروح عبده ، والعبد هو الجسم الذي فيه الروح ، فقد أسري به بجسمه صلوات الله وسلامه عليه يقظة .

ويدل لذلك أيضًا أنه لو كان منامًا لم تنكره قريش؛ لأن المنام لا يُنكر، فالإنسان لو قال: إنه رأى في المنام أنه ذهب إلى أقصى الشرق أو أقصى الغرب ورأى ما رأى فإنه لا يكذب، فلولا أنه كان بجسمه ويقظة ما كذبت به قريش.

الرابع: هل تكرر؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب المناقب، باب حديث الإسراء، رقم (٣٨٨٦)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب ذكر المسيح الدجال، رقم (١٧٠).

الصحيح - إن لم نقل المقطوع به - أنه لم يتكرر، وأنه ليس إلا مرة واحدة . الخامس: هل الإسراء والمعراج في ليلة واحدة؟ أو الإسراء في ليلة والمعراج في ليلة؟ الصواب أنهما في ليلة واحدة، لقوله تعالى: ﴿ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١]، والآيات التي ذكر الله أنه يريه إياها هي قوله: ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٨]. فالصواب أن الإسراء والمعراج، كانا في ليلة واحدة.

وهنا يجدر بنا أن ننبه على كتيب في المعراج، تنسب روايته إلى عبد الله ابن عباس رضي الله عنهما، وهو كتيب مطول ولكن أكثره ليس بصحيح، ولا تجوز قراءته، وقد كان الناس فيما سبق يقرؤونه ويجتمعون إلى قارئه، وفيه أشياء منكرة قطعًا. فيجب الحذر من هذا الكتاب؛ لأنه موضوع على ابن عباس رضى الله عنهما ولا يصح عنه.

السادس: هل كان المعراج كما اشتهر عند الناس ليلة سبعة وعشرين من رجب؟

اشتهر عند الناس أنه كان ليلة السابعة والعشرين من رجب، وصار بعض الناس يحتفل به، وبعض الدول تجعله عطلة رسمية، مع أنهم يحكمون بغير ما أنزل الله، وهذا من التناقض العجيب!!

ولكن الصواب أن المعراج ليس في رجب، وأقرب ما قيل: إنه في ربيع الأول؛ لأن النبي عليه الصلاة والسلام ولد في ربيع الأول، وأنزل عليه الوحي أول ما نزل في ربيع الأول، وقد نزل عليه القرآن في رمضان لكن أول ما بُدئ به في الوحي الرؤيا الصادقة من ربيع، كما قالت عائشة رضي الله عنها: كان أول ما بُدئ بالوحي أنه كان يرئ الرؤيا الصالحة حتى تأتي مثل

فلق الصبح (١)، وبقي على هذا ستة أشهر، وهي: ربيع الأول، والثاني، وجماد الأول، والثاني، ورجب، وشعبان، وفي رمضان أنزل عليه القرآن.

وإذا قارنت بين هذا وبين قول الرسول عليه الصلاة والسلام: «الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءً من النبوة» (٢)، ونسبت ستة الأشهر إلى الثلاث والعشرين سنة وهي مدة الوحي، صارت ستة الأشهر بالنسبة للثلاث والعشرين سنة، جزءً من ستة وأربعين جزءً من النبوة.

إذاً فالنبي على ولد في ربيع، وأول ما جاءه الوحي في ربيع، لكن أول ما أنزل عليه القرآن في رمضان، وهاجر في ربيع، وتوفي في ربيع، فكل الحوادث الكبيرة في حياة الرسول عليه الصلاة والسلام كانت في ربيع، فأصح ما قيل: إن المعراج كان في ربيع وليس في رجب، لكن اشتهر أنه في رجب، وصار عند الناس كأنه مجزوم به، كما اشتهر أن ولادته كانت في ليلة الثاني عشر، وهذا لا أصل له.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى: (حقًا بلا مين ولا اعوجاج) والمين: هـو الكذب، والاعوجاج: هو الانحراف عن الاستقامة، فهو حق لا كذب فيه، وهو استقامة ليس فيها اعوجاج ولا تحريف.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب بدء الوحي، باب بدء الوحي، رقم (٤)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بدء الوحي، رقم (١٦٠).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري، كتاب التعبير، باب الرؤيا الصالحة . . . ، رقم (٦٩٨٨)، ومسلم، كتاب الرؤيا، باب منه، رقم (٢٢٦٣).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٣٩ فكم حباه ربه وفضله وخصه سبحانه وخوله

# الشرح

قوله رحمه الله: (فكم حباه ربه وفضله) يعني ما أكثر ما حباه ربه وفضله، فكم هنا تكثيرية، ويجوز أن تكون استفهامًا يراد به التكثير، والمعنى واحد، (حباه ربه وفضله) وحبى حباء بمعنى الإعطاء، والتفضيل بمعنى الزيادة، (وخصه سبحانه) يعني بأشياء لم تكن لغيره، (وخوله) أي أعطاه، فعليه: الحباء والتخويل بمعنى واحد.

فالله سبحانه وتعالى خص نبيه عليه الصلاة والسلام بخصائص لم تكن لغيره، وفضله بفضائل لم تكن لغيره، وأعطاه من الهبات ما لم تكن لغيره، فصلوات الله وسلامه عليه.



#### فصبل

# في التنبيه على بعض معجزاته ﷺ وهي كثيرة جدًا

كشيرة تجل عن إحصائي كذا انشقاق البدر من غير امترا

، ١٤٠ ومعجزات خاتم الأنباء ١٤١ منها كلام الله معجز الورى

#### الشرح

قال رحمه الله: (ومعجزات خاتم الأنباء) أي خاتم أنباء الأنبياء. الأنباء: أي أنباء الأنبياء، فهو خاتم النبيين لا خاتم الأنباء، لأن الأنباء جمع نبأ، لكن مراد المؤلف رحمه الله خاتم أنباء الأنبياء، وخاتم بفتح التاء كما في القرآن، وهو أبلغ من خاتم بكسر التاء؛ لأن خاتم بالفتح بمعنى الطابع الذي لا ينفذ من ورائه شيء، والخاتم بالكسر بمعنى الآخر، إذاً فالخاتم بالفتح أبلغ من الخاتم.

والمعجزات: جمع معجزة، وهي في التعريف أمر خارق للعادة يظهره الله سبحانه وتعالى على يد الرسول شهادة بصدقه، فهو يشهد بصدقه بالفعل وهو إظهار هذه المعجزة.

فقولنا: أمر خارق للعادة، خرج به ما كان جاريًا على سنن العادة، فإنه لا يعتبر هذا معجزة، ولا كرامة لولي، فلو أن رجلاً ادعى الولاية لله، وأراد أن يثبت ذلك للناس بكرامة له، فأخبر أن الشمس تطلع في اليوم المحدد في الوقت المحدد، وكان هذا الوقت هو موعد طلوعها الذي يعرفه الناس

ويعهدونه، فخرجت كما قال، فإنه لا يعد ذلك شهادة له بالولاية، ولا يعد كرامة له؛ لأنه ليس خارقًا للعادة، فلا يكون كرامة.

ولما ناظر شيخ البطائحية شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في العقيدة قال له شيخ البطائحية: أنا وأنت أمام الواقع ندخل في النار، فأينا لم تحرقه النار فهو الذي على الحق، ومن أحرقته النار فهو على باطل، فقال له شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: نعم ليس عندي مانع، فإذا كان الله عز وجل جعل النار بردًا وسلامًا على إبراهيم، فإنها تكون بردًا وسلامًا على أمة محمد، فلا مانع من أن ندخل النار، لكن بشرط أن نغتسل وننظف أجسامنا أنا وأنت قبل أن ندخل النار، فنكس الرجل على عقبيه، فقال شيخ الإسلام: أنا أعلم أن هذا الرجل قد طلى جسمه بمادة تمنع الاحتراق، فأراد أن يعجزني بهذا، فبهت الذي ابتدع.

مسألة: لو أن رجلاً من الناس دخل النار حقيقة ولم يحترق تأييداً للشرع هل يعد هذا كرامة؟

الجواب: نعم لأنه أمر خارق للعادة.

وقولنا: يظهره الله على يد الرسول تأييدًا له فإن أظهره الله على مدعي الرسالة تكذيبًا له لا تصديقًا فليس بمعجزة، وقد ذكر ابن كثير رحمه الله في البداية والنهاية (١) وغيره من المؤرخين أن مسيلمة الكذاب نبي اليمامة كان يدعي أنه رسول، وقد جاء إلى النبي عليه الصلاة والسلام وقال: أنا أريد أن أكون أنا وأنت شركاء في الرسالة.

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/ ٣٣١.

وقد جاءه قومه في يوم من الأيام، وقالوا: يا نبي الله وهو كاذب إن بئرنا غار ماؤها، ولم يبق فيها إلا القليل من الماء الذي لا يروينا، فقال: أنا آت إليكم، فجاء إليهم وطلب ماءً، فأعطوه ماءً فتمضمض به ومجه في البئر، فصاروا ينتظرون أن تجيش بالماء كما صار ذلك في بئر غزوة الحديبية فلما مج هذا الماء في الماء الباقي غار بإذن الله، وهذا خارق للعادة وليس موافقًا لها، لكن كان تكذيبًا لا تصديقًا.

وذكروا عنه أيضًا، أنهم أتوه بصبي شعر رأسه متمزق ليمسحه حتى يخرج بقية الشعر، فلما مسح على رأسه زال الشعر الموجود، وصار الصبي أصلع بالمرة، وهذا أيضًا خارق للعادة؛ لأن الإنسان لو مسح على رأس الصبي ما نبت الشعر ولا زال، لكن كان ذلك تكذيبًا له.

ولهذا قلنا: المعجزة أمر خارق للعادة يظهره الله على يـد الرسول تأييدًا له وتصديقًا له .

قال رحمه الله: (ومعجزات خاتم الأنباء كثيرة) وهنا أحب أن أرشد إلى فصل نافع جدًا في هذا الموضوع، ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في آخر كتابه الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (۱)، حيث ذكر كلامًا حسنًا جدًا، ونقله ابن كثير في البداية والنهاية (۲)، وقد ذكر ابن كثير أيضًا آيات كثيرة الرسول عليه الصلاة والسلام في كتابه البداية والنهاية لما تكلم على آخر حياة الرسول عليه الصلاة والسلام، حيث ذكر آيات؟ أرضية، وسماوية،

<sup>(1)</sup> انظر الجواب الصحيح ٦/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر البداية والنهاية ٦/ ٧٦.

وحيوانية، وغير ذلك. فمن أراد الازدياد من ذلك فليراجعه. ولهذا قال المؤلف: (تجل عن إحصاء) أي لكثرتها.

قال المؤلف رحمه الله: (منها كلام الله معجز الورى) أي من هذه المعجزات (كلام الله) عز وجل وهو القرآن، الذي أعجز الورى، وقد ذكرنا فيما سبق شيئًا من وجوه الإعجاز في القرآن الكريم؛ فمن ذلك:

ا عجز الناس أن يأتوا بمثله، ولا بسورة، ولا بحديث. مع أنهم أمراء الفصاحة والبلاغة، وهذا لاشك أنه من آيات الله عز وجل.

لكن الغريب أن بعض العلماء قال: إنهم عجزوا بالصرفة لا بمقتضى الطبيعة، يعني أنهم قادرون من حيث طبيعتهم على معارضة القرآن، لكن صرفوا، أي صرفهم الله عن معارضته، فيكون إعجاز القرآن على هذا القول لا لذات القرآن، ولكن لأمر خارج وهو صرفهم عن المعارضة، وهذا القول باطل لا شك في ذلك.

ثم على تقدير التسليم، فإن القرآن يُعتبر بذلك آية ؛ لأن كون الله صرفهم عن معارضته يدل على أنه لا تمكن معارضته شرعًا، ولكن الذي نرئ أنه الصواب أنهم عاجزون عن الإتيان بمثله طبعًا لا صرفًا، بمعنى أنهم لا يستطيعون أن يأتوا بمثله.

٢- تأثيره وآثاره؛ تأثيره على القلوب، وآثاره في الفتوحات وانتصار
 الأمة الإسلامية وإعزازها وغير ذلك.

٣- أن قارئه لا يمل منه ولو كرره عدة مرات، بخلاف غيره فإنه مهما كان

من الفصاحة والبلاغة فإنه يُمل.

إلى وقتنا الحاضر في القرن الخامس عشر، ولم يستطع أحد أن يغير منه حرفًا واحدًا، بينما الكتب السابقة بقيت دون ذلك وحرفت.

٥ ـ ما فيه من الأخبار السابقة واللاحقة ، حيث يخبر عن الشيء فيقع كما أخبر ، ويخبر عن الماضي ، ولاشك أن الماضي كما أخبر ، ولهذا قال الله تعالى في سورة إبراهيم : ﴿ أَلَمْ يَأْتَكُمْ نَذَ اللّهِ يَنْ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَتُمُودَ وَاللّه عَنْ مِنْ فَبْلِكُمْ قَوْمٍ لُوحٍ وَعَادٍ وَتُمُود وَاللّه عَنْ مِنْ بَعْدِهِمْ لا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [إبراهيم: ٩] ، ولهذا يجب التحري في نقل أخبار الأم السابقة ؛ لأنه لا يعلمهم إلا الله عز وجل.

والمهم أن القرآن من أعظم المعجزات للنبي عَلَيْهُ، وأقول: من أعظم المعجزات تبعًا للمؤلف، وإلا فالصواب أن نقول: الآيات.

قوله: (كذا انشقاق البدر) أيضًا من آيات الرسول عليه الصلاة والسلام: انشقاق البدر أي القمر، وقد انشق القمر فلقتين حقيقة لا برأي العين، فكان أحدهما على جبل الصفا والثاني على جبل المروة، يُشاهده الناس من هنا ومن هنا، قال الله تعالى: ﴿ اقْتُرَبَّتِ السَّاعَةُ وَانشَقُ الْقَمَرُ ۞ وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ ﴾ [القمر: ١، ٢]، لما أراهم النبي عليه الصلاة والسلام هذه الآية وشاهدوها بأعينهم، قالوا: سحرنا محمد، ليس صحيحًا أن القمرينشق.

والعجيب أن آخر هذه الأمة وافق المشركين في إنكار انشقاق القمر، قالوا: انشقاق القمر، لكن قوله تعالى: ﴿اقْتَرْبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقُ الْقَمْرُ ﴾ أي ظهر نور الرسالة. وهذا تحريف

فهو سبحانه يقول: ﴿ وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا ﴾ ، ثم ليس هناك مانع من أن ينشق القمر.

وأما من زعم أن الأفلاك لا يمكن أن تتغير فتبًا لعقله، والله تعالى يقول: ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انفَطَرَتْ ۞ وَإِذَا الْكُواكِبُ انتَشَرَتْ ۞ [الانفطار: ١، ٢]، وما هذا إلا تغير للأفلاك، وكذلك قال تعالى: ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُورَتْ ۞ وَإِذَا النَّجُومُ انكَدَرَتْ ﴾ [التكوير: ١، ٢]، وهذا تغير للأفلاك، فالذي جمع القمر حتى صار كتلة واحدة قادر على أن يفرقه ويجعله كتلاً.

ولهذا فإننا نأسف أن يقع مثل هذا من علماء أجلاء معاصرين؛ يقولون: إنه لا يمكن انشقاق القمر؛ لأن هذا تغير أفلاك، وهذا لا يمكن. بل الذي خلق الأفلاك قادر على أن يمزقها سبحانه وتعالى.

وقال آخرون منكرين انشقاق القمر بحجة باردة ؛ قالوا: لو كان انشقاق القمر حقًا لعلم به أهل الهند، القمر حقًا لعلم به الناس في كل مكان على الأرض؛ لعلم به أهل الهند، وأهل الغرب، ولكان نقله مما تتوافر الدواعي عليه، ولنقل في التواريخ، ولم ينقل هذا في التواريخ.

والجواب على ذلك أن يقال: لا يوجد تاريخ أصدق من كلام الله عز وجل: القرآن، ولا تاريخ أصدق مما جاء في الصحيحين البخاري ومسلم، حيث تلقتهما الأمة الإسلامية بالقبول.

فإذا قالوا: لماذا لم يذكره مؤرخو الهند مثلاً أو غيرهم؟

فالجواب أن يقال: ربما كان عندهم في تلك الليلة غيوم وأمطار حجبت رؤية القمر، أو نقول: إن انشقاق القمر لم يبق مدة طويلة حتى يتمكن الناس

من رؤيته، إذ ربما تكون المدة يسيرة حين شاهده الناس ثم تلاءم، وربما انضاف إلى ذلك أن الناس في ذلك الوقت في الهند مثلاً كانوا نيامًا؛ لأن الهند يسبق مكة في الزمن؛ فيقع هذا وهم نائمون ثم يلتئم قبل أن يستيقظوا، ثم إنه لا يهمنا في شيء كون علماء الهند قالوه أم لم يقولوه، فما دام موجوداً في كتاب الله عز وجل وفيما صح عن رسول الله على فلا يهمنا أن يُنقل أو لا يُنقل.

والمهم أن انشقاق البدر من آيات النبي على اذ لا يعلم أنه انشق لأحد غيره عليه الصلاة والسلام، وهو أعظم من بعض الآيات التي حصلت للأنبياء من قبل، حتى إن ابن كثير رحمه الله قال: ما من آية حصلت لنبي إلا وجد مثلها للرسول عليه الصلاة والسلام أو لأتباع الرسول، والآية لأتباع الرسول تعتبر آية للرسول؛ لأنها شهادة بصدق ما هو عليه هذا المتبع.

كان موسى عليه الصلاة والسلام يضرب الحجر إما حجراً معيناً أو أي حجر ـ فيتفجر أنهاراً وعيوناً ، والحجر يمكن أن يتفجر كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُ الْمَاءُ ﴾ [البقرة: ٤٧] ، لكن الماء نبع من الإناء لرسول الله على من الإناء لرسول الله على من الإناء لرسول الله على من الإناء فدعا الله على من المن المعلى المناء فلا الله على المناء فلا الله على المناء في ماء يسير فوضع يده فيه ، فجعل الماء يفور من بين أصابعه كالعيون ، بإناء فيه ماء يسير فوضع يده فيه ، فجعل الماء يفور من بين أصابعه كالعيون ، حتى ارتوى الناس كلهم ، وكانوا ألفًا وأربعمائة شخصاً ، وهذا أعظم من أن يتفجر الحجر ، المن الحجر جرت العادة بأنه يتفجر ، أما الإناء فمن أين يتفجر ؟ وأين صلته بالأرض؟

فلهذا نقول: آيات الرسول عَلَيْة عظيمة كثيرة، وكما قال ابن كثير رحمه

الله ما من آية لنبي إلا حصل مثلها أو أعظم للرسول عليه الصلاة والسلام أو لأتباع الرسول، فإحياء الموتئ حصل؛ إما للرسول عليه إن صحت الرواية؛ وإما لأتباعه، فهذا صلة بن أشيم من التابعين العُبّاد، كان في سفر فماتت فرسه، فبقي ليس له مركوب، فدعا الله تعالى أن يحييها حتى توصله إلى بلده، فأحياها الله، وركب عليها، ولما وصل إلى البلد، قال لابنه: يا بني ألق السرج عن الفرس فإنه عارية، فتعجب الولد! فلما وضع السرج عنه سقط الفرس ميتًا؛ لأنه كان دعا الله أن يحييه حتى يوصله إلى أهله فحصل هذا، فهذا إحياء للموتئ وهو إحياء مؤقت أيضًا كأنه عارية مؤقتة وهناك أشياء كثيرة في البداية والنهاية فلتراجع.

وقوله: (من غير امترا) أي من غير شك فإن انشقاق القمر عندنا يقين في حدوثه كرؤيتنا للقمر الآن، لا نمتري في هذا، ونقول: إن الله على كل شيء قدير، فالذي جمع القمر قادر على تفريقه.

#### فصل

# في ذكر فضيلة نبينا وأولي العزم وغيرهم من النبيين والمرسلين

نبينا المبعوث في أم القرى فالرسل ثم الأنبيا بالجزم 1 \$ 1 ـ وأفضل العالم من غير امترا 1 \$ 7 ـ وبعده الأفضل أهل العزم

### الشرح

قال المؤلف رحمه الله: فصل في ذكر فضيلة نبينا على وأولى العزم، وغيرهم من النبين والمرسلين، وليعلم ما يلي:

أولاً: أن الفضل أو التفاضل مراتب لا تتلقى إلا من الوحي؛ لأن المراتب تختلف اختلافًا عظيمًا وتتباين تباينًا كبيرًا، ولا يمكن أن نرتب فضيلة على أخرى إلا بدليل من الشرع، فإن لم يكن لنا دليل من الشرع فليس لنا الحق في أن نتكلم.

ثانيًا: الترتيب في الفضيلة بناءً على ما يظهر لنا، لا على ما هو الواقع عند الله عز وجل؛ لأننا قد نرى شخصين يصليان أحدهما قد أجاد صلاته ظاهرًا تمامًا؛ بحيث لا نراه يتحرك ولا يعبث، ونراه قد خضع برأسه وصلى صلاة كاملة باعتبار ما يظهر لنا، وآخر نرى أنه يحصل منه بعض الحركة وما أشبه ذلك، فنحن إذا فضلنا الأول نفضله بحسب ما يظهر لنا، أما عند الله فقد يكون الثاني أفضل. فقد يكون هذا الثاني قام بقلبه من الإخلاص لله وتعظيم الله عز وجل ما لم يكن في قلب الأول؛ ولهذا قال النبي عليه الصلاة

والسلام في شارب الخمر الذي يكثر أن يجاء به إلى رسول الله ﷺ: «إنه يحب الله» (١). مع أنه يكثر شرب الخمر، فلو أننا حكمنا بالظاهر لقلنا: هذا الذي يكثر شرب الخمر ليس في قلبه محبة لله، ومع ذلك قال الرسول عليه الصلاة والسلام: «إنه يحب الله».

ولهذا فإننا حين نفضل فإنما نفضل بحسب ما يظهر لنا. أما ما ورد به النص فلاشك أننا نتبعه ؟ لأن النص ورد من عند الله ، والله تعالى عليم بما في القلوب وبما في الظواهر.

قال المؤلف رحمه الله: (وأفضل العالم من غير امترا نبينا) ثم قال في البيت التالي: (وبعده الأفضل أهل العزم) ثم قال رحمه الله: (فالرسل ثم الأنبيا بالجزم). هذه المسألة، وهي التفاضل بين الأنبياء، ثابتة شرعًا، فقد قال الله تبارك وتعالى: ﴿ تلْكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مَنْهُم مّن كلّمَ اللّهُ وَرَفَعَ بَعْضَ اللّبِينَ عَلَىٰ بَعْضٍ وَآتَيْنَا دَاوُد زَبُوراً ﴾ [الإسراء: ٥٥]، فالله سبحانه وتعالى فضل النبيين عَلَىٰ بَعْضٍ وآتَيْنَا دَاود زَبُوراً ﴾ [الإسراء: ٥٥]، فالله سبحانه وتعالى فضل الرسل بعضهم على بعض، وفضل النبيين بعضهم على بعض، وفضل النبيين بعضهم على بعض، وفضل النبيين بعضهم على بعض، بعض الناس على الله به بعض الناس على الناس على النبياء وغيرهم.

والعقل يدل على أن البعض أفضل من البعض، لأن من قام بمهمات عظيمة جليلة يقتضي العقل أنه أفضل ممن دونه، فالتفاضل إذاً ثابت.

والتفضيل يقتضي أن بعضهم أفضل من بعض في الإيمان وفي الأعمال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الحدود، باب ما يكره من لعن شارب الخمر . . . ، رقم (٦٧٨٠).

الصالحة أيضًا، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣] فدل هذا على أن الكرم عند الله بالتقوى، ولاشك أنه قد جرى لبعض الأنبياء من المحن ما لم يجر لغيرهم، فأيُّ محنة حصلت لإنسان مثل ما حصل لإبراهيم عليه الصلاة والسلام في إلقائه في النار إزاء توحيده وما يدعو إليه من التوحيد، فيلقى في النار وهو يراها أمامه تضطرم.

وكذلك ما حصل في الأمر بذبح ولده، فإن هذه محنة عظيمة ؛ ويصبر على ذلك، وهذا شيء عظيم، ودليل على الإخلاص لله تعالى. يقال له: اذبح ولدك فيمتثل ويستسلم، وليس عنده غيره، والولد قد بلغ معه السعي ؛ فليس صغيرًا لا يلتفت له، وليس كبيرًا قد بان من أبيه، بل صاريافعًا، وأكبر ما تتعلق به النفس في مثل هذا السن، ثم يقال: اذبح ولدك، فإن هذه محنة عظيمة.

ثم إنه قد يَفْضُل النبي غيره بكثرة أتباعه؛ لأن أتباعه كلما عملوا عملاً صالحًا فله مثل أجورهم .

فإن قال قائل: كيف نثبت ذلك وقد نهى النبي على عن التفضيل بين الأنبياء (١)؟ فيُقال: حاشى لرسول الله على أن ينهى عما أثبته الله ولا يمكن ذلك أبدًا، فإذا أخبر الله عز وجل أنه فضل بعض النبين على بعض، فلا يمكن للرسول على أن يقول: لا تفضلوا بين الأنبياء، ولكنه نهى عن التفضيل بين الأنبياء حيث يكون الحقد والعدوان، فلو أن أحدًا فضل محمدًا على على على المناه ع

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: وإن يونس لمن المرسلين، ومسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل موسى على الله ، رقم (٢٣٧٣).

موسى بحضرة اليهود، وصار ذلك سببًا للعداوة أو البغضاء ثم سببًا للشر فإنه لا يفضل درءًا للمفسدة. فالذي نهى عنه النبي عليه الصلاة والسلام من التفضيل ما كان موجبًا للمفسدة، أما ما كان حكاية للواقع فإن الرسول عليه الصلاة والسلام لا يمكن أن ينهى عنه وقد أثبته الله.

إذاً فنحن حينما نتكلم عن تفضيل الرسول عليه الصلاة والسلام على جميع الناس، فإننا نتكلم به خبراً عما قاله الله، ولكننا لا نتكلم به حيث يكون في ذلك شر وفساد.

قال المؤلف رحمه الله: (وأفضل العالم من غير امترا) ظاهر كلام المؤلف رحمه الله أن النبي على أفضل من كل المخلوقات؛ لأن العالم هو كل ما سوى الله، ولهذا قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ فليس هناك إلا رب ومربوب، والعالمون كلهم مربوبون، وإذا لم يكن إلا رب ومربوب صار المراد بالعالمين من سوى الله، فيشمل ذلك عالم الملائكة، وعالم الجن، وعالم الإنس، وعالم الجمادات، وكل شيء.

فهل يوجد دليل على أن الرسول عليه الصلاة والسلام أفضل من هؤلاء كلهم؟ والجواب أن نقول: إن مراد المؤلف أفضل العالم من البشر نبينا محمد عليه الصلاة والسلام: «أنا سيد ولد آدم»(۱)، أما من سواهم فإننا نتوقف وإن كنا يغلب على ظننا أن الرسول عليه الصلاة والسلام أفضل الخلق على الإطلاق، وفي ذلك يقول الناظم:

نبينا فَمِلْ عن الشقاق

وأفضل الخلق على الإطلاق مل: فعل أمر من مال يميل.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٧٥.

قال رحمه الله: (نبينا المبعوث في أم القرى) وهذه صفة كاشفة وليست صفة مقيدة؛ لأن نبينا محمداً ولله لله لله لله أم القرى، ومعنى المبعوث: المرسل إلى الناس، والمراد بأم القرى: مكة، وسميت أم القرى لأن القرى كلها تؤمها؛ في الحج إليها، والاعتمار إليها، وتؤمها في اتجاهها إليها في الصلاة وغير الصلاة.

وقال بعض الناس: هي أم القرئ لأنها مركز العالم، ووسط العالم، وهذا أمر جغرافي لا ندري عنه، ولكن إن ثبت فلا مانع من أن نقول به، وإن لم يثبت فهي أم القرئ في الفضائل تؤمها القرئ في الحج والعمرة والاتجاه.

قال رحمه الله: (وبعده الأفضل أهل العزم) أي بعد محمد عليه الصلاة والسلام فالأفضل أهل العزم، وهم أربعة غير محمد صلى الله عليه وسلم وهم: إبراهيم وموسى وعيسى ونوح، وهم مرتبون على هذا: إبراهيم، ثم موسى، أما نوح وعيسى فاختلف العلماء رحمهم الله أيهما أفضل؟

فقيل: إن عيسى أفضل؛ لما أعطاه الله عز وجل من الآيات، ولكثرة أتباعه، وقيل: إن نوحًا أفضل؛ لأنه أول الرسل، وعانى من المشقة والتعب من قومه ما لم يذكر لنا أنه حصل لعيسى، حيث لبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عامًا وما آمن معه إلا قليل.

ولكننا نقول: إن الفضل الذي عندالله لا نعلمه، أما ما تبين لنا من شأنهم في الدنيا، فلكل واحد مزية لم تحصل للآخر، وحينئذ نتوقف، فإذا توقفنا فنُقدم ذكرًا نوحًا؛ لأنه الأول وعيسى بعده، ومع ذلك فإن هذا التقديم لا يقتضي الترتيب لأن الواو لا تستلزم الترتيب.

ثم قال: (فالرسل ثم الأنبيا) الرسل: جمع رسول، والرسول هو من

أرسل. تقول: أرسلت فلانًا إلى فلان، أي أمرته أن يبلغ فلانًا عني شيئًا، أما النبي: فإنه من النبأ، وهو الذي أتاه الخبر لكن لم يُكلف بالتبليغ، وهذا الذي قررنا هو مذهب جمهور العلماء رحمهم الله، أن الرسول من أوحي إليه بشرع وأمر أن يبلغه، وأما النبي فهو من أوحي إليه بشرع دون أن يُكلف بالتبليغ، ولكنه لم يمنع من التبليغ، يعني نُبئ إليه بشرع ولم يقل له: لا تبلغه، فإذا بلغه كان متطوعًا.

فالفرق بين النبي والرسول: أن الرسول ملزم بالتبليغ والنبي غير ملزم، لكن غير ممنوع من التبليغ، بل يعمل هو بنفسه ويجدد الشرع ولكنه لا يلزم بالتبليغ، وهذا هو وجه كون الرسول أفضل من النبي؛ لأن الرسول ألزم بالتبليغ، وبزيادة تكليف، والتكليف ليس بالأمر الهين؛ لأن فيه معاناة الناس والتعب معهم.

ولا يخفئ علينا جميعًا ما حصل للرسل من الأذية ، بل من الضرر أحيانًا ، لكن النبي يتعبد بما أوحي إليه ولا يُكلف أن يبلغ به ، فمن اقتدى به وأخذ بما هو عليه فله ذلك ، ومن لا فلا ؛ ولهذا كان الأنبياء في بني إسرائيل كثيرين جدًا ؛ لأن بني إسرائيل قوم عتاة يحتاجون إلى تجديد الوحي دائمًا . إذاً مرتبة الرسل فوق مرتبة الأنبياء وهذا صحيح

وقول المؤلف: (بالجزم)أي قل ذلك بالجزم، أو قلت ذلك بالجزم، وعلى الثاني يكون الكلام خبرًا عن عقيدة المؤلف، وعلى الأول يكون أمرًا باعتقاد هذا؛ أي: أن نعتقد هذا جزمًا.

فإذا قال قائل: كم عدد الرسل؟ وهل جميع الرسل بُلغوا لنا؟

فالجواب: أن عدد الرسل ورد فيه أحاديث ليست بتلك القوة، فلا يلزم بها، فورد أن عددهم أربعة وعشرون ألفًا، ولكننا لا ندري هل يصح هذا الخبر أو لا؟ إنما الذين ذكروا في القرآن خمسة وعشرون رسولاً، وكل من ذكر في القرآن فهو رسول وإن ذكر بوصف النبوة، وذلك لأن كل رسول نبي ولا عكس، والدليل على أن كل من ذُكر في القرآن رسول قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ [غافر: ٧٨]، فعلم بهذا أن كل من قص الله علينا نبأه فهو رسول.

أما الذين لم يُقصوا علينا فهم كثيرون ولكننا نؤمن بهم إجمالاً، ومعنى إجمالاً أي أنه لا يلزمنا التعيين؛ لأننا لا نعلم عنهم، لكن نقول: آمنًا بكل رسول أرسله الله تعالى.

مسألة: ثبت في السنة أن آدم عليه الصلاة والسلام كان نبياً (١) وقد ذكر في القرآن فهل يكون رسولاً؟

فالجواب: لا؛ لأنه لم يذكر في القرآن بوصف النبوة.

فالمهم أن أفضل البشر من حيث الجنس الرسل، ثم الأنبياء، ثم الصديقون، ثم الشهداء، ثم الصالحون، أما بالتعيين فأفضل البشر محمد والدليل النقلي على ذلك قوله والله والداليل النقلي على ذلك قوله والله والداليل الفعلي: أنه والدليل بالأنبياء إمامًا لهم في ليلة الإسراء.

وهناك عبارة خاطئة تقول: الرسول خادم، والنبي عالم، والولي ولي

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٥/ ٢٦٥)

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٧٥.

موال، وعلى هذا يقولون: إن الولي أفضل، ثم النبي لأنه خص بالعلم، ثم الرسول لأنه خادم، ويقول قائلهم:

معقام النبوة في برزخ فيويق الرسول ودون الولي

وهذا القول كفر؛ فإن الرسول جمع بين النبوة والولاية، فهو أفضل الأولياء، والنبي جمع بين الولاية والنبوة، فهو في الدرجة الثانية بعد الرسالة، والولي فاتته النبوة والرسالة فليس له من الفضل إلا فضل الولاية.

لكن القائلين بما سبق من قول باطل يرون أن من يزعمونهم أولياء أشرف البشر، ولهذا تصل بهم الحال إلى عبادتهم، وذلك باعتقاد أنهم يدبرون الكون تدبيرًا كاملاً، كما قال ذلك بعض مشايخ الصوفية الغالين وغيرهم.

١٤٤ وأن كل واحد منهم سلم
 ١٤٥ كذاك من إفك ومن خيانة
 ١٤٦ وجائز في حق كل الرسل

من كل ما نقص ومن كفر عصم لوصفهم بالصدق والأمانة النوم والنكاح مثل الأكل

### الشرح

قوله رحمه الله تعالى: (وأن كل واحد منهم سلم) «وأن»: الظاهر أن الصواب كسرها، وإن كان المعنى: ونؤمن بأن، لكن الأصل عدم التقدير. والضمير في قوله: (منهم) يعود على الرسل عليهم الصلاة والسلام، فكل واحد منهم سلم (من كل ما نقص) وما هنا زائدة، والتقدير: من كل نقص، وليس المراد بقول (من كل ما نقص) نقص الخلقة، أو نقص البشرية، بل المراد من كل ما نقص غيهم الصلاة والسلام هم أسبق الناس إلى الخيرات، وأعظم الناس امتثالاً لأمر الله، فهم سالمون من كل نقص في الدين.

وكذلك من فوات الدين بالكلية لقوله: ﴿ وَمَن كُفرٍ عُصمٍ ﴾

فلم يكفر أحد من الرسل، وليس من الرسل كافر، ولم يتعمد أحد من الرسل أن يفعل ما فيه نقص الدين أبدًا، وإن فعلوا شيئًا فإما عن اجتهاد أو تأويل أو ما أشبه ذلك، ثم يبرؤون من إثمه بتوبة الله عليهم.

قوله: (كذاك من إفك ومن خيانة) يعني أنهم مبرؤون من الإفك وهو الكذب؛ ولهذا ما كذب نبي قط، وأما ما جاء عن إبراهيم عليه الصلاة

والسلام من أنه كذب ثلاث كذبات في الله (۱) فهي كذبات تورية ، والتورية ليست كذبًا في الواقع ، لأن المعنى الباطن منها حقيقي مطابق للواقع ، فقوله للملك الظالم: هذه أختي وهي زوجته ، فهي وإن كانت ليست أخته بمعنى شقيقته ، فإنها أخته على وجه صحيح ، فقد أراد أنها أخته في دين الله ، وكذلك قوله: بل فعله كبيرهم هذا ، أيضًا فيه تورية ، وإن كان الكبير لم يفعله ، لكن الذي كسر الأصنام هو إبراهيم عليه الصلاة والسلام ، إلا أنه ورك أي فعله كبيرهم الذي تزعمون أنه إله .

وفعل إبراهيم عليه الصلاة والسلام هنا ضرورة، ولا يقال إن التورية جائزة مطلقًا، فالتورية للظالم حرام بالإجماع، وللمظلوم جائزة، أما من ليس بظالم ولا مظلوم ففيها خلاف بين أهل العلم؛ فبعضهم يقول إنها حرام؛ لأن الإنسان يتهم بذلك ويجر على نفسه التهمة، وبعضهم يقول ليست بحرام، والراجح أنها حرام إلا لحاجة؛ لأن الإنسان لو أجزنا له التورية كلما شاء صار كل كلامه تورية، وأدى ذلك إلى عدم وثوق الناس به.

وقوله (ومن خيانة) أي: أن الرسل مبرؤون من الخيانة، فهم لا يمكن أن يخونوا لا بالقول ولا بالفعل، حتى إن النبي على من الإشارة بالعين ومن الغمز بالعين، لأن هذا نوع من الخيانة.

إذاً فهم صلوات الله وسلامه عليهم قد سلموا من كل كذب، وسلموا من كل خيانة؛ لأن الكذب والخيانة ينافيان الرسالة منافاةً كاملة، إذ لا ثقة بقول الخائن ولا ثقة بقول الكاذب، لاحتمال أن يكون ما يقول به من الكذب الذي

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب البيوع، باب شراء المملوك. . . ، رقم (٢٢١٧)، ومسلم، كتاب الفضائل، باب رحمته على الصبيان والعيال. . . ، رقم (٢٣٧١).

كان يكذبه، ولاحتمال أن يكون خان فأخبر بالأمر على خلاف وجهه، لذلك فهم مبرؤون من الكذب والخيانة.

لذلك قال رحمه الله: (لوصفهم بالصدق) وهذا ضد قوله: (من إفك) ، (والأمانة) وهي ضد قوله: (ومن خيانة) ، فهم موصوفون بالصدق عليهم الصلاة والسلام؛ لأن الله شهد لهم، كذلك موصوفون بالأمانة؛ لأنهم أمناء على وحي الله عز وجل، وإذا كان جبريل عليه الصلاة السلام موصوفًا بالأمانة وهو رسول إليهم، فهم كذلك من باب أولى.

وأفادنا المؤلف رحمه الله أن الرسل معصومون مما ذكر، لكن هل هم معصومون من صغائر الإثم؟ وجواب ذلك أن نقول: إنهم ليسوا معصومين من صغائر الإثم، لكنهم معصومون من إرادة المخالفة، ومن الإصرار على المعصية. وقلنا: إنهم معصومون من إرادة المخالفة لأن الذي يقع منهم يكون عن قصد أخطأوا فيه الصواب، فمثلاً قال تعالى: ﴿عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَىٰ يَتَبِينَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ ﴾ [التوبة: ٤٣]، فهو قد أذن لهم اجتهاداً منه على غير هذا، ولكن المصلحة في غير هذا، فالمصلحة أن يتأنى حتى يعلم الذين صدقوا ويعلم الكاذبين.

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ خَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التحريم: ١]، فالنبي ﷺ حرم ما أحل الله له طلبًا لمرضاة زوجاته وتأليف قلوبهن، ولكنه لم يحرمه حكمًا شرعيًا، إنما حرمه امتناعًا، يعني حرمه على نفسه، كما يقول أحدنا: حرام عليّ أن ألبس هذا الثوب، أو حرام عليّ أن ألبس هذا السيارة مثلاً. حرام عليّ أن أدخل هذا البيت، أو حرام عليّ أن أشتري هذه السيارة مثلاً. فتحريمه ﷺ هذا ليس تحريًا شرعيًا، لكنه تحريم امتناع، يعني أنني ألزم نفسي

أن أمتنع من هذا الشيء.

كذلك قال تعالى: ﴿ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾ [الأحزاب: ٣٧]، وهو يَخْفِي فِي نَفْسِه هذا عنادًا ومخالفة؛ لكنه أخفاه تحريًا للمصلحة، ومع ذلك نُهي عن هذا، فالحاصل أنهم عليهم الصلاة والسلام لا يُمنعون من وقوع صغائر الذنوب، لكنهم لا يفعلونها كما يفعلها غيرهم تعمدًا للمخالفة، ولا يقرون عليها أيضًا، بل لابد أن ينبهوا عليها حتى يرجعوا إلى الصواب.

مسألة: قال الله تعالى عن يونس عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَذَا النُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ [الانبياء: ١٨٧]، فهل يجوز مثل هذا الطن من الرسل؟

والجواب: أن معنى نقدر أي نضيق كما قال تعالى: ﴿وَمَن قُدرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَالْمَالَةُ وَالسلام ظن أنه بخروجه فَلْيُنفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللَّهُ ﴿ [الطلاق: ٧]، فيونس عليه الصلاة والسلام ظن أنه بخروجه هذا أنه يجد سعة عما كان عليه في الأول فظن ذلك، ولكن الله تعالى أراه أنه في قبضته عز وجل وضيق عليه أكثر من ذي قبل، في بطن الحوت: ﴿فَلَوْلا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ (١٤٤ لَيْتُ فِي بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٤].

مسألة: إذا كان الأنبياء معصومين من فعل الكبائر. وقتل النفس من الكبائر وقع من بعضهم فما الجواب؟

والجواب: أن قتلهم للنفس يكون بتأويل وإذا كان بتأويل فقد يكون الشيء كبيرة لكن في حقهم ليس بكبيره لأنهم لم يتعمدوا.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

### وجائز في حق كل الرسل النوم والنكاح مثل الأكل

بعد أن تكلم المؤلف رحمه الله عن الممتنع في حقهم صلوات الله وسلامه عليهم انتقل إلى الجائز في حقهم، والجائز في حقهم هي الطبائع البشرية، فالطبائع البشرية يستوون فيها مع الناس، ولهذا قالوا للمكذبين: ﴿إِنْ نَحْنُ إِلاَّ بَشَرٌ مَثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَمُنُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ ﴾ [إبراهيم: ١١]، وقال خاتمهم محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم: ﴿إِنَّا أَنَا بشر مثلكم أنسى كما تنسون ﴿(١)، ويتقي وهذه طبيعة بشرية، فهو عَيْ يَأْكُلُ كما نأكُل، ويشرب كما نشرب، ويتقي البرد كما نتقيه، ويلبس الدروع في الحرب كما نلبسها، وهكذا، فالطبائع البشرية جائزة في حق الرسل.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (وجائز في حق كل الرُّسُل النوم)، لكن قد يختصون بخصائص في النوم، منها اختصاص النبي ﷺ بأنه تنام عيناه ولا ينام قلبه، فالإحساس الظاهري منه ينام كغيره، وفي الباطن لا ينام قلبه، فقلبه دائمًا مشغول بذكر الله تعالى وبغير ذلك مما أراد سبحانه وتعالى.

وقوله: (النوم والنكاح) أي والنكاح جائز في حقهم والجواز هنا جواز خَلقي، أما شرعًا فهم مأمورون بذلك، لأنهم مشرعون للأمة؛ قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرَيَّةً ﴾ [الرعد: ٣٨]. وقوله: (مثل الأكل) فالأكل أيضًا من الأمور الجائزة، فلا يعاب على الرسول إذا أكل أو شرب أو ما أشبه ذلك، فهذه من الأمور الجائزة، فكل الأمور البشرية جائزة عليهم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الصلاة، باب التوجه نحو القبلة...، رقم (٢٠١).

بقي الشيء الواجب، وهو الدعوة إلى الله عز وجل، وإبلاغ الرسالة، والنصح للأمة. فيجب عليهم من ذلك ما لا يجب على غيرهم، فهم ملزمون بالبلاغ بكل حال، وملزمون بالجهاد مَن أُمر منهم بالجهاد، ووجوب هذه الأشياء عليهم أوكد من وجوبها على غيرهم، ولهذا نقول: الأمور المسنونة يجب على الرسول عليه الصلاة والسلام أن يبلغها، ويجب أن يفعلها ليقتدي به الناس، وإن كانت أموراً مسنونة، فإذا كان البلاغ لا يحصل إلا بفعلها وجب على الرسول أن يفعلها لوجوب البلاغ على.

ومما هو ممتنع في حقهم دعوى الألوهية أو دعوى الربوبية ، ولهذا لما قال الله تعالى لعيسى: ﴿ أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَ إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ (١١٦) مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ ﴾ [المائدة: ١١٦، ١١٦].

ومما يجوز عليهم الموت، فهو جائز عليهم شرعًا وواقعًا، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لَبَشَر مِن قَبْلك ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم مَّيَتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْله الْخُلْدَ ﴾ [الانبياء: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْله النَّهُ الرَّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤]، أفإن مات: أي الرِّسُلُ أفإن مَات: أي مية طبيعية، أو قتل: أي فمات بسبب القتل، انقلبتم على أعقابكم، إذاً فهو ميت.

فإذا قال إنسان: كيف تكون الرسل أمواتًا والشهداء. وهم دونهم - أحياء، كما قال تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩]؟

والجواب: أن هذه الحياة التي للشهداء يكون للأنبياء والرسل أعظم منها، لكنها حياة برزخية لا حياة دنيا ولا حياة جسم، وإنما هي حياة برزخية، الله أعلم بكيفيتها.

ولكن الخرافيين يأبون إلا أن يقولوا إنها حياة حقيقية، وهم بقولهم ذلك أشد الناس تقصيراً في حق النبي على الأن الواجب عليهم إذا كانوا يعتقدون هذا أن يذهبوا إليه بأكل وشرب لأنه محتاج له، وهذا مثل ما يفعله الرافضة فيما يعتقدونه المهدي الذي سيخرج في آخر الوقت، إذا تسنى له الخروج، فيما يعتقدونه السفّاريني رحمه الله في شرح العقيدة: إنهم كانوا في صباح كل يوم يذهب واحد منهم على فرس مسرج، وبيده رمح، ومعه ماء وعسل وخبز، وذلك كل صباح حتى ترتفع الشمس ويأس من خروجه إلى الفطور، فيرجع، وفي صباح اليوم الثاني مثل ذلك، وهو يأتي بهذا لأجل إذا خرج هذا المهدي من السرداب وجد الفطور جاهزاً والرمح جاهزاً، فأفطر ثم ركب الفرس ودعا إلى الجهاد. فيالها من عقول سخيفة!! نسأل الله أن يرزقنا العافية الما ابتلاهم به.

فالحاصل أن حياة الرسل والأنبياء في قبورهم أكمل من حياة الشهداء بلاشك، لأنهم أفضل عند الله، ولكن من المتعين أن هذه الحياة حياة برزخية لا حياة دنيوية وإلا لوجب علينا أن نأتي بالطعام والشراب إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام كل يوم.

رَفْعُ بعبن (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (لِيْرُوون مِرْسَى (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (لِيْرُوون مِرْسَى

## فصل في ذكر الصحابة الكرام

الصحابي والصاحب والصحب والصحابة لرسول الله على كلهم لهم ميزة على غيرهم، فالصاحب في غير صحابة الرسول على هو من كثرت ملازمته لصاحبه، أما الصحابي للرسول عليه الصلاة والسلام فهو: (من اجتمع بالنبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم مؤمنًا به ولو حكمًا ومات على ذلك).

فخرج بقولنا: (من اجتمع) من أسلم في عهد الرسول على أله لكن لم يجتمع به، مثل أن يكون أقبل على المدينة ليبايع النبي على فمات الرسول عليه الصلاة والسلام قبل أن يصل، فهذا ليس بصحابي، وإن كان قد أسلم في عهد النبي على كنهم اصطلحوا على أن يسموه مخضرمًا، ومرتبته بين الصحابة الخُلَّص وبين التابعين الخُلَّص، لأنك إن نظرت إلى كونه أسلم في عهد الرسول ألحقته بالصحابة، وإن نظرت إلى أنه لم يجتمع به ألحقته بالتابعين، ولهذا كان في منزلة بين منزلة الصحابة والتابعين ويسمى مخضرمًا.

وما رواه عن النبي ﷺ فإنه يعتبر منقطعًا، لأنه لم يجتمع بالرسول ﷺ.

وقولنا: (مؤمنًا به) خرج بذلك من اجتمع بالرسول على مؤمنًا بغيره، ولما مات الرسول على آمن به، فهذا ليس بصحابي لأنه حين اجتماعه به لم يكن مؤمنًا به.

ودخل في قولنا: (من اجتمع بالنبي) من كان أعمى واجتمع بالرسول ﷺ، فإنه يكون صحابيًا، وبهذا يكون قولنا: (من اجتمع به) أحسن من قول بعض

العلماء: (من رآه مؤمنًا به) ، لأننا لو قلنا: (من رآه) خرج بذلك الأعمى.

وقولنا: (ولو حكمًا) دخل فيه الصبي الذي في المهد إذا اجتمع بالرسول عليه عليه الصلاة والسلام، كما لو جيء بصبي من أبناء المسلمين إلى الرسول عليه الصلاة والسلام ثم مات النبي قبل أن يميز هذا الصبي، فإن هذا مؤمن بالرسول علية حكمًا؛ وقلبًا لأنه صبي لا عقل له، لكنه مؤمن بإيمان أبويه وعلى هذا فمحمد ابن أبي بكر الذي ولد في حجة الوداع يعتبر صحابيًا.

وقولنا: (ومات على ذلك) دخل فيه من ارتد ثم رجع إلى الإسلام ومات على الإسلام، فإنه يكون صحابيًا، فالردة لا تبطل الصحبة إلا أن يموت على الردة، كما أنها لا تبطل الأعمال الصالحة إلا أن يموت عليها، لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينهِ فَيَمُت وَهُو كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَت أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَة ﴾ [البقرة: ٢١٧]، وخرج به من اجتمع بالرسول عليه الصلاة والسلام مؤمنًا به ثم ارتد ومات على الردة، فإنه لا يكون صحابيًا.

أما من اجتمع بالنبي عَلَيْ قبل البعثة ثم لم يره بعد وآمن لا يكون صحابيًا، لأنه اجتمع بالنبي على قبل النبوة، ونحن ذكرنا أن الصحابي (من اجتمع بالنبي) أي بوصفه نبيًا لا بوصفه رجلاً سينبأ، فمن اجتمع بالرسول على مؤمنًا بالرسول وقال: هذا هو النبي الذي بشرت به التوراة والإنجيل فآمن بالرسول لكن بعد بعثة الرسول لم يره، فإنه لا يعتبر صحابيًا؛ لأنه آمن بالرسول قبل أن يكون نبيًا.

وهكذا نقول في الأعمال كلها، فلو أن الإنسان ارتد ثم عاد إلى الإسلام ومات على الإسلام، فإن أعماله السابقة للردة تبقى صحيحة مقبولة، إذا تمت

فيها شروط القبول، فإذا حج الإنسان ثم ارتد بترك الصلاة مثلاً، ثم عاد إلى الإسلام ومات على الإسلام فلا يؤمر بإعادة الحج؛ لأن الردة لا تبطل الأعمال إلا إذا مات وهو على الكفر.

أما الصحبة في حق غير الرسول والشيخ فإنها لا تكون إلا بملازمة طويلة يستحق أن يسمئ الإنسان بها صاحبًا، فلو اتفق شخص مع آخر في سفر فوصلا إلى المدينة وتفرقا، فإن ذلك لا يعد صحبة إلا مقيدة، فيقال: صحبته في السفر المعين، أو صحبته في الحج، أو ما أشبه ذلك.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٤٧ ـ وليس في الأمة بالتحقيق في الفضل والمعروف كالصديق

### الشرح

هذه الأمة أفضل الأمم ولله الجمد، ودليل ذلك من القرآن والسنة؛ قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وقال النبي عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِنكم تَتِمُون سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله (١٠).

ثم إن خير هذه الأمة الصحابة رضي الله عنهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم الذين يلونهم (٢).

ثم إن الصحابة المهاجرين أفضل من الأنصار؛ لأن المهاجرين جمعوا بين النصرة والهجرة، فقد هاجروا أوطانهم وأموالهم وأهليهم إلى الله ورسوله، ونصروا الله ورسوله، قال الله تعالى في وصف المهاجرين: ﴿ وَيَنصُرُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحشر: ٨]، فنص على الهجرة ونص على النصرة، فهم رضي الله عنهم أفضل من الأنصار، وهذا من حيث الجنس.

ثم إن أفضل المهاجرين الخلفاء الأربعة: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي.

وأفضل هؤ لاء الأربعة كما قال المؤلف: (وليس في الأمة) أي أمة محمد وأفضل هؤ لاء الأربعة كما قال المؤلف: (وليس في الأمة) أي بالقول المحقق، الذي دلت عليه النصوص في الكتاب

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة آل عمران، رقم (٣٠٠١).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٥٩.

والسنة، (في الفضل والمعروف كالصديق) الفضل: بذل الخير والإحسان؛ من العلم والمال وغير ذلك. والمعروف: ضد المنكر.

فهو جامع رضي الله عنه بين العدل الذي هو المعروف، وبين الفضل الذي هو الإحسان، ويدل لذلك أن الله تعالى لم يصف أحداً من الصحابة بأنه صاحب رسول الله على إلا أبا بكر، قال الله تعالى: ﴿ إِلاَّ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهُ مَعْنَا ﴾ [التوبة: ٤٠]، وهذه منقبة عظيمة لم ينلها إلا من هو أهل لها، وهو أبو بكر رضي الله عنه، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: بكر رضي الله عنه، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: بكر رضي الله عنه، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: لأبي بكر لم ينله أحد من الصحابة رضي الله عنهم.

وقال النبي عليه الصلاة والسلام: «لو كنت متخذًا من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر، ولكن أخوة الإسلام ومودته» (١)، وقال: «لا يبقين في المسجد باب ولا خوخة إلا سدت إلا باب أبي بكر» (٢)، وقال معلنًا على المنبر: «إن أمن الناس علي بماله وصحبته أبو بكر» (٣)، فلا يقال بعد هذا إن غيره أفضل منه، مع أن المنة حقيقة للرسول عليه الصلاة والسلام، فكون أبي بكر يكون صاحبًا للرسول ولم يطرده الرسول، أو يعرض عنه، أو يريه وجه غضب، هذا في الواقع منة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المناقب، باب قول النبي ﷺ: لو كنت. . . ، رقم (٣٦٥٧)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي بكر الصديق رضي الله عنه، رقم (٢٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الخوخة والممر في المسجد، رقم (٢٤٤)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي بكر . . . ، رقم (٢٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب المناقب، باب قول النبي ﷺ: سدوا الأبواب، رقم (٣٦٥٤).

للرسول عليه، لكن من كرم الرسول عليه الصلاة والسلام أن جعل المنة من أبي بكر عليه. كذلك أيضاً الصحبة المنة فيها للرسول عليه.

والمنة الأولى للجميع هي من الله عز وجل، ولهذا كان الرسول عليه الصلاة والسلام كلما ذكر للأنصار يبين لهم ما من الله به عليهم ؛ حيث إن الله هداهم به وأغناهم به وألَّفهم به ، قالوا: الله ورسوله أمن أ.

إذاً ليس في الأمة مثل أبي بكر رضي الله عنه في الفضل والمعروف ـ الذي هو الإحسان والعدل ـ ، وصحبة الرسول عليه الصلاة والسلام . وفي كل شيء ، حتى إن الرسول عليه أن يوم حث على الصدقة فانصرف الناس ليتصدقوا ، فقال عمر رضي الله عنه ، الآن أسبق أبا بكر ، فأتى بنصف ماله ـ في حين أن الواحد منا الآن إذا أراد أن يخرج ربع العشر وهو الواجب صار يحمر ويصفر ، ويسأل العلماء لعل أحداً منهم يقول : هذا ليس فيه زكاة ـ فسأله الرسول عليه الصلاة والسلام : ما تركت لأهلك؟ قال : شطر المال .

فأتى أبو بكر بكل ماله. فسأله الرسول عليه الصلاة والسلام: ماذا تركت لأهلك؟ قال: تركت لهم الله ورسوله. فقال عمر: الآن لا أسابق أبا بكر أبداً (١). فعرف أنه عاجز عن أن يسبقه، وعمر هو الرجل الثاني في هذه الأمة إذاً لا يسبق أبا بكر أحدٌ من هذه الأمة، فما دام الرجل الثاني عجز عن سبقه فمن دونه من باب أولى.

وقوله: (كالصديق) هذا لقب أبي بكر رضي الله عنه، وكنيته أبو بكر،

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب المناقب، باب في مناقب أبي بكر. . . ، رقم (٣٦٧٥)، وأبو داود، كتاب الزكاة، باب في الرخصة في ذلك، رقم (١٦٧٨).

واسمه عبد الله، وإنما سمي بالصديق والصديق: فعيل من الصدق لكمال صدقه في المقال والفعال، ولتصديقه لرسول الله على حين كذبه الناس.

ويقال: إن أول ما لقب بهذا اللقب لما حدث النبي على عن الإسراء والمعراج، فاتخذت قريش هذا فرصة وذهبت إلى أبي بكر فقالت: إن صاحبك يحدث بحديث المجانين، يزعم أنه ذهب إلى بيت المقدس ورجع منه، ونحن لا نصل إليه إلا في شهر ولا نرجع إلا في شهر، فقال: إن كان ما قلتم حقًا فهو صادق. وقال ذلك احترازًا؛ لأنه يحتمل أنهم كذبوا على الرسول، فسُمِّي من ذلك اليوم الصديق.

ولاشك أنه أصدق هذه الأمة في المقال والفعال والمقاصد وغيرها، وأنه أقواها يقينًا وتصديقًا، فهو رضي الله عنه ليس في هذه الأمة مثله، ولو لم يكن من حسناته على هذه الأمة إلا استخلاف عمر بن الخطاب رضي الله عنه لكفى بذلك فخرًا؛ لأنه لا أحد ينكر ما صار لعمر بن الخطاب رضي الله عنه من السياسة الحكيمة، والحكم العادل، والفتوحات العظيمة، وإذلال أهل الشرك، فعمر بذلك يعتبر حسنة من حسنات أبي بكر رضي الله عنه على هذه الأمة.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٤٨ و بعده الفاروق من غير افترا وبعده عشمان فاترك المرا

### الشرح

قال رحمه الله: (وبعده الفاروق) أي بعد أبي بكر الفاروق، والفاروق على وزن فاعول، وهو من صيغ المبالغة، مأخوذ من الفرق، وسمي بذلك لأن الله تعالى فرق به بين الحق والباطل، فقد أعز الله تعالى الإسلام بعمر بن الخطاب رضي الله عنه، وفرق الله تعالى به بين الحق والباطل في خلافته وقبل خلافته، وجعل الله الحق على لسانه، وقد قال فيه النبي عليه الصلاة والسلام: «إن يكن فيكم مُحدَّثون فعمر»(۱)، أي ملهمون بالوحي، وكان رضي الله عنه موفقًا للصواب، حتى إن الوحي أحيانًا يأتي موافقًا لقوله واقتراحه، فهو رضي الله عنه فاروق فرَّق الله به بين الحق والباطل، وكان رضي الله عنه بعد أبي بكر رضي الله عنه في الفضيلة، وبعد أبي بكر في الخلافة، وعلى هذا أجمع بكر رضي الله عنه في الفضيلة، وبعد أبي بكر في الخلافة، وعلى هذا أجمع أهل السنة والجماعة على أن هذين الرجلين أبا بكر وعمر هما أفضل الأمة، وأن أبا بكر أفضل من عمر.

وعمر رضي الله عنه ولي الخلافة بتعيين من أبي بكر، فإنه رضي الله عنه عينه وتحمل أبو بكر رضي الله عنه المسؤولية في هذه الأمة حيًا وميتًا، لكنه رضي الله عنه أدى الأمانة ووفق، فصار من فضائله على الأمة أن استخلف عمر بن الخطاب، ولا يخفى على أحد منصف فضل عمر بن الخطاب رضي الله عنه إذا قرأ سبرته.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب مناقب المناقب، باب مناقب عمر بن الخطاب. . . ، رقم (٣٦٨٩).

تولى عمر رضي الله عنه الخلافة بعد أبي بكر، وقام بأعباء الخلافة خير قيام، وكثرت الفتوحات على يده وصار له من الهيبة والعظمة ما خذل الله به أعداء ، ومع ذلك فكان متواضعًا يقبل الحق من أي شخص كان، وكان لا يأخذ من بيت المال إلا مثل ما يأخذه أي أحد من الناس، ولا يعطي أحدًا من أولاده إلا مثل ما يعطي أحدًا من الناس، بل ربما نقصه، ولم يتخذ رضي الله عنه لنفسه بوابًا ولا قصرًا، بل كان رضي الله عنه ينام في المسجد فيجمع الحصى ثم ينام عليه كوسادة له، وكان عليه رداء مرقع، وفي سيرته من العجب ما لا يكاد يصدق فيما ينقل عنه، ولهذا أعز الله به الإسلام بعد أن كان خليفة، وقبل أن يكون خليفة.

وكان له هيبة عظيمة رضي الله عنه، ومن ذلك ما يذكر من أن رجلاً من اليهود في الشام كان منزله إلى جنب بيت المال، فعرض عليه معاوية أن يشتريه منه، قال: بع علي البيت من أجل أن يدخله في بيت المال فأبى اليهودي، فأعطاه ثمنًا أكثر من ثمنه، فأبى.

فأدخله معاوية رضي الله عنه في بيت المال وقال: إن شئت أعطيناك، وذلك لما رأى معاوية رضي الله عنه أن المصلحة العامة مقدمة على المصلحة الخاصة.

ولكن اليهودي أبئ فقدم المدينة يبحث عن عمر، فقيل له: تجده الآن في المسجد، فذهب إلى المسجد فوجده رضي الله عنه نائمًا على البطحاء في هدوء، عليه رداء مرقع، كأنه فقير؛ في حين أن معاوية وهو أمير من أمرائه لل كانوا في الشام يقدسون ملوكهم ويعظمونهم ويجعلون لهم القصور قد اتخذ لنفسه مثل هذا، لا حبًا في الدنيا، ولكن إقامةً للسلطة حتى يهابها الناس؛ لأن معاوية لو فعل مثل ما فعل عمر في المدينة وهو في الشام لن يبالي به

الناس.

فجاءه الرجل فقص عليه القصة ، فيقال إنه رضي الله عنه أخذ عظماً من الأرض ، وكتب فيه: ليس كسرى بأعدل منا ، ووضع خطاً وفوق الخط آخر كالصليب ، وقال لليهودي: اذهب أعطه معاوية ، فلما جاء به إلى معاوية ، كالصليب ، وقال لليهودي : اذهب أعطه معاوية ، فلما جاء به إلى معاوية ، وقطعاً بينه وبين عمر إشارة وهي ما يسمى في العرف الحاضر «شفرة» لل رأى هذا العظم يقال إنه وضعه على رأسه ، ثم قال لليهودي : ماذا تريد؟ أتريد أن أبني لك بيتك وأعيده من جديد؟ أم تريد أن أعطيك عشرة أمثاله أم ماذا تريد؟ فقال الرجل : وهكذا يكون أمراؤكم مع خلفائكم؟! قال : نعم . قال : أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وأن بيتي صدقة للمسلمين .

وبهذا نرئ كيف أن العدل يجعل الناس يستجيبون ولو كانوا كفاراً، والظلم والاستئثار يجعل الناس لا يستجيبون ولو كانوا مسلمين.

فالحاصل أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه مع كونه ذا سلطة عظيمة وهيبة عظيمة إذا جاءه الإنسان وجده كأنه عادي.

وكذلك القصة المشهورة وإن كان فيها شيء من النظر : أنه لما خطب الناس رضي الله عنه حين تغالوا في المهور، وقال: لا يزيد أحد على مهر النبي عليه الصلاة والسلام لأزواجه وبناته إلا جعلت الزائد في بيت المال، فقامت امرأة فقالت: مهلاً يا أمير المؤمنين، ليس ذلك إليك، إن الله تعالى يقول: في وإن أَرَدْتُمُ اسْتِبْدَال زَوْج مَكَان زَوْج وآتَيْتُم إحداه من قنطارا فلا تأخذوا منه شيئا الله وقيل إنه عالى إيتاء القنطار للزوجة، والقنطار ألف مثقال ذهب، وقيل إنه ملء جلد ثور صغير من الذهب. فقال رضي الله عنه: امرأة أفقه من

عمر، ثم ترك الناس، وهذا الحديث في صحته نظر لكنه مشهور عند الناس.

وقد كان عمر رضي الله عنه من أكثر الناس تواضعًا؛ وعظ الناس يومًا من الأيام، فقام إليه سلمان الفارسي، وقال: يا أمير المؤمنين، كيف تعطي عبد الله ابن عمر ثوبين ولم تعط الناس إلا ثوبًا واحدًا من بيت المال؟! فقال له: قم يا عبد الله رد عليه، فقام فرد عليه فقال: إن الثوب الثاني ثوب عمر أعطاه إياه، وليس زائدًا على ما يعطي للمسلمين.

وكان رضي الله عنه إذا أمر الناس بشيء أو نهاهم عن شيء جمع أهله وقال لهم: إن الناس ينظرون إليكم نظر الطير إلى اللحم والطيور تنظر إلى اللحم نظر شره تريد أن تبتلعه وإني قد أمرت بكذا أو نهيت عن كذا ، فلا أجد أحدكم مخالفاً إلا أضعفت عليه العقوبة . كل هذا من باب العدل والتخويف ، وإلا كان العدل ألا يضعف العقوبة عليهم ، لكنه رضي الله عنه له غور في الفقه ، قال : إن أقرباء السلطان يخالفون بسلطة قربهم منه ، فيتوصلون إلى المخالفة بقربهم من ولي الأمر ، فرأى رضي الله عنه أن هذه نوع مخالفة ، مع المخالفة الأصيلة ، فيجمع عليهم عقوبتين .

ومآثره رضي الله عنه كثيرة، وكان آخر أمره أنه سأل الله سبحانه وتعالى أن يرزقه الشهادة في سبيله، والموت في بلد رسوله، فكان الناس يتعجبون؛ المدينة بلد إسلام وليس فيها قتال، فكيف يجتمع أنه شهيد في سبيل الله وميت في مدينة رسول الله على الله على الله دعوته، وقتل شهيداً في بلد الرسول عليه الصلاة والسلام، وهو لم يقتل لعداء شخصي، لكنه لعداء ديني؛ لأن القاتل له أبو لؤلؤة المجوسي غلام المغيرة بن شعبة، وكان عمر رضي الله عنه

ينهى أن تكثر العلوج، يعني هؤلاء الأرقاء من الفرس وغيرهم في المدينة، ولكن كان أمر الله مفعولاً.

وهذا الخبيث لما قتل عمر رضي الله عنه بخنجر له وجهان وكان قد مسكه بالوسط، وكان قد سقى كل جانب منه السم، فلما طعن عمر وهو يصلي بالناس الفجر، قال: أكلني الكلب. فزع الناس فلحقوا هذا الرجل الخبيث الهارب، فقتل نحو ثلاثة عشر نفرًا، فلما رأى أنه قد أُدْرِك، وألقى عليه أحد الصحابة بساطًا غمه فيه، فلما رأى ذلك قتل نفسه فالحمد لله رب العالمين أنه قتل نفسه على هذا الوجه، وهو لم يسجد لله سجدة، فكان والعياذ بالله آخر أمره أن قتل نفسه، والذي يظهر لنا أنه قتل نفسه على الكفر، وهذا آخر ما حصل لعمر بن الخطاب رضي الله عنه، ومن أراد المزيد من ذلك فليقرأ ما كتب عنه في البداية والنهاية وغيرها.

ثم قال رحمه الله: (وبعده عثمان فاترك المرا) أي بعد عمر بن الخطاب رضي الله عنه فالأفضل عثمان، (فاترك المرا) أي الجدال، فإن هذا أمر مفروغ منه؛ أن عثمان رضي الله عنه هو الثالث في الخلافة والفضيلة، وإنما قال: فاترك المراء لكثرة الجدال فيه وفي علي بن أبي طالب رضي الله عنما: أيهما أفضل؟ حتى إن بعض علماء السنة قالوا: علي بن أبي طالب أفضل من عثمان، فجعلوه في المرتبة الثالثة في الفضيلة، وعثمان في المرتبة الرابعة، ومنهم من قال: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان وسكت، ومنهم من أخذ بما قال المؤلف، وهو أن الأفضل عثمان، ثم على.

وقد قال شيخ الإسلام رحمه الله: وهذا هو الذي استقر عليه أمر أهل

<sup>(</sup>١) انظر العقيدة الو اسطية ص٤٦.

السنة والجماعة: إن ترتيبهم في الفضيلة كترتيبهم في الخلافة. تولى عثمان رضي الله عنه الخلافة لابنص من عمر وتعيين، ولا باجتهاد مطلق من الرعية، فتوليه للخلافة أمر غريب لم يكن معروفًا؛ لأن عمر لما طعن وقيل له: استخلف على الأمة، قال: إن أستخلف فقد استخلف من هو خير مني ـ يعني ابا بكر ـ، وإن لم أستخلف فقد ترك من هو خير مني ـ يعني رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ـ وقال: لو كان أبو عبيدة حيًا لاستخلف، يقصد أبا عبيدة عامر بن الجراح؛ لأن النبي علي قال: «إنه أمين هذه الأمة» (١).

فسبحان الله! كانوا رضي الله عنهم لا ينظرون إلى شرف قبيلة، ولا إلى سيادة قوم، بل ينظرون إلى المعاني الشرعية، فقد قال النبي عليه الصلاة والسلام: «أمين هذه الأمة أبو عبيدة عامر بن الجراح»، فقال عمر رضي الله عنه: لو كان حيًا لاستخلفته (٢)، ولكنه مات قبل عمر، ثم جعل الأمر شورى بين الستة الذين توفي عنهم رسول الله وهو عنهم راض، فلما توفي جلس هؤلاء للتشاور واستقر الأمر على عثمان، وكان أكثر أهل المدينة يختارون عثمان، فبويع عثمان بالخلافة مبايعة شرعية؛ بايعه عليها علي بن أبي طالب، وبقية أصحاب الشورى وغيرهم، وأجمعت الأمة على ذلك، وصار الخليفة وبقية أصحاب الشورى وغيرهم، وأجمعت الأمة على ذلك، وصار الخليفة الثالث بإجماع المسلمين.

ولهذا قال الإمام أحمد رحمه الله: من طعن في خلافة واحد من هؤلاء فهو أضل من حمار أهله (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب قصة أهل نجران، رقم (٤٣٨٠)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أبي عبيدة. . . ، رقم (٢٤١٩).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في مسنده (١/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاوي ٣/ ١٥٣.

أما الرافضة فقد طعنت في خلافة الجميع إلا على بن أبي طالب رضي الله عنه، فضلّت بهذا عن الأمة، وعن الحق، بل وعما مشئ عليه على بن أبي طالب رضي الله عنه، فإنه بايع أبا بكر وعمر وعثمان اختياراً لا اضطراراً، والعجب أن غلاة الرافضة قالوا: إن عليًا فاسق لأنه رضي بالظلم وبايع، وهذه مداهنة، والمداهنة في الحق ضلال وفسق.

وإنك لتعجب كيف وصل بهم الحال إلى هذا السفه، والمنصف منهم من يعرف أنه على ضلال، حيث يقولون: نحن شيعة، وهؤلاء أهل سنة. وكل يعرف أن أهل السنة هم على حق لأنهم على السنة، أما الشيعة فمتعصبون لأشخاص معينين، وكونهم يقولون: هؤلاء أهل سنة ونحن شيعة؛ اعتراف منهم بأنهم ليسوا على سنة، وإذا كان كذلك فيقال: اتقوا الله وارجعوا إلى السنة ما دمتم الآن تعترفون أن هؤلاء أهل سنة وأنتم شيعة.

ثم نقول: إن أحق الناس تشيعًا لأهل البيت هم أهل السنة، فنحن نحب أهل البيت المؤمنين منهم؛ لكونهم مؤمنين؛ ولكونهم من قرابة الرسول عليه الصلاة والسلام، ونحن نفضلهم على غيرهم لهذا المعنى، لكن لا نعطيهم الفضل المطلق، بل ننزلهم منزلتهم، وأهل البيت يَرْضون بهذا غاية الرضى، وكان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وهو إمام أهل البيت رضي الله عنه يقول على منبر الكوفة معلنًا: خيرُ هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر، ثم عمر (١)، وأحيانًا يسكت.

فعلى هذا نقول: إن عثمان رضي الله عنه يلي عمر بن الخطاب في الفضيلة،

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في مسنده (١/٦٠١).

وهو الثالث في الفضل في هذه الأمة، وهو الثالث في الخلافة في هذه الأمة، ومن أنكر ذلك بالنسبة للخلافة فيقول الإمام أحمد رحمه الله: إنه أضل من حمار أهله، وإغا قال: إنه أضل من الحمار؛ لأن الحمار من أبلد الحيوانات، ولهذا مثل الله اليهود بالحمار، الذين حملوا التوراة ثم لم يحملوها قال تعالى: ﴿مَثَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَرَاةً ثُمّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلُ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ [الجمعة: ٥]، فإنك إذا حملت على الحمار كتاب المغني، والمجموع، والإنصاف، وتفسير ابن كثير، وفتح الباري فإنه لا يستفيد منها شيئًا، فالحمار لا يهمه إلا المبيت والمأوى والأكل والشرب، وأما غير ذلك فلا يشغل مخه به، وليس عنده تفكير.

ولهذا قال الإمام أحمد: إن من طعن في خلافة واحد من هؤلاء فهو أضل من حمار أهله.



رَفْعُ بعبر (لرَّعِلَى الْمُخْرَى ِ رَسِلْنَمُ (لِنَبِّرُ الْمِفْرُونِ رُسِلْنَمُ (لِنَبِّرُ الْمِفْرُونِ مِسِ

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

159. وبعد فالفضل حقيقًا فاسمع نظامي هذا للبطين الأنوع م 159. وبعد فالفضل حقيقًا فاسمع العزم مفرج الأوجال وافي الحرم الم 169. وافي الندى مبدي الهدى مردي العدا مجلي الصدايا ويل من فيه اعتدى

### الشرح

قال رحمه الله: (وبعد فالفضل حقيقًا فاسمع) بعد: أي بعد الخلفاء الثلاثة الراشدين: أبي بكر، وعمر، وعثمان. وبعد ذلك (فالفضل حقيقًا) أي حقيقة، أو حقيقًا: بمعنى جديراً، كما في قوله تعالى: ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لاَّ أَقُولَ عَلَىٰ الله إِلاَّ الْحَقَ ﴾ [الاعراف: ١٠٥] فهي صالحة لهذا وهذا، قال: (فاسمع نظامي هذا) فأمر بسماع النظام للتأكيد والتنبيه.

(للبطين) خبر قوله: فالفضل، أي فالفضل كائن للبطين الأنزع، والبطين: أي واسع البطن، و (الأنزع): الذي انحسر شعر مقدم رأسه، والبطين ضده الضامر، وهو الذي بطنه ليست واسعة، والأنزع ضده الأفرع، وهو الذي نزل شعر رأسه إلى جبهته.

ونزع شعر الرأس ممدوح عند العرب، يقول الشاعر لزوجته:

فلا تنكحي إن فرق الدهر بيننا أغم القفا والوجه ليس بأنزع إذاً وصف هذا المذكور بوصفين:

أولاً: أنه بطين، وثانيًا: أنه أنزع.

وأراد المؤلف رحمه الله بهذا الوصف التعريف لا الذم؛ لأنه لا يريد أن

يذم علي بن أبي طالب رضي الله عنه في هذا الوصف، بل أراد أن يعرفه، وكان رضي الله عنه بطينًا أي واسع البطن وقد علم بهذا الوصف، وكان أنزع أي منحسر شعر الرأس من الأمام، وهذا لا يدل على شيء وإنما هو خلقة، ويكون عند الكبر كثيرًا كما هو معروف ومشاهد.

قوله: (مجدل الأبطال)، التجديل معناه أنه يوقعهم صرعي، (والأبطال) جمع بطل، وهم الشجعان، (ماضي العزم) يعني أنه ذو عزيمة ماضية لا ينثني.

قوله: (مفرج الأوجال) الأوجال: جمع وجل وهو الخوف، يعني أنه يفرج الخوف من شجاعته رضي الله عنه، ولاشك أنه رضي الله عنه كان من أشجع الناس، (وافي الحزم) يعني أنه ذو حزم، ووافي: أي كامل.

وقد يقول قائل تعليقًا على قول المؤلف رحمه الله في وصف علي بن أبي طالب رضي الله عنه: (مفرج الأوجال) و (مجلي الصدا): أليس في هذا العموم غلو؟

والجواب: الحقيقة أن فيه شيئًا من الغلو، خصوصًا (مفرج الأوجال)، لكن يقال في الاعتذار عن المؤلف رحمه الله: إن هذا وصف إضافي، بمعنى أنه عندما يخاف الناس يكون هو الذي يزيل الخوف عنهم، لكن بأمر الله عز وجل، وإلا فإن التفريج المطلق لا يكون إلا لله عز وجل.

أما مجلي الصدا فكذلك أيضًا يمكن أن يقال إن فيه شيئًا من المبالغة ، لكنه رحمه الله إنما أطنب في وصف علي بن أبي طالب رضي الله عنه لأسباب سيأتى ذكرها إن شاء الله .

(وافي الندى) الندى: أي الفضل والعطاء، وافيه: أي كامله، (مبدي

الهدى) مظهر الهدى، وهو العلم، وقد اشتهر علي رضي الله عنه بسعة علمه وذكائه، (مردي العدا) مردي: أي مهلك، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ وَذَكَائه، (مردي العدا) مردي: أي مهلك، والعدا: جمع عدو، هذه ثلاثة أوصاف بالإضافة إلى ما سبق فتكون تسعة أوصاف. (مجلي الصدا) مجلي: أي مذهب، والصدا: في الأصل هو الوسخ الذي يكون على الحديد لطول مكثه، أو لكونه حول الماء؛ فهذا يجلوه ويزيله.

وقوله رحمه الله: (يا ويل من فيه اعتدى) يا ويل: (يا) هذه للندبة، وويل: أي هلاك، من فيه اعتدىٰ: أي من اعتدىٰ في علي بن أبي طالب رضي الله عنه، ويريد بذلك الوعيد على من اعتدىٰ في حق علي بن أبي طالب بإفراط أو تفريط؛ كلهم يا ويلهم، فالذين اعتدوا في حقه بالإفراط هم الرافضة، والذين اعتدوا في حقه بالتفريط هم الناصبة.

وذكر المؤلف ذلك لأنه هلك في علي بن أبي طالب طائفتان؛ طائفة غلت وطائفة فرطت.

الطائفة الأولى: وهي الطائفة التي غلت في علي بن أبي طالب رضي الله عنه، حيث غلوا فيه حتى جعلوه إلهًا، حتى إنهم صرحوا بذلك، فقد قال عبد الله بن سبأ وشيعته لعلي بن أبي طالب صراحة ومقابلة: أنت الله حقًا، وهو يهودي خبيث دخل في دين الإسلام ظاهرًا ليفسده.

وقد قال شيخ الإسلام رحمه الله: كما ظهر بولس في دين النصارى، وتنصر ظاهرًا من أجل أن يفسد دين النصارى، فإن هذا الخبيث عبد الله بن سبأ اليهودي الماكر دخل في دين الإسلام على أنه مسلم (١)، لكن أتى إلى

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاويٰ ٤/ ١٨ ٥ ، ٢٨/ ٤٧٤ .

علي بن أبي طالب وقال له: أنت الله. فأمر علي رضي الله عنه لله الله عنه ما جرئ بالأخدود فحفرت، ثم أمر بالحطب فجمع في هذه الأخدود، ثم أمر بعبد الله بن سبأ وشيعته أن يُلقوا في هذه الأخدود بعد أن أضرم فيها النار، فأحرقوا.

ويُقال: إن عبد الله بن سبأ هرب وذهب إلى مصر، وبث دعوته فيها، ثم إلى العراق، ثم إلى فارس، فانتشرت دعوته. فهؤ لاء اعتدوا في علي بن أبى طالب بالإفراط وزيادة الحد.

الطائفة الثانية: وهي الطائفة التي فرطت فيه، وهذه الطائفة قابلوا القسم الآخر، وذلك لأن العادة أنه إذا وجد غلو في جانب وجد تطرف في جانب آخر، وهذا يكون من أجل مواجهة ذلك الغلو، فهؤ لاء أناس صاروا على العكس نواصب نصبوا العداوة لأهل البيت، وعلى رأسهم علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فجعلوا يسبونهم ويلعنونهم ويعتدون في حق آل البيت والعياذ بالله ..

فيا ويل الطرفين هؤلاء وهؤلاء، ولاشك أن المفرط أشد ضرراً على الإسلام من المفرط، لأن المفرط تعدى طوره كثيراً حتى جعل على بن أبي طالب إلها، وجعل من أئمة أهل البيت من يعلم الغيب، ويدبر الكون، حتى سمعنا في أشرطتهم من يقول: إن جميع الكون تحت ظفر فلان، يدبره حيث شاء. وقوله: تحت الظفر، جعل كل الكون وسخًا من أوساخ الأظفار، نسأل الله العافية. وهذا أشد.

وهم في الحقيقة يصوغونه بصيغة عاطفية ، حتى في أداء شعائرهم التي يترنمون بها من الدعاء لآل البيت والدعوة لهم ، فتجدهم يترنمون بصوت

حزين يشد العاطفة، أما الذين ينصبون العداوة لأهل البيت فلا يطيعهم أحد، بل كل الناس ينفرون مما ذهبوا إليه. لكن هؤلاء حيث إنهم يخاطبون العاطفة صار ضررهم على الناس أكثر جداً.

ولهذا فإنك لوقارنت بين الروافض والنواصب من حيث العدد، لوجدت أن النواصب لا يُنسبون إلى الروافض.

فإن قال قائل: لماذا أطنب المؤلف رحمه الله في وصف علي بن أبي طالب رضي الله عنه، دون الثلاثة الأولين وهم أفضل منه؟

فالجواب: أنه أطنب في ذلك لسبين:

السبب الأول: الرد على النواصب، فإنه لما كان موقف النواصب هو السبب لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه، فأراد المؤلف رحمه الله أن يمدحه، و يثنى عليه بما هو أهله، ردًا على هؤلاء النواصب.

السبب الثاني: الرد على الروافض، و كأنه قال: إن علي بن أبي طالب رضي الله عنه مع هذه الأوصاف الكريمة، والآداب العالية، والشجاعة التامة، لا يستحق أن يترقى إلى المكان الذي رقاه إليه هؤلاء الرافضة.

فصار في إطناب المؤلف رحمه الله في مدح علي بن أبي طالب رضي الله عنه فائدتان: الأولئ: الردعلى النواصب، والثانية: الردعلى الرافضة. يعني أننا ـ أيها الروافض ـ نقر بفضله وأن فيه من الفضل كذا وكذا وكذا، لكننا لا ننزله فوق منزلته كما فعلتم أنتم.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

ومن تعدى أو قلى فقد كذب

١٥٢ فحبه كحبهم حتمًا وجب

# الشرح

قوله رحمه الله: (وحبه كحبهم حتماً وجب) حبه: أي حب علي بن أبي طالب، كحبهم: أي حب الثلاثة؛ أبي بكر وعمر وعثمان، حتماً وجب: أي وجب حتماً، يعني: وجوبًا حتماً مؤكداً.

ومحبة على بن أبي طالب رضي الله عنه واجبة لوجوب محبة الصحابة رضي الله عنهم، والدليل على وجوب محبة الصحابة قوله تعالى: ﴿ رَبّنا اغْفِرْ لَنَا وَلَإِخْوَانِنَا اللّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلّذِينَ آمَنُوا ﴾ [الحشر: ١٠]، ووجه ذلك أنهم سألوا الله أن يتخلوا من هذا الغل الذي يكون في القلوب، وهذا يقتضي وجوب المحبة، ولأحاديث كثيرة، منها قوله ﷺ: «من أحب في الله وأبغض في الله ووالى في الله وعادى في الله؛ فإنما تنال ولاية الله بذلك» (١٠)، وذكر منها: ومنها قوله ﷺ: «والذي نفسي بيده لا يذوق أحد حلاوة الإيمان . . وذكر منها: «أن يحب المرء لا يحبه إلا لله (٢).

ونُشهد الله عز وجل على محبته، ونشهد الله عز وجل على محبة إمامنا وإمامهم محمد عليه فالمحبة أولاً وآخراً كلها للرسول، ونحن لم نحب

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في الحلية ١/ ٣١٢، والطبراني في الكبير ١٢/١٧، وانظر مجمع الزوائد ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب حلاوة الإيمان، رقم (١٦)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان، رقم (٤٣).

هؤلاء إلا بمحبة الرسول عليه الصلاة والسلام، وإلا لكانوا من رجالات قريش وليس لهم فضل، لكن لمحبة الرسول لهم فإننا نحبهم.

ثم إن محبتنا للرسول عَلَيْ أيضًا تابعة لمحبة الله، لأن المحبة الأولى، والأخيرة، والنهاية، والبداية، كلها لله عز وجل، خلافًا لمن صاروا الآن يحبون الرسول أكثر من محبة الله عز وجل، وإذا ذكر الرسول عَلَيْ عندهم بكوا وتهاملت الدموع، وإذا ذكر الله فالوجه هو الوجه لا تغير ولا بكاء نسأل الله العافية والسلامة ـ سبحان الله! الرسول عَلَيْ لم ينل هذا الشرف إلا لأنه رسول الله، ولأن الله يحبه، وإلا لكان بشرًا عاديًا لا يُحب ولا يُكره إلا عافيه من الخير أو الشر.

فنحن نحب الرسول على للمحبتنا لله تعالى الذي أرسله، ونحب الخلفاء الراشدين لمحبتنا للرسول عليه الصلاة والسلام، ولمحبتنا للرسول وهم خلفاؤه.

فحب علي بن أبي طالب كحب الثلاثة الآخرين واجب حتمًا، فيجب علينا أن نحبه.

وقد يقول قائل: إن المحبة وصف فطري نفسي لا يملكه الإنسان، ولهذا يذكر عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه قال: «هذا قسمي فيما أملك فلا تلمني فيما لا أملك»(١)، يعني بذلك المحبة، والإنسان لا يمكن أن يجعل في قلبه محبة إنسان يبغضه.

لكن المحبة يمكن أن تنال بالكسب؛ بأن تذكر صفات الكمال في هذا

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، كتاب النكاح، باب في القسم بين النساء، رقم (٢١٣٤).

الرجل، فإذا ذكرت أوصاف الكمال، واعتقدت ثبوتها فيه، والنفوس تميل بلاشك إلى الكمال فتحبه، ولهذا جاء في الحديث: «أحبوا الله لما يغذوكم به من النعم» (١)، يعني أنك على الأقل إذا ذكرت نعم الله عليك فسوف تحبه لذلك؛ لأنك إذا منّ عليك أحد بمنة فإنك تحبه، «تهادوا تحابوا» (٢)، وهذا شيء مجرب.

ومعلوم أن الإنسان لا يمكن أن يقع في نفسه محبة إلا لسبب ظاهر يحمله على المحبة، فإذا كان الأمر كذلك فاذكر ما للنبي عليه الصلاة والسلام، وما للخلفاء الراشدين، وما لغيرهم من عباد الله؛ من الصفات الحميدة، والخصال الطيبة، وحينئذ لابد أن تحبه. ولهذا فأحيانًا يجمع الإنسان في قلبه بين محبة شخص وكراهته.

فإن قال قائل: إن المحبة والكراهة ضدان لا يجتمعان؟ فيقال: بل يجتمعان، حيث يكون في الإنسان خير ويكون فيه الشر، فيُحب لخيره، ويُكره لشره، ثم إذا كان منصفًا عمل بأقوى الجانبين؛ فإن غلب خيره على شره غلبت محبته على كراهته، واغتفر شره بجانب الخير الغالب فيه.

ولهذا قال ابن رجب رحمه الله في أول قواعد الفقه قولاً حكيمًا صحيحًا، حيث قال: ويأبئ الله العصمة لكتاب غير كتابه، والمنصف من اغتفر قليل خطأ المرء في كثير صوابه (٣).

فنحن إذا نظرنا ما للصحابة الكرام رضي الله عنهم من الفضائل والسبق أحببناهم؛ فيجب علينا أن نحب الخلفاء الأربعة كلهم، كما يجب علينا أن

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب المناقب، باب مناقب أهل بيت النبي . . . ، رقم (٣٧٨٩).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام مالك في الموطأ (٢/ ٩٠٨).

<sup>(</sup>٣) قواعد ابن رجب ص٥.

نحب بقية الصحابة رضي الله عنهم، لكن لكل درجات مما عملوا.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (ومن تعدى أو قلى فقد كذب) تعدى: مثل الرافضة، أو قلى: يعني أبغض كالنواصب، (فقد كذب) نعم، لاشك أن من تعدى في حق هؤلاء، وتجاوز الحد، فقد كذب، ومن قلى وأبغض فقد كذب.

إذاً فالرافضة مخطئون من الجانبين؛ تعدوا في علي، وقلوا في بقية الخلفاء، فجمعوا بين الشرين وبين الفسادين؛ غلو زائد في علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وتفريط زائد في حق الخلفاء الراشدين الثلاثة، حتى إن بعضهم والعياذ بالله ويلعن أبا بكر وعمر صراحة، ويقول: إنهما ظالمان، وإنهما عمن يذاد عن حوض الرسول علي يوم القيامة.

قاتلهم الله! كيف يذاد رجلان دفنا إلى جنب الرسول عليه الصلاة والسلام؟! ولم تحصل هذه الفضيلة لأحد سواهما أبدًا، ولهذا كانا رفيقيه في الدنيا، ورفيقيه في البرزخ، وسيكونان رفيقيه في يوم القيامة ـ رضي الله عنهما وأرضاهما ـ.

وهنا يرد سؤال بالنسبة لقول الرافضة: على كرم الله وجهه، أو الإمام على؟

فالحقيقة أن هذه من شعار الرافضة ، ونحن نقول: علي إمام ولاشك ، وقوله متبوع بأمر الرسول عيه الصلاة والسلام: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين»(١) ، وعلي منهم ، ونقول: أبو بكر إمام ، وعمر إمام ، وعثمان إمام ، بل نقول: من دون هؤلاء إمام ؛ الإمام أحمد بن حنبل ، الإمام

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة. . . ، رقم (٢٦٧٦).

ع . ٦

الشافعي، الإمام أبو حنيفة، فليست الإمامة خاصة بعلي بن أبي طالب، إلا إذا كانوا يريدون بها إمامة هم يدعونها وهي إمامة العصمة، فنحن لا نقرهم على ذلك، لا في علي ابن أبي طالب ولا في غيره إلا الرسول عليه الله .

أما قولهم: كرم الله وجهه، فالتكريم ليس بأبلغ من الرضا، بل الرضا أبلغ، والدليل على ذلك أن أهل الجنة يقول الله لهم: «تمنوا علي»، فيقولون: ألم تعطنا؟! ألم تفعل؟! ويذكرون نعمه عليهم، ثم يقول: «إن لكم علي أن أحل عليكم رضواني فلا أسخط بعده أبدًا» (١)، فصار الرضوان أعظم من التكريم.

فهؤلاء الذين أرادوا أن يكرموا علي بن أبي طالب عدلوا عن الأفضل إلى المفضول، فنقول لهم: إنكم إذا قلتم: علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فإن ذلك أفضل مما إذا قلتم: علي كرم الله وجهه ؛ لأن التكريم دون الرضا، والدليل حديث أهل الجنة مع الله عز وجل حين يذكرون نعمه عليهم فيقول: «أحل عليكم رضواني فلا أسخط بعده أبدًا».

لكن الإنسان الذي يريد الباطل، فإنه بإذن الله يُحرم الحق، فلما أرادوا الباطل بهذا، وتخصيص علي بن أبي طالب رضي الله عنه بهذا حُرموا الحق، وعدلوا إلى المفضول مع وجود الأفضل.

ثم إننا نقول: إن أكمل شيء يناله العبدهو رضا الله، قال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ اللَّوَلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار، رقم (٦٥٤٩)، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب إحلال الرضوان على أهل الجنة. . . ، رقم (٢٨٢٩).

عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [التوبة: ١٠٠]، فلم يقل الله تعالى إنه كرم وجوههم، ولكن قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ . وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمْلُوا الصَّالِحَاتِ أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴿ جَزَاؤُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ جَنَّاتُ عَدْن تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [البينة: ٧، ٨]، ختمها بهذا: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ ﴾ .

ثم إنهم يزعمون أنهم يصفونه بكرم الله وجهه لأنه لم يسجد لصنم، ونقول لهم: إذا كان الأمر كذلك فما أكثر الصحابة الذين لم يسجدوا لصنم، فكل الذين ولدوا في الإسلام لم يسجدوا لصنم، والذين ولدوا في الجاهلية لا نعلم أنهم سجدوا للأصنام أم لم يسجدوا.

مسألة: هل نطلق على من سب الصحابة رضي الله عنهم بالكفر؟

الجواب: نعم قال شيخ الإسلام رحمه الله: من سب الصحابة جميعاً أو اعتقد أنهم ارتدوا بعد موت النبي عَلَيْ فلا شك في كفره، بل لا شك في كفر من شك في كفره.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

فأهل بدر ثم أهل الشجرة والأول أولى للنصوص الحكمة

10٣- وبعد فالأفضل باقي العشرة 10٤- وقيل أهل أحد المقدمة

## الشرح

ثم قال المؤلف رحمه الله: (وبعد فالأفضل باقي العشرة) بعد: أي بعد الخلفاء الأربعة، (فالأفضل باقى العشرة) وهم ستة.

وهؤلاء العشرة هم المبشرون بالجنة، أطلق عليهم هذا اللقب لأن النبي وهؤلاء ألع نسق واحد، في حديث واحد.

فقال: «أبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة، وعثمان في الجنة، وعلي في الجنة، وعلى في الجنة، وسعيد بن زيد في الجنة، ... (١) ، وقد جمعوا هؤلاء الستة المتممين للعشرة في بيت واحد وهو:

سعيد وسعد وابن عوف وطلحة وعامر فهر والزبير المدح

فالخلفاء الأربعة وهؤلاء الستة المذكورون في البيت، وهم: سعيد بن زيد، وسعد بن أبي وقاص، وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة بن عبيد الله، وعامر ابن الجراح - أبو عبيدة -، والزبير بن العوام: مجموعهم عشرة، وقد عدهم النبي عليه الصلاة والسلام في نسق واحد في حديث واحد قال: هؤلاء في الجنة.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي، كتاب المناقب، باب مناقب عبدالرحمن بن عوف. . . ، ، رقم (۳۷٤٧)، وأبو داود، كتاب السنة، باب في الخلفاء، رقم (٤٦٤٩).

فبشرهم النبي عَلَيْ بالجنة ، وأخبر بأنهم في الجنة ، وهذه بشرى لهم ، ويجب علينا أن نقول: إن هؤلاء أفضل الصحابة ؛ لأن النبي عَلَيْ جمعهم في نسق واحد. وفي حديث واحد.

فإن قيل: هل اقتصرت شهادة الرسول عَلَيْ بالجنة على هؤلاء؟

فالجواب: لا، فقد شهد لأناس كثيرين غير هؤلاء؛ منهم عكاشة بن محصن، فقد شهد له النبي على بأنه يدخل الجنة بلا حساب ولاعذاب، وذلك أنه لما حدث الرسول عليه الصلاة والسلام أن من أمته سبعين ألفًا يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب، قام عكاشة فقال: ادع الله أن يجعلني منهم. فقال: «أنت منهم» (١).

وكذلك ثابت بن قيس بن شماس رضي الله عنه، حيث قال له النبي عليه الصلاة والسلام: «إنه يحيا سعيدًا، ويقتل شهيدًا، ويدخل الجنة»(٢).

وكذلك المرأة التي كانت تصرع، فقال لها النبي عليه الصلاة والسلام:  $(10^{10})$  وأن شئت مبرت ولك  $(10^{10})$  وأن شئت صبرت ولك الجنة  $(10^{10})$  وأن شئت صبرت ولك الجنة  $(10^{10})$ 

وإذا تتبع الإنسان هذا فإنه يتبين له أناس كثيرون ممن شهد لهم النبي ﷺ بالجنة.

والشهادة بالجنة نوعان: شهادة بوصف وشهادة بشخص.

أما الشهادة بالوصف: فأن تشهد لكل مؤمن بأنه في الجنة على سبيل العموم.

وأما الشهادة بالشخص: فأن تشهد لشخص بعينه بأنه من أهل الجنة ، وكلتا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طوائف المسلمين الجنة، رقم (٢١٨).

<sup>(</sup>۲) رواه الحاكم في مستدركه (۳/ ۲٦٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب المرضى، باب فضل من يصرع من الريح، رقم (٥٦٥٢).

هاتين الشهادتين قد دل عليها الكتاب والسنة .

فمثلاً بين الله تعالى في القرآن أن الجنة أعدت للمتقين، فنشهد لكل المتقين أنهم في الجنة، لكن لا نشهد لفلان أنه في الجنة إذا رآيناه تقيًا لاحتمال أن يرد عليه في آخر عمره أشياء تصرفه عن التقوى، فلا نشهد بالجنة بالتعيين إلا لمن عينه الرسول عليه ولا نشهد بالوصف إلا لمن شهد له الله ورسوله.

والشهادة بالوصف لا تجوز الشهادة بالعين، فمثلاً نقول: كل مؤمن فإنه في الجنة، وكل تقي فإنه في الجنة، لكن لا نشهد بأن فلانًا المعين في الجنة.

كذلك أيضًا في الشهادة؛ فكل من قُتل في سبيل الله فهو شهيد، لكن لو رأينا رجلاً مسلمًا قتل في المعركة فلا نقول: إنه شهيد؛ لأننا لو قلنا: إنه شهيد لزم من ذلك أن نشهد له بالجنة، وهذا لا يجوز.

وقال شيخ الإسلام رحمه الله: من أجمعت الأمة أو كادت أن تجمع على الثناء عليه، فإننا نشهد له بالجنة (١٤)، واستدل لذلك بقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، فإنه قد مرت جنازة والنبى عَلَيْ جالس وأصحابه فأثنوا عليها خيرًا، فقال: «وجبت».

ثم مرت أخرى فأثنوا عليها شرًا، فقال: «وجبت». فقالوا: يا رسول الله، ما وجبت؟ قال: «مرت الجنازة الأولى فأثنيتم عليها خيرًا، فقلت: وجبت؟ أي وجبت له النار. أنتم وجبت له الخنة، والثانية أثنيتم عليها شرًا، فقلت: وجبت؟ أي وجبت له النار. أنتم شهداء الله في أرضه» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي ١١/ ١٨ ٥ ، ١٨/ ٣١٣ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب ثناء الناس على الميت، رقم (١٣٦٧).

وعلى رأي شيخ الإسلام رحمه الله فإنه يجوز أن نشهد للإمام أحمد بأنه من أهل الجنة، لاتفاق الناس أو جملتهم عليه، وكذلك بقية الأئمة، وأئمة الاتباع؛ لأنهم ممن اتفق الناس أو جُلهم على الثناء عليهم.

قال المؤلف رحمه الله: (فأهل بدر) أي بعد العشرة أهل بدر، والعشرة من أهل بدر، يعني لا يمتنع أن يكون في الإنسان وصفان.

وأهل بدر هم الذين قاتلوا مع النبي عَلَيْ في بدر، وكانت غزوة بدر في السنة الثانية من الهجرة في رمضان، وكان سببها أن النبي عَلَيْ سمع بعير لقريش جاءت من الشام تريد مكة، وهي لابد أن تمر بالمدينة أو حولها، فندب أصحابه إلى الخروج لهذه العير لأخذها، فانتدب منهم ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً فقط، على سبعين بعيراً وفرسين.

وكانوا لا يريدون غزوًا ولا فكروا أن يكون هناك غزو، إنما أرادوا عير قريش مع أبي سفيان، وهي عير كثيرة محملة بالطعام والثياب وغيرها، ولذلك كان معها أبو سفيان من كبراء قريش، فلولا أنها عير كثيرة لم يكن معها هذا الزعيم.

فإذا قال قائل: كيف يجوز للرسول على أن يخرج ليأخذ أموالهم؟ نقول: فالجواب: أن أخذ أموالهم ليس بشيء بالنسبة لإخراج الرسول على وأصحابه من ديارهم، فهو لاء أخرجوا الرسول على وأصحابه من ديارهم، والرسول على أراد أن يأخذ أموالهم فقط، وهي من ديارهم نفله الله عز وجل: ﴿ قُلُ الأَنفَالُ للله وَالرَّسُولِ ﴾ [الانفال: ١].

فلما سمع أبو سفيان بالخبر، وأن الرسول خرج هو وأصحابه إليهم، وكان رجلاً ذكيًا، عدل عن الطريق إلى ساحل البحر وأرسل إلى أهل مكة يستصرخهم؛ لا للقتال، ولكن لإنقاذ العير فقط، وظن أنهم سيرسلون فلانًا وفلانًا من عامة الناس لإنقاذ العير ويرجعون، ولكن قريش أخذتهم الحمية، وقالوا: كيف يتعرض محمد لعيرنا بقيادة زعيم من زعمائنا؟! لابد أن نخرج ونقضي عليه.

وتشاوروا فيما بينهم، وفي النهاية أجمعوا على أن يخرجوا للرسول عليه الصلاة والسلام بكبرائهم ؛ خرجوا بطراً ورئاء الناس، بحدهم وحديدهم، وخيلهم ورجلهم، وزعمائهم ومن دونهم، وجاءوا إلى الرسول عليه الصلاة والسلام.

فلما كانوا في أثناء الطريق تشاوروا فيما بينهم: هل نمضي أو نرجع؟! فكان أبو جهل يلمزهم في هذا، ويقول: كيف تفكرون في الرجوع وأنتم خرجتم؟! والله لا نرجع حتى نقدم بدرًا ونقيم فيها ثلاثًا؛ ننحر الجزور، ونسقي الخمور، وتعزف علينا القيان، وتسمع بنا العرب، فلا يزالون يهابوننا أبدًا. وهذا فخر وبطر منه، ولكن الحمد لله؛ فلم تُنحر الجزور ولكن نُحر هو!!

فقدموا بدرًا وتلاقى الصفان، وتراءى الجمعان، وحصل ما حصل، وبني للنبي على عريش يدخل فيه يدعو الله سبحانه وتعالى بالنصر؛ لأنه إذا استنفذنا قوتنا المادية الحسية لم يبق لنا إلا الدعاء. فالدعاء مع القوة المادية الحسية وعدم استعمالها خطأ، لكن الدعاء عند العجز واجب، وإن جمعت بينهما فخير.

فكان الرسول ﷺ يدعو الله عز وجل. فماذا كان الأمر؟ قال الله تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلائِكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَتَبَّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ

كَفَرُوا الرُّعْبُ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الأَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴾ [الانفال: ١٦]، فنفرت الملائكة، ونزلت تقاتل؛ تثبت المؤمنين، وتلقي في قلوب الكفار الرعب، فهربوا، وقُتل منهم سبعون رجلاً، وأسر سبعون رجلاً.

وكان ممن قُتل هذا الزعيم الذي يقول: إننا لن نرجع حتى نقدم بدرًا، وآخر ما قال: وتسمع بنا العرب فلا يزالون يهابوننا أبدًا. لكن العرب سمعت بهم فنزلت مرتبتهم عند العرب!!

فالحاصل أن أهل بدر في الفضل يلون العشرة المبشرين بالجنة ، لما كان لهم من بلاء حسن في غزوة بدر .

وقد يرد هنا إشكال على قوله تعالى لأهل بدر: «اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم» (١)؛ فإن ظاهر هذا القول العموم، يعني أنه يشمل الكفر وما هو دونه، والجواب على هذا بأحد وجهين:

الأول: أن يُقال إنهم لا يمكن أن يشاؤوا الكفر لما حل في قلوبهم من الإيمان الراسخ الذي لا يمكن أن يدخل من خلاله الكفر، فيكون في هذا بشارة لهم أنهم لن يكفروا، ويبقئ ما دون الكفر مكفر بهذه الغزوة.

إذاً فقوله: «ما شئتم» لا يدخل فيه الكفر لأنهم لا يمكن أن يشاؤوا الكفر بسبب ما قدموه من هذه الحسنات العظيمة، ويكون في هذا بشارة لهم بأنهم لن يكفروا.

ثانيًا: أنه على فرض كفرهم سوف ييسرون للتوبة حتى يُغفر لهم: ﴿ قُلُ لِللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الانفال: ٣٨]، فيكون في هذا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب الجاسوس، رقم (٣٠٠٧)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أهل بدر رضي الله عنهم. . . ، رقم (٢٤٩٤).

بشارتان، إما بأنهم لن يكفروا، أو أنه لو قُدر أنهم كفروا فإنهم سوف يعودون إلى الإسلام، ويُغفر لهم ما قدسلف، ومن تتبع أحوالهم لم يجد أحدًا منهم ارتد، فكل الذين في غزوة بدر لم يرتد منهم أحد، وبهذا يكون المعنى الأول أقرب وأصح، وهو أنهم لن يشاؤوا الكفر.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (ثم أهل الشجرة) أي بعد أهل بدر أهل الشجرة، و (ال) هنا في قوله: (أهل الشجرة) للعهد الذهني، أي الشجرة التي بايع تحتها رسول الله عليه أصحابه.

وذلك أن النبي على خرج في ذي القعدة ومعه نحو ألف وأربعمائة رجل، خرج قاصداً البيت الحرام للعمرة، ومعه البدن قد ساقها عليه الصلاة والسلام تعظيمًا لله عز وجل ولبيته الحرام، فلما وصل إلى الحديبية وهي مكان بعضها من الحل وبعضها من الحرم صده المشركون، وقالوا: لا يمكن أن تدخلوا علينا مكة وأن نُؤخذ ضغطة.

وهذا من حمية الجاهلية؛ لأن قريشًا لا تمنع أي أحد من الحج أو من العمرة، بل ترحب به؛ لأنه يفيدها اقتصاديًا، لكن محمد عليه وهو أولى الناس بالبيت هو ومن معه، هو الذي يُصد، وهذه حمية جهل لا حمية علم. فمنعه ه.

وجرت بينه وبينهم مراسلات، فبايع النبي عليه الصلاة والسلام أصحابه تحت هذه الشجرة على أن لا يفروا أبدًا، وذلك لأنه أشيع أن عثمان بن عفان رضي الله عنه وهو السفير بين الرسول على وبين قريش حين بعثه رسول الله على الى مكة، أنه قتل، فقال: لئن كان كذلك لأناجزنهم أن يقتلوا رسولى، لأن قتل الرسول أمر ممنوع في كل قانون، فالرسول الذي يكون بين

المتحاربين لا يمكن أن يُقتل، حتى في الجاهلية فهو ممنوع.

فقال وَ إِن كَانُوا قَتَلُوه الأَناجِرْنَهُم »، فبايع أصحابه ، وكان عليه الصلاة والسلام يبايعهم على أن لا يفروا ، وقد قال الله تعالى في هذه البيعة المباركة : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّما يُبَايِعُونَ اللَّه يَدُ اللَّه فَوْقَ أَيْدِيهِم ﴾ [الفتح: ١٠] ، فصرح أن مبايعتهم للرسول مبايعة لله ، وأن الرسول نائب عن الله في ذلك ، قال : ﴿ يَدُ اللَّه ﴾ وهي يد الرسول وَ إِنِّ أَيْديهِم ﴾ ، لكن لما كانت يد رسوله كانت كيده على أحد القولين في الآية ، فبايع الرسول وَ إِنِّ مَ وقد قال الله تعالى في هذه البيعة : ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَة فَعَلَمَ مَا فِي قَلُوبِهِم فَأَنزَلَ السَّكِينَة عَلَيْهِم وَ أَثَابَهُم فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨] ، والفتح القريب هو الصلح الذي جرئ بين النبي ويش وبين قريش .

فإن قال قائل: كيف كان فتحًا مع أن ظاهره أنه هضم للمسلمين؟ فالجواب: أنه كان فتحًا لأن الناس بدأ يأتي بعضهم إلى بعض من مكة إلى المدينة ومن المدينة إلى مكة، لأجل العهد الذي بينهم. فكان فتحًا مبينًا، والشيء الذي خُشي عليه أن يكون ضغطًا على المسلمين زال ولله الحمد، وذلك في قصة أبي بصير رضي الله عنه ومن خرج إليه من أهل مكة.

فإنه لما جاء أبو بصير إلى المدينة فارًا من أهل مكة ألحقوا به رجلين يطلبانه، وذلك تعصبًا منهم، فلما وصل إلى الرسول عليه الصلاة والسلام إذا الرجلان قد وصلا خلفه، فقالا: يا محمد، العهد أن من جاء منا إليك ترده علينا.

فلما رده إليهما وخرجوا من المدينة ، جلس الثلاثة يتغدون ؛ أبو بصير ورجلا قريش ، وكان أبو بصير قويًا ، فقال لأحدهم : أعطني سيفك ؛ إنه سيف جيد، وقام يمدح هذا السيف، قال الرجل: نعم إنه جيد، وكم قرعت به من رأس، وأعطاه السيف، فسله أبو بصير وجبّ به رقبته.

أما الرجل الثاني فهرب إلى المدينة فاراً، ولحقه أبو بصير، فجاء إلى الرسول مذعوراً، وقال: إن صاحبي قُتل، يعني وأنا أخاف على نفسي، فقال الرسول عليه الصلاة والسلام: «ويل أمه يعني أبا بصير مسعر حرب لو يجد من ينصره» (١)!! فعرف أن الرسول عليه لن ينصره، وسوف يسلمه مرة ثانية، فخرج من المدينة وقعد الصراط لعير قريش؛ كلما جاءت عير هجم عليها وأخذ منها ما شاء الله.

فعلم بعض الصحابة الذين في مكة بخبره فخرجوا إليه فكانوا عصابة ، فأخافوا السبيل، وأرسلت قريش إلى الرسول عليه الصلاة والسلام، يلغون العهد الذي بينه وبينهم في هذا، فرجع أبو بصير ومن معه إلى المدينة، واستتب الأمن (٢)، ولله الحمد.

وأما العهد الذي كانت مدته عشر سنين فإن قريشًا نقضته ، حيث أعانت حلفاءها على حلفاء النبي على وحينئذ انتقض العهد، فلم يكن بينهم وبين رسول الله على عهد فغزاهم.

وبهذا فإن هذا الصلح صار فتحًا مبينًا، قال تعالى: ﴿لا يَسْتَوِي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [الحديد: ١٠]، والمراد بالفتح هنا صلح الحديبية.

<sup>(</sup>١)، (٢) رواه البخاري، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهمل الحرب، رقم (٢٧٣٤).

فهؤلاء أهل الشجرة، وهذه الشجرة بقيت في عهد النبي عليه الصلاة والسلام، وإلى عهد أبي بكر وهي باقية، فلما كان عمر سمع أن قومًا يترددون إلى هذه الشجرة فأمر رضي الله عنه بقطعها حماية لحمى التوحيد.

ولعلها لو بقيت كانت ذات أنواط أو أشد أو لعبدها الناس!! لأن الناس الآن أكثرهم همج، لكن من بركات عمر بن الخطاب رضي الله عنه على هذه الأمة أن قطع دابر الشجرة، وأخفى موضعها، حتى أخفيت ولله الحمد ولم يُعرف مكانها حتى الآن.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (وقيل أهل أحد المقدَّمة) يعني قال بعض العلماء رحمهم الله: إن أهل أحد مقدمون على أهل بيعة الرضوان، ومن المعلوم أن من الصحابة من كان من أهل بدر ومن العشرة ومن أهل بيعة الرضوان ومن أهل أحد، أي أن بعض الصحابة اجتمعت لهم الأوصاف الأربعة، وبعضهم ليس كذلك.

وإذا قلنا: إن أهل أحد مقدمون على أهل بيعة الرضوان، مع أن أهل بيعة الرضوان أكثر عددًا، حيث إن أهل بيعة الرضوان ألف وأربعمائة نفر، أما أهل أحد فنحو سبعمائة نفر، لكن أصابهم من البلاء والتمحيص والقتل ما لم يكن في بيعة الرضوان، ولهذا رجح بعض العلماء أهل أحد على أهل بيعة الرضوان.

ولكن الذي يظهر القول الأول؛ أن أهل بيعة الرضوان أفضل، لأن أهل بيعة الرضوان أفضل، لأن أهل بيعة الرضوان استحقوا الرضا، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُوْمِنِينَ ﴾ [الفتح: ١٨]، أما أهل أحد فاستحقوا العفو، وفرق بين هذا وهذا، قال الله

تعالى: ﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عـمـران: ١٥٢]، ففرق بين من استحق وصف العفو ومن استحق وصف الرضوان؛ فالثاني أكمل. فالصحيح أن أهل بيعة الرضوان أفضل من أهل أحد، مع أنه ربما يكون أهل أحد قد شملتهم بيعة الرضوان.

أما غزوة أحد فالقصة فيها معروفة ، وسببها أن قريشًا لما هُزموا تلك الهزيمة النكراء يوم بدر ورجعوا إلى بلدهم تشاوروا فيما بينهم ، وقالوا: إن محمدًا استأصل شأفتنا ، وقتل خيارنا وسادتنا ، فلنخرج إليه حتى نأتيه في المدينة ونقضي عليه ، فجاءوا إلى المدينة يريدون القضاء على رسول الله عليه .

واستشار النبي على أصحابه في الخروج لملاقاتهم، فالذين لم يشهدوا بدرًا قالوا له: اخرج. يريدون الغزو والشهادة، والذين حضروا بدرًا قالوا: يا رسول الله نبقى في المدينة، فإذا جاؤونا قضينا عليهم، ولكن الرسول على رجح رأي الذين قالوا بالخروج، فدخل النبي على بيته من أجل أن يتأهب للحرب، ويلبس لامة الحرب والدرع وغير ذلك، فكأنهم تشاوروا فيما بينهم، قالوا: لعلنا أكرهنا رسول الله على الخروج، وذلك لأنه كان عيل بداية إلى أنهم لا يخرجون.

فلما خرج عليهم وقد لبس لامة الحرب على رأسه واستعد للحرب، قالوا: يا رسول الله، لو تركنا هذا وبقينا على الرأي الأول فنبقى في المدينة فإذا جاؤونا قاتلناهم، فقال النبي عليه: «ما كان ينبغي لنبي لبس لامة الحرب حتى يقضي الله بينه وبين عدوه»(١)، فخرج ومعه ألف نفر ؟ سبعمائة مؤمنين

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في السنن الكبرئ (٧/٠٤).

خُلص، وثلاثمائة منافقون، وكان المنافقون لا يريدون الغزو، بل كانوا يقولون: ابقوا هاهنا.

ولما كانوا في أثناء الطريق قال عبد الله بن أبي رأس المنافقين: محمد يطيع صغار السن ويعصينا، لا يمكن أن نقاتل، فرجع بثلث الجيش، وثلث الجيش لا يخفي أنه ليس بالأمر الهين في كسر قلوب الجيش، فلولا أن الله تعالى أعان المسلمين بالإيمان لانخذلوا؛ لأنه إذا رجع من الجيش ثلثه فلا يبقى على عزيمته الأولى، ولهذا حَرُم الفرار من الزحف، ولو كان واحدًا من الناس؛ لأنه يكون سببًا لضعف النفوس ووهن القلوب والهزيمة.

لكن هؤلاء صمموا حتى كانت الغزوة في أحد، وكان في أول النهار النصر للمؤمنين، إلا أن الله بحكمته أراد خلاف ذلك، فإن النبي على جعل خمسين راميًا وأمَّر عليهم عبد الله بن جبير، فجعلهم على ثغر في الجبل وقال: لا تبرحوا مكانكم أبدًا سواء لنا أو علينا.

فلما انكشف المشركون وانهزموا، وصار المسلمون يجمعون الغنائم، قال الرماة بعضهم لبعض: انكشف المشركون وولوا الأدبار، فانزلوا لجمع الغنائم كما يجمع الناس، فذكرهم أميرهم عبد الله بن جبير بقول النبي عليه المعنائم كما يجمع الناس، ولكن ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرةَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢]، فنزلوا إلا نفراً قليلاً لا يغنون شيئاً.

وإذا فرسان قريش النبهاء الشجعان رأوا المكان خاليًا فكروا على المسلمين من خلف الجبل، ومنهم خالد بن الوليد، وعكرمة بن أبي جهل، اللذان صارا فارسين من فرسان المسلمين والحمد لله فاختلط المشركون بالمسلمين من

ورائهم، وحصل ما حصل من الأذى والضرر والقتل، وأصاب المسلمين محن عظيمة.

فحمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه أسد الله وأسد رسوله على أيمثل به بعد أن قتل ، حتى قيل إن هند بنت عتبة أخذت من كبده بعد أن فَرَت بطنه وجعلت تأكله ، لكن عجزت أن تبلعها بإذن الله عز وجل .

والرسول عليه الصلاة والسلام شُجَّ وجهه، وجعل الدم يسيل على وجهه، وجعل الدم يسيل على وجهه، وكسرت رباعيته، وحصل له من التعب والمشقة ما لا يصبر عليه إلا أمثاله عليه الصلاة والسلام.

وقُتل من المسلمين سبعون نفرًا، وأصابهم غم بغم، ولكن الله عز وجل سلاهم بآيات كثيرة، كما في سورة آل عمران، فإن نصفها أو أكثر عن هذه الغزوة، ولما كانت النتيجة أن قُتل منهم سبعون نفرًا، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ أَوَ لَمَّا أَصَابَتْكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَىٰ هَذَا ﴾ أي كيف كانت هذه المصيبة؟ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ أي أنتم السبب، ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عسران: ١٦٥]، فهو قادر عز وجل على أن يكشف المشركين، ولا ينالكم سوء، لكن أنتم البلاء ﴿ قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾. يقول هذا لجند معهم رسول الله عليه الصلاة والسلام.

هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ والمصية التي فعلوها معصية يسيرة. فما الظن بنا الآن؟! هل عند أنفسنا شيء ينعنا من النصر؟! والحقيقة أنه ليس عندنا شيء يوجب لنا النصر، فكثير من حكام المسلمين لا يرضون أن يحكموا بكتاب الله وسنة رسوله عَلَيْق، وكثير من حكام المسلمين يلاحقون المؤمنين بالله ورسوله

﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاَّ أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ [البروج: ٨]، وكثير من أسواق المسلمين تُشرب فيها الخمور، وتُعاقر فيها النساء، وكثير من حكام المسلمين لهم موالاة ظاهرة مع أعداء الله.

فهل يمكن أن يكون النصر لهؤلاء؟! بل قد يكون هؤلاء أحق بالخذلان من الكفار الخلص؛ لأن الكفار كفار، لكن هؤلاء ينتمون إلى الإسلام وهم لا يؤمنون بالإسلام حقيقة، ولذلك نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم إلا من شاء الله، فأقول: إننا ما أصبنا بهذه المصائب التي نحن عليها اليوم إلا بسبب ذنوبنا.

فالحاصل أن غزوة أحد قد حصل فيها من البلاء والتمحيص ما لم يحصل في غيرها؛ ولهذا قال بعض العلماء: إنها أفضل من غزوة الحديبية، ولكن الصحيح أن أهل الحديبية أفضل من أهل أحد، وذلك لأن الله تعالى أحل عليهم رضوانه، وأما هؤلاء فقال عنهم: ﴿ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

ثم قال رحمه الله: (والاول اولى) هنا سقطت همزة القطع مراعاة للوزن (والاول اولى للنصوص المحكمة: يعني الأدلة، والنصوص المحكمة: يعني الواضحة البينة، لأن المحكم يقال بإزاء المتشابه، ومنه قوله تعالى: ﴿ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ [آل عمران: ٧]، ويُقال: بإزاء المنسوخ، فيُقال: هذا محكم وهذا منسوخ، وأصل الإحكام هو الإتقان.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٥٥١ وعائشة في العلم مع خديجة في السبق فافهم نكتة النتيجة

# الشرح

عائشة وخديجة من أمهات المؤمنين رضي الله عنهما، وقد اختلف العلماء رحمهم الله أيهما أفضل؟ فقيل: إن عائشة أفضل، وقيل: إن خديجة أفضل.

والصواب أن يقال: أما مرتبتهما عند الله فهذا ليس إلينا، بل هو إلى الله عز وجل ولا نتكلم في هذا.

وأما المفاضلة بينهما بحسب ما ظهر لنا من أفعالهما وأحوالهما فهذا إلينا؛ لأنه أمر ظاهر معروف.

#### فالجهات ثلاث:

أولاً: من حيث كونهما زوجين من أزواج النبي ﷺ، ففي هذه الحال لا مفاضلة، لأن جميع زوجات الرسول ﷺ يشتركن في هذا الفضل.

ثانيًا: من حيث المرتبة عندالله، فهذا لا مفاضلة أيضًا؛ لأن هذا مجهول لنا، وكم من شخصين عملهما واحدلكن مرتبتهما عندالله بينهما كما بين السماء والأرض؛ لأن الله لا ينظر إلى صورنا وأعمالنا وإنما ينظر إلى قلوبنا.

ثالثًا: بالنسبة للأعمال الظاهرة أيهما أفضل: عائشة أو خديجة؟ وأصح ما قيل في ذلك ما أشار إليه المؤلف رحمه الله؛ أن خديجة لها فضل السبق إلى الإسلام، وفضل مناصرة النبي ﷺ في أول أمره، وأن النبي ﷺ يذكرها دائمًا، وأنه لم يتزوج عليها، وأنها أم أكثر أولاده، ونحو ذلك.

وعائشة رضي الله عنها في كونها أحب النساء إلى الرسول عليه الصلاة والسلام، وعنايتها بالرسول عليه وشدة محبتها له، وما نشرت من العلم الكثير في الأمة، فتكون بذلك أميز من خديجة. فصارت خديجة أفضل من وجه وعائشة أفضل من وجه.

وإلى هذا أشار بقوله:

(وعائشة في العلم مع خديجة في السبق) فعائشة رضي الله عنها نشرت كثيراً من العلم في آخر حياة الرسول عليه الصلاة والسلام، و خديجة سبقت، وناصرت الرسول عليه وعاضدته رضي الله عنها، وجزاها الله خيراً، وعائشة رضي الله عنها في آخر حياة الرسول عليه الصلاة والسلام لا أحد يشك في درجتها عند الرسول عليه أو محبثه لها، بل وكونه علي توفي في يشك بيتها، وفي حجرها، وفي يومها، وآخر ما طعم من الدنيا ريقها رضي الله عنها، فكل هذه فضائل وميزات لم تحصل لخديجة ولا لغيرها من زوجات النبي علي ، ولهذا قال: (فافهم).

وبالنسبة لمحبتنا لهن: فإننا نحبهن كلهن على حدسواء، من حيث كونهن زوجات الرسول عليه الصلاة والسلام، ولهن عندنا من الاحترام والتعظيم ما يليق بحالهن، ويزداد حبنا للواحدة منهن بحسب ما أسدت إلى رسول الله عليه وإلى الأمة، وهذا هو العدل والميزان الحق، وأما الميل مع العاطفة فهذا لاشك أنه خلاف الحق: ﴿ فَلا تَتَبِعُوا الْهُوَىٰ أَن تَعْدلُوا ﴾ [النساء: ١٣٥] يعني إن أردتم العدل فلا تتبعوا الهوى، بل اتبعوا ما يقتضيه العقل.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

في الفضل والمعروف والإصابة

١٥٦- وليس في الأمة كالصحابة

## الشرح

الصحابة هم الذين صحبوا النبي عَيَّا ، ومن خصائص النبي عَيَّة أن صحبته تحصل بالاجتماع به على الإيمان ولو لحظة واحدة ولهذا قالوا: الصحابي من اجتمع بالنبي عَيَّة مؤمناً به ومات على ذلك.

أما صحبة غير الرسول على فلا يكون الإنسان صاحباً إلا بعد طول مدة، لكن من خصائص النبي على أن صاحبه من اجتمع به مؤمناً به ومات على ذلك حتى لو فرضنا أنه وفد على النبي على وآمن به وانصرف إلى إبله وغنمه فإنه يعتبر من الصحابة، ولكن الصحابة درجات مختلفة على حسب ما سبق في هذا الفصل.

وقوله: (في الفضل والمعروف) الفضل هو الإحسان والمعروف هو العدل. وقوله (والإصابة) يعني إصابة الحق فأقرب الناس إلى الصواب هم الصحابة رضي الله عنهم لا شك في هذا.

وقد اختلف العلماء رحمهم الله هل قول الصحابي حجة أو لا؟ بمعنى هل يجوز أن نعتمد في ديننا على قول الصحابي، أو نقول لا نعتمد على قول أحد إلا على قول الله ورسوله؟ فمن العلماء من قال: لا نعتمد إلا على قول الله ورسوله، وأما ما سوى ذلك فه و مجتهد يخطئ ويصيب ولا نُلزَمُ بقوله، ومن العلماء من قال: بل إن قول الصحابي حجة بشرط ألا يخالف نصاً وألا

يخالف غيره، فإن خالف النص؛ فهو مردود سواء كان نص قرآن أو سنة ، وإن خالف غيره، طلبنا الترجيح فنرجح من كان قوله إلى الصواب أقرب، ومن العلماء من زاد شرطاً ثالثاً وهو أن يكون معروفاً بالفقه والعلم ليخرج بذلك الصحابي الذي لم يجتمع بالرسول على كثيراً، وهذا شرط لا بد منه ، فشروط قبول قول الصحابي وكونه حجة ثلاثة: أن يكون مشهوراً بالعلم ، والثاني ألا يخالف صحابياً آخر ؛ لأنهم هم أقرب إلى الصواب .

ولهذا قال: (والإصابة)، يعني أنهم أقرب إلى الصواب. ولا شك أن من نص النبي على اتباع قوله فقوله حجة إذا لم يخالف النص مثل قول النبي على «اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر» (۱)، وقوله على «إن يطيعوا أبا بكر وعمر يرشدوا» (۲)، وهذه شهادة من رسول الله على الله عنهما الرشد.

مسألة: إذا اختلف الصحابة رضي الله عنهم على قولين، فهل نقول: إن القولين تعارضا فتساقطا، أو لا بد من أن نطلب ما يساعده الدليل؟

الجواب: الغالب أن الحق لا يخرج عن أقوال الصحابة رضي الله عنهم، وبناءً على ذلك نقول: نبحث فيما يعضده الدليل لأنهم هم أقرب الناس إلى الصواب، ولا شك أنه إذا تعارض قولان للصحابة رضي الله عنهم بدون مرجح فإنه يضعف القول؛ لأنه عورض بمثله وهذا قد يبدو للإنسان أن

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب المناقب، باب في مناقب أبي بكر وعمر، رقم (٣٦٦٢)، .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب قضاء الصلاة الفائنة. . . ، ، رقم (٦٨١).

يقول: لا أحتج به ما دام ضعيفاً عورض بمثله.

لكن: الخير أن نقول: ما دام أنه عورض بمثله فإن الواجب أن نبحث؛ لأنهما وإن تعارضا فإنهما أقرب إلى الصواب من غيرهما، ولكن يلاحظ أنه لا يمكن أن نعارض قول عمر رضي الله عنه بقول رجل من الصحابة رضي الله عنهم بعيد عن الفقه إلا إذا عضده الدليل. فإذا عضد المفضول الدليل فمعلوم أن الواجب اتباع الدليل.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

۱۵۷- فإنهم قد شاهدوا الختارا ۱۵۸- وجاهدوا في الله حتى بانا ۱۵۹- وقد أتى في محكم التنزيل

وعاينوا الأسرار والأنوارا دين الهدى وقد سما الأديانا من فضلهم ما يشفي للغليل

### الشرح

قوله: (فإنهم) هذا تعليل لقوله: (وليس في الأمة كالصحابة)؛ لأنهم قد شاهدوا المختارا وهذا تعليل وليس بدليل، الدليل قول النبي ﷺ: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم (١)، وهذه الخيرية شاملة لخيرية العلم، وخيرية العبادة، وخيرية الأخلاق.

وقوله: (شاهدوا المختارا)، يعني بذلك النبي على الذي اختاره الله تعالى لهذه الرسالة العظيمة التي قال الله تعالى عن الكتاب الذي هو مصدر أساسها: ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ [المزمل: ٥]، هو ثقيل في العمل به وتحمله وإبلاغه وغير ذلك، ولهذا قال: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزِلْنَا عَلَيْكَ الْقُرُانَ تَنزِيلاً ﴿آ٢) فَأَصْبُر لِحُكُم رَبِكَ ﴾ [الإنسان: ٢٣، ٢٤]، ولم يقل فاشكر نعمة الله؛ لأنه ثقيل بل قال: ﴿فَاصْبُر لِحُكُم رَبِك﴾، أي: اصبر لحكم الله الشرعي والكوني الذي يترتب على هذا التنزيل، وهذا يدل على أنه سيناله منه ما يحتاج إلى صبر فلذلك كان النبي على مختاراً؛ لأنه أفضل الرسل عليهم الصلاة والسلام وأنه فلذلك كان النبي على أخذ على الرسل إذا بعث أن يؤمنوا به وينصروه.

وقوله: (وعاينوا الأسرار والأنوار)، أي أسرار الشريعة وعرفوا أسبابها ولا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٥٩.

شك أنه ليس الخبر كالمعاينة فنحن مثلاً نعرف أن الرسول عَلَيْهَ قال هذا الكلام في مناسبة ما ونستخلص منه الحكمة والسر، لكن ليس كالمعاين فهم عاينوا الأسرار يعني بذلك الحكم العظيمة التي بنيت عليها هذه الشريعة، فإن الشريعة كلها حكمة قال تعالى: ﴿وأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ [النساء: ١١٣].

وقوله: (والأنوارا) ، أي الأنوار المعنوية وليست الأنوار الحسية ويدل لهذا قول أنس بن مالك رضي الله عنه: «قدم النبي على المدينة فأضاء منها كل شيء»، إضاءة معنوية ، فلما توفي يقول: «أظلم منها كل شيء» إظلاما معنوياً، وإلا من المعلوم أن الشمس لم تكسف حين موته وأنه لم يطلع شمسان حين قدومه ، فالأمر كما هو فالإضاءة والإظلام ليس حسياً ولكنه معنوي كما وصف أنس بن مالك رضي الله عنه .

فالأنوار التي شاهدها الصحابة رضي الله عنهم هي الأنوار المعنوية وذلك عالى يتلقونه من العلم عن رسول الله على الرسول على الله على الله عن رسول الله عن رسول الله علم الرسول على الله عن رسول الله عن ربع و أنزلنا إليكم نورًا مُبِينًا الله الناس قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِن رَبِّكُمْ وَأَنزلنا إلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا الله النساء: ١٧٤].

وقوله: (وحاهدوا في الله) ، أي بذلوا الجهد في الله، أي في دينه وشريعته ولا أحدينكر ذلك ممن عرف سيرة الصحابة رضي الله عنهم مع رسول الله على وبعد وفاته كيف جاهدوا الجهاد العظيم بأموالهم وأنفسهم تركوا أوطانهم وعرضوا رقابهم لسيوف الأعداء حتى كمل الدين ولله الحمد.

فجهادهم الجهاد العظيم يجعلهم في منزلة هي خير المنازل في هذه الأمة.

وقوله: (حتى بانا) ، بانا بالألف للإطلاق وليست ألف التثنية بل هي ألف تسمى ألف الإطلاق من أجل القافية .

وقوله: (دين الهدى)، يعني بذلك دين رسول الله ﷺ كما قال تعالى: ﴿هُوَ اللَّهِ عَلَيْكِ كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿هُوَ اللَّهِ عَالَ اللَّهُ عَلَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ ﴾ [التوبة: ٣٣].

وقوله: (وقد سما الأديانا)، سما أي علا، والأديان مفعول سما؛ يعني علا الأديان، وهذا أيضاً مأخوذ من قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ﴾ [التوبة: ٣٣].

ومعروف من وقائع الأمور أن دين الإسلام لما كان الناس عليه حقيقة علا كل الأديان، وأطاح بعروش كسرى وقيصر والمقوقس وغيرهم، وبإطاحته بهذه العروش صار الدين دين المسلمين وعلا على الأديان كلها حتى صار أعداء المسلمين أذلاء يعطون الجزية عن يد وهم صاغرون، ولما تقاعس الناس عن الدين مع الأسف انخذلوا وذلوا وصارت الدائرة عليهم ؟ لأن الله جل وعلا ليس بينه وبين الناس نسب يراعيهم به ويحابيهم به بل من تمسك بدينه فهو ولي الله المنصور إلى قيام الساعة ولهذا قال:

وقد أتى في محكم التنزيل من فضلهم ما يشفي للغليل ويجوز ما يشفي للعليل.

قوله: (أتى في محكم التنزيل)، يعني بذلك القرآن، والمحكم هو المتقن الواضح البين فأتى في هذا القرآن الكريم المحكم ما يشفي للغليل، أي للمريض، وإن كان الأصل في الغليل العطشان لكن هو يريد بها المريض هنا؛ لأن الشفاء يقابل المرض.

مثال ذلك: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دَيَارِهِمْ وَأَمْوَ اللهِ مَ يَنْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادَقُونَ ﴾

[الحشر: ٨]، وقال سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ تَبُوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُونَ مَن هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ إِلَيْهِمْ وَلا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولْئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩]، ومثل قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا لَعَدًا يَبْتَغُونَ فَضُلاً مِنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِن أَثَرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الإَنجيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإَنجيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإَنجيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِه يَعْجِبُ الزّرَاعَ لِيغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفَرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٥]، والآيات في هذا متعددة.

وقوله المؤلف رحمه الله: (في محكم التنزيل)، قلنا: إنه يريد به القرآن، والقرآن لاشك أنه محكم متقن، في ألفاظه ومعانيه وفي جميع ما يتعلق به؛ أخباره صدق، وأحكامه عدل، لا تجد فيه تناقضًا: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتلافًا كَثيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

ولكن قد يُشكل على هذا أن الله تعالى سماه في موضع متشابهًا، فقال: ﴿ اللَّهُ نَزُّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا ﴾ [الزمر: ٣٣]، والمتشابه ضد المحكم؛ لأن المتشابه يوجب لمن نظر فيه الحيرة والتردد، فلا يكون محكمًا.

والجسواب عن ذلك أن يقال: إن التشابه الذي وصف به القرآن، ليس التشابه الذي هو خفاء المعنى، بل التماثل والتساوي، يعني أنه متماثل يشبه بعضاً؛ في كماله، وجودته، وإصلاحه للقلوب والأعمال.

وله ذا لما أريد بالمتشابه المشتبه في معناه قسم الله تعالى القرآن إلى قسمين: محكم، ومتشابه، فقال جل وعلا: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ

آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُولِلِهِ ﴾ [آل عمران: ٧].

فحينئذ نقول: إن القرآن محكم: بمعنى واضح بين لا يشتبه على أحد، ومتشابه: أي خفي المعنى لا يعلمه إلا أولو العلم الراسخون فيه، ولهذا قال: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٧] على قراءة الوصل. فصار القرآن يوصف بأنه كله محكم وبأنه كله متشابه، وبأن بعضه محكم وبعضه متشابه، ولكن المعنى يختلف في هذا التفصيل.

فإن قيل: هل يمكن أن يوجد في القرآن آيات متشابهة على جميع الناس لا يعرفون معناها؟

فالجواب: أنه لا يوجد مثل هذا في القرآن.

والدليل قوله تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْء ﴾ [النحل: ١٩]، فلا يوجد فيه شيء غير واضح، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِن رَبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مَّبِينًا ﴾ [النساء: ١٧٤] فلا يمكن إطلاقًا أن يوجد فيه آية أو كلمة لا يُفهم معناها، لكن الذي يخفي هو حقيقة مدلولات الآيات، مثل ما أخبر الله به عن نفسه واليوم الآخر فإننا نعرف حقيقته.

فإذا قال قائل: إن القول بأنه لا يوجد شيء يخفي معناه على جميع الناس منقوض بالحروف الهجائية التي ابتدئت بها السور، فإن أحدًا لا يعرف معناها.

فالجواب على ذلك: أن هذه الحروف التي ابتدئت بها السور ليس لها

معنى أصلاً، لأنها حروف هجائية غير مركبة، والقرآن نزل بلسان عربي مبين، واللسان العربي يقتضي أن مثل هذه الحروف ليس لها معنى.

ولكن لها مغزى، وهو ظهور إعجاز القرآن لهؤلاء القوم الذين ادعوا أنه مفترى على الله عز وجل، وأنه قول البشر، ويدل لهذا أنه ما من سورة ابتدئت بها هذه الحروف إلا ويأتي بعدها ذكر القرآن.

فإن قيل: هل القرآن متفاضل، فيفضل بعضه بعضاً؟

فالجواب: أن يقال إن القرآن باعتبار المتكلم به لا يتفاضل ؛ لأن المتكلم به واحد، وهو الله عز وجل، وأما باعتبار مدلوله فلاشك أنه يتفاضل، فإن: ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ﴾ [السد: ١] ليست مثل ﴿ قُلْ هُو اللّه أَحَدٌ ﴾ [الإحسلام: ١]، وإن أعظم آية في كتاب الله هي آية الكرسي. إذاً القرآن يتفاضل من حيث ما يدل عليه.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٦٠- وفي الأحاديث وفي الآثار وفي كلام القوم والأشعار ١٦٠- وفي الأحاديث وفي الآثار عن القوم والأشعار ١٦٠- ما قد ربا من أن يحيط نظمي عن بعضه فاقنع وخذ من علم

## الشرح

قوله رحمه الله: (وفي الأحاديث وفي الآثار) يعني ورد ذلك أيضًا في الأحاديث والآثار؛ والأحاديث ما أضيف للرسول على والآثار ما أضيف لغيره، هذا عند الإطلاق، وإلا فقد يراد بالأثر ما أضيف للنبي على الخالب أنه يقيد فيقال: في الأثر عن النبي على .

قوله: (وفي كلام القوم والأشعار) والظاهر أنه يريد بالقوم في قوله: (وفي كلام القوم)أي الصحابة، وكذلك من بعدهم، فإن في أشعارهم من الثناء على الصحابة، وبيان فضلهم، ومواقفهم، ولهذا قال:

ماقد ربا من أن يحيط نظمي عن بعضه فاقنع وخذ من علم يعني أن فضلهم ومآثرهم تربو عن أن يحيط نظمه ببعض ما قيل فيهم. فكيف بكل ما قيل فيهم؟! يكون من باب أولئ أنه يعجز عنه.

واعلم أن المطالعة في الكتب التي في سيرة الصحابة رضي الله عنهم تحتاج إلى حذر؛ وذلك لأنه ظهر أعداء للصحابة من بعدهم؛ من الخوارج والروافض، فيحتاج الإنسان إلى حذر فيما ينقل عن الصحابة رضي الله عنهم.

وقد أشار شيخ الإسلام رحمه الله في العقيدة الواسطية (١) ـ تلك العقيدة المباركة ـ أشار إلى ما ورد عن الصحابة مما حصل من الفتن، وأن ما وقع منهم يكون مغفوراً ومغموراً بجانب الفضائل.

<sup>(</sup>١) انظر العقيدة الواسطية ص٨٤.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

يزري بفضلهم مما جرى لو تدري مدر فاسلم أذل الله من لهم هجر مرى بالفضل ثم تابعوهم طراً

۱۲۲ـواحذر من الخوض الذي قد يزري ١٦٣ـ فإنه عن اجتهاد قد صدر ١٦٤ وبعدهم فالتابعون أحرى

#### الشرح

قال المؤلف رحمه الله في تكميل الكلام على الصحابة رضي الله عنهم: (واحدر من الخوض) احدر: فعل أمر من الحدر، وهو التخوف وعدم الإقدام، والوقوف أمام الشر والفتنة بحيث لا يتجاوزها المرء.

وقوله: (من الخوض الذي قد يزري) الخوض: الكلام اللغو الذي لا فائدة منه، ويطلق على الكلام الذي يأثم فيه الإنسان، كما في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾ [الطور: ١٢]، فالكلام الذي لا فائدة منه في الصحابة، أو الكلام الذي قد يتأثم به العبد، يجب أن يحذره وألا يتكلم فيه.

وقوله: (قد يزري بفضلهم) أي يحط من قدرهم، (مما جرى بينهم) أي مما وقع بينهم، (لو تدري) لو: هذه للتمني، أي ليتك تدري.

وذلك أنه جرئ من الصحابة رضي الله عنهم من الأمور التي هي في الواقع من المتشابه، لكن من المتشابه الواقع، لا من المتشابه المنزل، ووجه كونها من المتشابه أنه قد يكون فيها مدخل لكل ذي غرض سيئ، وأن الصحابة رضي الله عنهم تقاتلوا فيما بينهم وأراقوا الدماء من أجل الوصول

إلى السلطة، لا من أجل إحقاق الحق، ولذلك فهو من المتشابه الواقع.

وطريقة أهل العلم والإيمان في المتشابه من المنزل، أو من الواقع، أن يرجعوا إلى المحكم الذي لا تشابه فيه، فما جرئ من الصحابة رضي الله عنهم من الفتن؛ كالذي بين علي وعائشة والزبير رضي الله عنهم، والذي بين علي ومعاوية رضي الله عنهما، وأحداث كثيرة تعلم من التاريخ.

وقد استغلى هذه الأحداث المغرضون الحاقدون على الإسلام من أجل الطعن في الصحابة، وحملوها على أنها صدرت عن نية سيئة، كالرافضة الذين في قلوب كثير منهم غل وحقد على الإسلام، ولا سيما على عمر بن الخطاب رضي الله عنه، الذي أطاح بعروشهم وفل جموعهم، فكانوا يتخذون من هذه الوقائع سلمًا للقدح في الصحابة رضي الله عنهم، حتى كانوا يلعنون من قام ضد على بن أبي طالب رضي الله عنه، ويتقربون إلى الله تعالى بلعنه والعياذ بالله مع ما له من الفضيلة.

لكن الراسخين في العلم وأهل الإيمان يقولون: إن هذا الأمر الذي وقع بينهم يجب أن يحمل على نية حسنة ، وذلك لما للصحابة من الفضل ، والمعروف ، والإحسان ، والجهاد في سبيل الله . فما يقع منهم من المعاصي فهو منغمر في جانب الحسنات ، والحكم العكم العدل هو الذي يقارن بين الحسن والسيئ ، ويجعل الحكم للأكثر ، ونحن إذا قارنا بين ما حصل من الصحابة مما يظن إثماً وبين ما حصل منهم من الفضائل والكمالات ، وجدنا أن الثاني

ع ٣٢ شرح العقيدة السفارينية

أكثر بكثير من الأول.

فالواجب أن تنغمر السيئات في جانب الحسنات، وهذا هو العدل، وما أحسن كلمة قالها ابن رجب رحمه الله في مقدمة كتاب القواعد: «المنصف من اغتفر قليل خطأ المرء في كثير صوابه»(١).

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (فإنه عن اجتهاد قد صدر) فإنه: أي ما جرئ بين الصحابة من الفتن والقتال، (عن اجتهاد قد صدر) والاجتهاد افتعال من جهد، أي بذل الجهد وهو الطاقة في الحصول على المقصود، ولهذا يسمى العالم الذي يتطلب الأحكام من أدلتها الشرعية مجتهداً؛ لأنه يبذل جهده وطاقته ووسعه للوصول إلى الحق عن طريق الدليل.

فالصحابة رضي الله عنهم حصل ما حصل بينهم عن اجتهاد، فمثلاً معاوية وعائشة والزبير رضي الله عنهم قاتلوا يظنون أن هذا هو الذي يكون سببًا للعثور على قتلة أمير المؤمنين عثمان رضي الله عنه؛ ليقتص منهم، وعلي بن أبي طالب رضي الله عنه أخر البحث عن القاتل أو عن المتآمرين لأن الحال تقتضي ذلك، فالناس في فتنة، ويصعب جدًا العثور على هؤلاء المدبرين، ثم إذا عثرنا عليهم فإن قتلهم قد يؤدي إلى فتنة أكبر؛ لأن منهم رؤوس قبائل، فعلي رضي الله عنه له رأي، ومعاوية وعائشة والزبير رضي الله عنهم لهم رأي آخر، وكله عن اجتهاد.

ثم إنه قد قيل: إن الفتنة كادت تنطفئ لولا رجال من رجال معاوية رضي الله عنه صار في نفوسهم بعض الشيء وبادروا بالقتال، فحصل

<sup>(</sup>١) انظر قو اعد ابن رجب ص ٥.

الشر.

وأيًا كان التقدير فإنه يجب أن نحمل الإساءة على الإحسان، وننظر بينهما ونقول: إذا قدرنا أن هؤلاء أخطأوا في هذه الفتنة الكبيرة، فإن لهم من الحسنات ما يوجب محو هذا. والإنسان المجتهد إن أصاب فله أجران وإن أخطأ فله أجر، والخطأ مغفور.

وهكذا قال النبي ﷺ: «إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر، وإن أخطأ فله أجر، وهؤلاء بين مجتهد مصيب ومجتهد مخطئ، فالمصيب له أجران والمخطئ له أجر واحد.

فإن قال قائل: أيهما أقرب إلى الصواب؟ وأيهما أحق بالخلافة؟ فالجواب: أن الأقرب إلى الصواب، والأحق بالخلافة علي بن أبي طالب رضي الله عنه، ولاشك في هذا، ودليل ذلك قول النبي عليه في عمار بن ياسر: «إنه تقتله الفئة الباغية» (٢)، الباغية: يعني الخارجة على الإمام، والذي قتل عماراً هم أصحاب معاوية، وعلى هذا يكون علي بن أبي طالب أقرب إلى الصواب من معاوية، ويكون جيش معاوية هو الفئة الباغية.

لكن مع هذا يجب علينا ألا نضمر حقداً ولا بغضاء لواحد من الصحابة ، وأن نحمل ما جرئ منهم من الخطأ على أنه اجتهاد والله يغفر له ، ثم إنه من العقل والإيمان ألا نجعل ما جرئ بين الصحابة من هذه المسائل سببًا للأخذ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الاعتصام، باب أجر الحاكم...، رقم (٧٣٥٢)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب بيان أجر الحاكم...، رقم (٩١٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الصلاة، باب التعاون في بناء المسجد، رقم (٤٤٧)، ومسلم، كتاب الفتن، باب لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل، رقم (٢٩١٥).

والرد والخلاف؛ لأن هذه أمة قد خلت؛ لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت.

وعلينا أن نجتمع من الآن على طريق الحق الذي في كتاب الله وسنة رسوله على والانداهن كما يدعو إليه بعض الناس اليوم من محاولة التقريب بين الرافضة وبين أهل السنة ؛ لأن محاولة التقريب بين المذهب الحق والمذهب الباطل ليس إلا مداهنة في دين الله .

وإن من الواجب على الجميع الرجوع إلى الكتاب والسنة وهدي السلف الصالح، وأول ما يجب الكف عن مساوئ الصحابة رضي الله عنهم، واعتقاد أن من أخطأ منهم فإن خطأه منغمر في جانب صوابه، وما حصل من فساد فهو منغمر في جانب الإصلاح. هذا هو الواجب علينا فيما جرى بين الصحابة رضي الله عنهم.

ثم قال المؤلف رحمه الله:

(فاسلم أذل الله من لهم هجر) اسلم: أي من الخوض، والوقوع في الصحابة رضي الله عنهم والعداوة والبغضاء لهم. (أذل الله من لهم هجر) أي أوقعه في الذل والهوان، وهذه جملة خبرية، جملة دعائية.

ويشير رحمه الله هنا إلى الرافضة الذين هجروهم ؟ لا نقول هجروهم فلا يكلمونهم فهم أموات، لكن هجروا فضلهم ونشر فضلهم ، بل اعتدوا عليهم ، وليتهم سكتوا عن نشر فضائلهم فحسب، ولكنهم اتهموهم ورموهم بالباطل، والكذب، بل لعنوهم على رؤوس المنابر - والعياذ بالله .

بل الأدهى والأمر أنهم يلعنونهم في أذكار الصباح والساء، حيث

يكتبون: اللهم العن صنمي قريش وجبتيهما وطاغوتيهما. يعنون بذلك أبا بكر وعمر والعياذ بالله.

وهذا ما رأيناه في كتبهم يذكرونه في أذكار الصباح والمساء، يعني أنهم يتقربون إلى الله بلعن أبي بكر وعمر ـ نسأل الله العافية .

ولكن أبعدهم الله، فإنهم لا يزدادون بذلك إلا بعدًا من الله عز وجل. فنشكر المؤلف رحمه الله، ونسأل الله أن يعفو عنه حيث دعا بالذل على من هجر الصحابة بعدم نشر فضائلهم، ومن زاد على ذلك فنشر ما اتهمهم به وما كُذبَ عليهم به من المساوئ.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (وبعدهم فالتابعون أحرى بالفضل) أحرى: أي: أجدر، فبعد الصحابة في الفضل التابعون، وهم التابعون لهم بإحسان، وهم القرن الثاني من هذه الأمة.

واعلم أن القرن يعتبر بأكثره، كما قال شيخ الإسلام رحمه الله (۱)، وليس معنى التابعين أنه لا يوجد أحدمن الصحابة، بل إذا كان القرن أكثرهم من التابعين ـ أي ممن لم يشاهد النبي عليه الصلاة والسلام ـ فإنه يسمئ قرن التابعين، وإن كان يوجد العشرة والمائة وما أشبه ذلك من الصحابة، وكذلك يقال في تابعي التابعين، فالقرن يعتبر بأكثر أهله.

فالتابعون هم أحرى الناس بالفضل بعد الصحابة رضي الله عنهم، لق ول النبي على الله عنهم، ثم الذين يلونهم (٢)، والتفضيل هنا تفضيل للجملة على الجملة، وليس لكل فرد على كل فرد،

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي ١٠/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر تقدم تخريجه ص ٥٩.

بمعنى أنه قد يوجد في تابعي التابعين من هو أفضل من التابعين؛ في العلم، والعبادة، والجهاد. وكذلك أيضًا يوجد في التابعين من هو أفضل من بعض الصحابة في العلم والجهاد، فإن واحدًا من هؤلاء قد يفضل واحدًا من هؤلاء.

إلا أن الصحابة يتميزون بخصيصة ليست لغيرهم وهي الصحبة، وهذه لا يمكن أن ينالها أحد من التابعين، لكن الفضل والعلم والجهاد ربما يوجد في التابعين من هو خير من بعض الصحابة، كما يوجد في تابعي التابعين من هو خير من بعض التفضيل إذاً للجملة لا لكل فرد، إلا ما سبق من تميز الصحابة رضى الله عنهم بهذه الخصيصة، وهي الصحبة.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (ثم تابعوهم طراً) أي تابعو التابعين.

وقوله: (طراً) يحتمل أن تكون بمعنى قطعًا، ويحتمل أن تكون بمعنى جميعًا، والأمر كذلك، فإننا نقطع بأن تابعي التابعين بعد التابعين، وأن التابعين بعد الصحابة.

وسكت المؤلف عن بقية الطبقات، فلم يذكر إلا ثلاث طبقات، وهم: الصحابة، والتابعون لهم، وتابعو التابعين، وإنما اقتصر على ذلك بناءً على حديث عمران بن حصين وغيره من أن خير الناس الصحابة، ثم التابعون، ثم تابعو التابعين.

وعلى هذا فنقول: إنه بعد هذه القرون الثلاثة حصلت الفتن، وانتشرت البدع، وتفرقت الأهواء، وحصل الشر الكثير، ورفعت المبتدعة رؤوسها، واضطرب الناس أمنًا وإيمانًا، وتكلم الناس في كل شيء، حتى إنهم تكلموا

في الله عز وجل، وصاروا في الله سبحانه وتعالى ما بين معطل لصفاته، ومثبت ممثل، وقائم بالقسط معتدل.

واختلاف الناس في الله عز وجل، في أسمائه وصفاته، كان بعد الاختلاف في مسألة القدر، ومسألة الإيمان والكفر؛ لأن مسألة القدر أدركت أواخر عصر الصحابة رضي الله عنه، ومسألة الأسماء والإيمان والكفر بعدها، وكذلك الإرجاء وما يتعلق به، ثم جاءت بدع الأسماء والصفات، وانتشرت هذه انتشاراً عظيماً، وصار الناس يتكلمون عليها أكثر من غيرها؛ لأنها أشد خطراً من غيرها.

وإلى هنا انتهى كلام المؤلف رحمه الله على الصحابة رضي الله عنهم، وما يتعلق بفضلهم.

وبعد فإني أدعو إلى قراءة أخبار الصحابة رضي الله عنهم بعد قراءة سيرة النبي على الله عنهم بعد قراءة سيرة النبي على الله الإنسان نفسه مع السابقين السالفين ليزداد بذلك إيمانًا ومحبة لهم ومنهجاً طيباً.

## فصيل

## فى ذكر كرامات الأولياء وإثباتها

من تابع لشرعنا وناصح بها نقول فاقف للأدلة ه ١٦٥ وكل خارق أتى عن صالح ١٦٦ فإنها من الكرامات التي

### الشرح

انتقل المؤلف رحمه الله إلى ذكر كرامات الأولياء وإثباتها. والكرامات جمع كرامة، وهي ما يقدم للضيف ونحوه تكريًا له، وهذا هو الأصل فيها. ثم صارت الكرامة اسمًا لكل خارق للعادة، يظهره الله سبحانه وتعالى على يد ولي من أوليائه تكريًا له، أو إحقاقًا لحق قام به، فهي إذاً أمر خارق للعادة يجريه الله تعالى على يد ولي من أوليائه؛ إما تكريًا له، وإما إظهارًا للحق الذي قام به. وهنا ثلاثة قيود:

القيد الأول: قولنا: كل أمر خارق للعادة، يخرج به ما كان جاريًا على العادة، فما كان جاريًا على العادة لا يعد كرامة مثل أن يأكل الولي طعامًا فيشبع، فإنه إذا شبع من الخبز، لا يقال هذه كرامة؛ لأن هذا على العادة، أو لو قال الولي مثلاً: بعد عشر دقائق ستظهر الشمس، وكان قد بقي على طلوعها عشر دقائق، فخرجت فقال: ألا أيها الناس اشهدوا على كرامتي؛ إني قلت: الشمس ستطلع بعد عشر دقائق فطلعت. فليست هذه كرامة؛ لأن هذه جارية على العادة.

ولهذا قال العلماء رحمهم الله: إن الكرامة أمر خارق للعادة.

القيد الثاني: يظهره الله على يد ولي من أوليائه، وحينئذ فلابد أن نعرف من هو الولي. والولي بيَّنه الله عز وجل في قوله: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِياءَ الله لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ (٦٢) الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [يونس: ٦٢، ٣٦]، فمن تحقق فيه هذان الوصفان، وهما: الإيمان والتقوئ فهو الولي.

وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «من كان مؤمنًا تقيًا كان لله وليًا» (١)، وقد أخذ المعنى من الآية الكريمة التي يقول الله فيها: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾.

القيد الثالث: تكريًا له، أو إظهارًا للحق الذي قام به، يعني قد يكون هذا تكريًا للشخص؛ كما وقع كثيرًا من بعض الأولياء يعطش في البر، فيسأل الله تعالى الماء، فينشئ الله السحاب ويمطر ويشرب.

وكذلك أيضًا صلة بن أشيم حيث يذكر أنه مات فرسه في أثناء السفر، فدعا الله أن يحييه إلى أن يصل إلى بلده، فأحيا الله له الفرس وركبه، فلما وصل إلى بيته قال لابنه: يا بني ألق السرج عن الفرس فإنه عارية، فألقى السرج عنه فمات الفرس في الحال. فهذه كرامة.

وكذلك أيضًا ما يذكر عن العلاء بن الحضرمي أنه خاض البحر بجنوده، وكذلك سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه، وغير ذلك.

فالمهم أن الكرامات كثيرة، ومن أراد أن يطلع على شيء منها فعليه بكتاب الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (٢).

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاويٰ ٢/ ٢٢٤، ١١/ ٦٤، ٣١٦/٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٣١٥.

قال العلماء رحمهم الله: وكل كرامة لولي فإنها آية للنبي الذي اتبعه هذا الولي؛ لأن هذه الكرامة شهادة من الله أن هذا الولي على حق، فإذا كان يتبع نبيًا من الأنبياء فهي أيضًا تستلزم الشهادة بأن هذا النبي حق، وإلا لما أيد متبعه بهذه الكرامة.

وقد خرج بقولنا: على يدولي، معجزات الأنبياء، فمعجزات الأنبياء خوارق للعادة لكنها ليست على يد الأولياء، بل على يد من هم أكبر من الأولياء وهم الأنبياء.

فعيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام كان يقف على قبر الميت ويقول: اخرج فيخرج، وعلى الميت فيقول: احي فيحيى، فهو يحيي الموتى ويخرج الموتى، وهذه لاشك أنها معجزة خارقة للعادة لكن على يد نبي فلا تسمى كرامة اصطلاحًا.

وإلا فإنها لاشك كرامة، لكنها اصطلاحًا لا تسمى كرامة، لأن الكرامات إنما تكون على يد الأولياء.

وهذه تسمى عند كثير من العلماء رحمهم الله معجزة، والصحيح أنها آية وتسميتها آية أصح من تسميتها بمعجزة، لما يلي:

أولاً: لأن هذا الموافق للفظ القرآن؛ لأن الله سمى هذه المعجزات التي تأتي بها الأنبياء آيات ولم يسمها معجزات.

ثانيًا: أن المعجزات قد لا تكون آية على نبوة، كما في حال المشعوذين وغيرهم من السحرة، لكن لو قلنا: آية؛ يعني علامة على صدق هذا النبي.

ثالثًا: أن كلمة معجزة من الإعجاز لفظها بشع، لكن آية أي علامة، هذه

محببة للنفوس، كما قيل: كأنه علم في رأسه نار.

فلهذا كان التعبير بالآية أولى.

وخرج أيضًا بقولنا: على يد ولي من أوليائه ـ ما يخرق العادة مما جرى على أيدي أولياء الشيطان من السحرة والمشعوذين وغيرهم ؛ لأن منهم من يأتي بالخارق الذي يخرج عن العادة، لكن بواسطة الشياطين.

ويذكر عن مثل هؤلاء أشياء عجيبة ، فيذكر أن الواحد منهم قبل أن تأتي الطائرات إذا كان يوم عرفة أحرم من بيته ، وذهب إلى مكة ـ وهو من أقصى الشرق أو الغرب ـ وحج مع الناس ، وهذا خارق للعادة ، ولكن الذي حمله هم الشياطين ، والشياطين قد تحمل أشياء ثقيلة من بلاد بعيدة وتحضرها في ساعة سريعة .

وقد اطلعت على كلام لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في كتاب الاستغاثة، قال: لو لم يكن من خطأ هؤلاء إلا أنهم يتجاوزون الميقات بلا إحرام (١)، وذلك لأنه عربه الشيطان مع الجو ولا يحرم إذا حاذى الميقات، بل يحرم في مكة.

فالحاصل أن ما يحصل من الأمور الخارقة للعادة على يد هؤلاء الذين نسميهم أولياء الشيطان، هذا ليس بكرامة، بل هو إهانة. فصار الخارق للعادة إما آية، وإما كرامة، وإما إهانة، وإما فتنة.

والفتنة ما يأتي من السحرة وشبههم، لأنهم يرون ذلك إكرامًا لهم.

<sup>(</sup>١) انظر الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٣٢٧.

والإهانة مثل ما يذكر عن مسيلمة الكذاب الذي ظهر في اليمامة وادعى أنه نبي وذلك في آخر حياة النبي على وأخذ بذلك قومه وجعلوه نبيًا، وصار يعينه الشيطان في بعض الأمور، فيقال إنهم جاؤوا إليه في يوم من الأيام، وقالوا: يا أيها النبي، إن عندنا بئرًا قد غار ماؤها، ولم يبق فيها إلا ماء قليل فنريد أن نتبرك بك، فذهب معهم وأخذ بعض الماء ليتمضمض به ويجه في البئر ينتظر أن يرتفع ماؤه، فيقال إنه لما مج الماء في البئر غار الماء الموجود، فصار هذا خارقًا للعادة ؟ لأنه ليس من العادة أن يتمضمض إنسان بماء ثم إذا مجه ذهب ماؤه، فهذا خارق للعادة ، لكنه إهانة ، ودليل على كذبه.

وفي قصة أخرى يقال: إنه جيء إليه بغلام رأسه فيه قزع، يعني بعضه نبت وبعضه ما نبت، فقيل له: أيها النبي، امسح على رأس هذا الغلام لعل الله يخرج بقية الشعر، فمسحه فزال الشعر الموجود، وهذا أيضًا إهانة، وهو خارق للعادة؛ لأنه لم تجر العادة أن إنسانًا يمسح على شعر فيتحات.

وعلى كل حال فالخارق للعادة أربعة أنواع: أعلاها: الآية، ثم الكرامة، ثم الإهانة، ثم الفتنة.

ثم إن أهل العلم رحمهم الله قالوا: إن كل كرامة لولي فهي آية للنبي ؟ لأنه لما كان هذا الولي متبعًا لنبي من الأنبياء ـ ومعلوم أنه لا نبي بعد محمد عليه الله لم أوتي كرامة لتأييد ما هو عليه من الحق، كان ذلك آية للرسول الذي اتبعه.

وقوله: (وكل خارق أتى عن صالح) أي: وكل خارق للعادة أتى عن صالح .

قوله: (من تابع لشرعنا)، خرج به التابعُ لغير شرعنا، فهذا لا يمكن أن يؤتى كرامة، لأن من لم يتبع شرعنا فهو كافر، فإن وجد علىٰ يده خارق فهو فتنة أو إهانة؛ ففتنة إن كان فيما يحب، أو إهانة إن كان فيما يكره.

وقوله: (من تابع لشرعنا وناصح) وقد بين النبي عليه الصلاة والسلام لمن تكون النصيحة، فقال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»(١).

وقوله رحمه الله: (فإنها من الكرامات التي بها نقول) الفاعل هنا مستتر وجوبًا تقديره نحن، والمراد بذلك أهل السنة، يعني أن أهل السنة يقولون بإثبات الكرامات للأولياء.

وقوله رحمه الله: (فاقف للأدلة) اللام هنا للتعليل، والأدلة جمع دليل، وهو في اللغة المرشد، ومنه الدليل في الطريق، لكن الدليل في الشرع هو ما يثبت به الحكم.

وهناك أدلة كثيرة تدل على كرامات الأولياء، منها مثلاً:

قصة أصحاب البقرة: وهم قوم تدارؤوا حيث قتل بينهم قتيل، وكادت الفتنة أن تكون بين القبيلتين، فأمرهم موسى عليه الصلاة والسلام أن يذبحوا بقرة، وأن يضربوا القتيل بجزء منها، ففعلوا ذلك، فلما ضربوا القتيل بهذا الجزء من البقرة حيي بإذاً الله وقال: إن قاتله فلان، وهذه كرامة لهؤلاء القوم، حيث ذهب عنهم النزاع وطَفِئت الفتنة. وربما نقول: هي كرامة من وجه وآية من وجه آخر؛ لأن موسى عليه الصلاة وانسلام هو الذي أمر بذلك.

ومثال آخر: الرجل الذي مُرَّ على قرية خاوية على عروشها هامدة، فقال:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة، رقم (٥٥).

﴿ أَنَّىٰ يُحْيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، فأكرمه الله عز وجل؛ فأماته الله مائة عام ثم بعثه، وكان هذا الرجل معه حمار ومعه طعام، فأما الحمار فمات وأما الطعام فلم يتغير، بل بقي مائة سنة ولم يتغير؛ لا غيرته الشمس، ولا الهواء، ولا المطر، ولا أي شيء وهو طعام وكما نعلم أنه يسرع إليه الفساد، وربما فسد في يوم وليلة، لكن هذا الطعام بقي مائة سنة.

أما الحمار فلما بعث الله صاحبه وجد أنه قد مات، ووجده عظامًا تلوح، فقال الله له: ﴿ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا فقال الله له: ﴿ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى عظام الحمار يتراكب بعضها ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمَا وينشزها الله تعالى بالعصب، ويكسوها اللحم، حتى كمل الحمار، ببعض، وينشزها الله تعالى بالعصب، ويكسوها اللحم، حتى كمل الحمار، ﴿ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

وهذه نعمة من الله عز وجل؛ أن يُري الله العبد آية كونية أو شرعية تقوي إيمانه؛ لأن الإنسان أحيانًا قد يضعف إيمانه، وأحيانًا يأتي الإنسان كسل وفتور وترد على القلب؛ لأن القلب يتقلب، فإذا من الله على العبد وأراه آية يطمئن بها قلبه، فلاشك أن هذه نعمة من الله عز وجل؛ كبيرة ليس لها ثمن.

فهذا الرجل كان يشك في إحياء الله الموتى؛ لأنه أتى على هذه القرية وقال: ﴿ أَنَّى يُحْيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، وهذه قرية فكيف بالبشر؟! فأراه الله الآية، فلما تبين له قال: ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

ولاشك أن هذا كرامة لهذا الرجل؛ فالحمار شاهده والله تعالى يحييه

شيئًا فشيئًا؛ والطعام شاهده لم يتغير، وقد بقي مائة سنة ـ وهي ليست بهينة ـ ولم يتغير فآمن أن الله قادر على ألا يغير الشيء مع طول المدة، وقادر على أن ينشئ الشيء مرة أخرى، ففي هذه الآية طرد وعكس، ففيها إبقاء الشيء على ما هو عليه، وإنشاء الشيء من جديد وكل ذلك كرامة لهذا الرجل.

كذلك من الأدلة قصة مريم، وهي ليست نبية، أرسل الله تعالى إليها رسوله جبريل، فنفخ فيها من روح الله عز وجل، أي نفخ في فرجها روحًا، فالتقمها الرحم، وصار إنسانًا بشرًا وهو عيسى عليه الصلاة والسلام فأجَاءَهَا الْمَخَاضُ إِلَىٰ جذْعِ النَّخْلَةِ ﴾ [مريم: ٢٣] يعني أدركها إلىٰ جذع نخلة، فقالت: ﴿ يَا لَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا منسيًّا ﴾، [مريم: ٣٣] وهي هنا لم تتمن الموت، لكن تمنت أنها ماتت قبل أن تحصل هذه الفتنة؛ لأنها تعرف أن بني إسرائيل سيتهمونها كما وقع، والمسألة ليست هينة بل هي عرض ".

﴿ فَنَادَاهَا مِن تَحْتِهَا أَلاَّ تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيًّا ﴾ [مـــريم: ٢٤ أي نهرًا، وكان هذا النهر كرامة لها.

﴿ وَهُزِي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا ﴾ [مرم: ٢٥] الله أكبر! امرأة أدركها المخاض تكون ضعيفة جداً على المخاض تكون ضعيفة جداً عهز بجذع النخلة، وليس برأس النخلة! ثم إن الهز بجذع النخلة لا يجعل النخلة تتحرك أصلاً.

قال تعالى: ﴿ وَهُزِي إِلَيْكِ بِجِدْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴾ [مريم: ٢٥] والرطب من المعلوم أنه بعيد لا تدركه هي ولو أدركته لأخذته، فقال الله

تعالى: ﴿ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا ﴾ بدأت تهز بالجذع، ويتساقط الرطب، ﴿ جَنِيًا ﴾ أي مخروفًا، فكان يسقط هذا الرطب اللين جدًا من مكان عال على الأرض ويبقى كما هو، وكأنه مخروف باليد.

وهذه آية خارقة للعادة، فالعادة أن الرطب إذا سقط من مثل هذا المكان تفتت وتمزق، لكن هذا بقي كأنه مخروف باليد.

﴿ فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرَي عَيْنًا ﴾ [مريم: ٢٦] وكل هذا أيضًا من آيات الله عز وجل، حيث تقر عينًا في هذا المكان الخالي.

وأصحاب الكهف أيضًا أعطاهم الله كرامة، فإنهم خرجوا من قومهم المشركين مهاجرين إلى الله عز وجل، فهيأ الله لهم كهفًا ـ أي غارًا ـ في الجبل موجهًا توجيهًا تامًا إلى ما بين الشمال والشرق فإذا طلعت الشمس تزاور عن كهفهم ذات اليمين، وإذا غربت تقرضهم ذات الشمال، حيث إن اتجاهه إلى الشمال الشرقي حتى لا تدخل الشمس عليهم فتؤذيهم أو تتلف أجسامهم.

فبقوا ثلاثمائة سنة بل زادوا تسع سنين وهم لم يحتاجوا لأكل ولا شرب ولا بول ولا غائط ولا شيء، وهذا غير معتاد، ثم إن الله تعالى بحكمته ورحمته يقلبهم ذات اليمين وذات الشمال؛ لأنهم لو بقوا على جنب واحد لتأثر ذلك الجنب، ولكن الله يقلبهم ذات اليمين وذات الشمال.

وفي هذا دليل على أن النائم لا يكون مستلقيًا ولا منبطحًا على بطنه، إنما هو على يين أو شمال، وفيه أيضًا دليل على أن النائم لا ينسب إليه الفعل؛ لأن الله قال: ﴿ وَنَقَلَبُهُمْ ﴾ ولم يقل: «يتقلبون».

إذاً بقوا هذه المدة وهم لم يتغيروا، حتى شعورهم وأظفارهم بقيت على

ما هي عليه، لأنه لما استيقظوا قالوا: لبثنا يومًا أو بعض يوم، ولو أن الشعور والأظفار نمت كالعادة لعرفوا أنهم بقوا مدة طويلة، لكن بقيت لم تنمُ.

ولا يعني ذلك أن النائم لا تنمو أظفاره وشعوره، بل إن هذا من آيات الله لهؤلاء القوم، وكذلك فإن أجسامهم لم تتغير بعرق ولا غيره، ولم تأكل الأرضة ثيابهم.

وحصل مثل هذه الكرامات في هذه الأمة كما حدث في الأمم السابقة، من ذلك ما حصل لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، حينما حوصر سارية وهو أمير على سرية، فاطلع عليه عمر رضي الله عنه من بعد، وأرسل إليه كلاماً، قال: يا سارية، الجبل! فسمع سارية كلامه ثم انحاز إلى الجبل.

وقد ذكر شيخ الإسلام رحمه الله جملة صالحة من ذلك في كتابه الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان (١).

<sup>(</sup>١) انظر الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٣٠٩.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٦٧-ومن نفاها من ذوي الضلال ١٦٨-لأنها شهيرة ولم تزل

فقد أتى في ذاك بالحال في كل عصريا شقا أهل الزلل

#### الشرح

قوله: (من نفاها) من شرطية، ونفئ فعل الشرط، وجملة (فقد أتى في ذاك بالحال) جواب الشرط. يعني أن الذي ينفي الكرامات أتى بمحال، أي بشيء محال، وذلك أنه حاول إبطال ما تواترت الأدلة على ثبوته، والمتواتر يفيد العلم اليقيني الذي يستحيل ارتفاعه.

وقوله: (من ذوي الضلال) أي من أصحاب الضلال، يشير إلى من رد الكرامات؛ مثل المعتزلة وغيرهم، حيث قالوا: إنه لا يحكن أن نثبت كرامات؛ لأننا لو أثبتنا الكرامات لاشتبه النبي بالولي والولي بالساحر.

ونجيب على قول المعتزلة ومن نحا نحوهم بأنه ليس هناك اشتباه؛ فالولي لا يقول: إنه نبي، ولو قال إنه نبي بعد محمد على لم يكن وليًا؛ لأنه لا يكون عنده إيمان ولا تقوى، فلا يمكن الاشتباه إذاً، قد يكون هذا ممكنًا فيما مضى من الأم، لكن في هذه الأمة لا يمكن أبدًا؛ لأن الولي لا يقول إنه نبي.

كذلك بالنسبة للساحر لا يمكن أن يشتبه بالولي ؛ لأن الولي مؤمن تقي والساحر كافر شقي فلا يشتبه هذا بهذا، كذلك فالساحر تأتيه هذه الخوارق

بفعله هو ، حيث يتقرب للشياطين فيساعدونه ، ويدعى أن هذه كرامة له .

ثم الأدلة الكثيرة الموجودة إلى اليوم تثبت وجود كرامات لوجودها إلى يومنا هذا.

لكن الكرامات بعضها ظاهر وكبير، وبعضها خفي، فمثلاً لو أن رجلاً أراد أن يسافر إلى الرياض، وأراد أن يسلك الطريق اليمنى، وفي آخر لحظة اتجه إلى الطريق اليسرى، وبعد ذلك اتضح أن في الطريق اليمنى قطاع طريق. ولاشك أن العادة في الواقع أن الإنسان إذا عزم على شيء ولم يكن هناك مانع حسي ظاهر، فإنه يتجه إليه ويسير معه، لكن لما صرف هذا بدون أي سبب ظاهر إلى الطريق الآخر، وإذا به يُبلَّغ أن الطريق الذي كان قد نوى أن يتجه عليه فيه قطاع طريق وإننا نعتبر هذه من الكرامة، لكن ليست كالكرامة الكبيرة، إنما هي كرامة، ولاشك أنها نعمة، حتى يعرف الإنسان أن الله دفع عنه من النقم ما لم يكن في حسابه.

وعلى كل حال فالكرامة موجودة، ويقول شيخ الإسلام في العقيدة الواسطية (١): إنها موجودة في هذه الأمة إلى يوم القيامة.

ومنها الشاب الذي يعارض الدجال، ويتحداه، وذلك حينما يأتي الدجال ويدعي أنه الرب، ولكن هذا الشاب يعارضه، ويقول له: أنت الدجال الذي أخبر عنك رسول الله على فيقتله، ويجعله شقين وعربين شقيه تحقيقًا لموته، ثم يقول له: قم، فيقوم، ولكنه لا يزداد إلا تحديًا، وفي النهاية يعجز الدجال عن أن يقتله، فهذا كرامة بلاشك.

<sup>(</sup>١) انظر العقيدة الواسطية ص (١٣٣).

فالحاصل أنها موجودة، ولهذا قال رحمه الله: (لأنها شهيرة) لأنها: أي الكرامات، شهيرة: أي مشهورة، ففعيلة بمعنى مفعولة، كجريحة بمعنى مجروحة.

وقوله رحمه الله: (ولم تزل في كل عصر) يعني أنها ما زالت ولا تزال موجودة في كل عصر.

وقوله: (يا شقا أهل الزلل) يا: هنا يحتمل أن تكون منادي، والمعنى يا شقاء أهل الزلل احضر، ويحتمل أن تكون للتعجب، ومعنى (يا شقا): يعني ما أشقى أهل الزلل.

ولاشك أن أهل الزلل أشقياء لاسيما من زل عن عمد، فإنه من أشقى عباد الله ـ والعياذ بالله .



#### فصل

## في المفاضلة بين البشر والملائكة

179-وعندنا تفضيل أعيان البشر على ملاك ربنا كما اشتهر 179-وقال من قال سوى هذا افترى وقد تعدى في المقال واجترا

## الشرح

هذا الفصل ليت المؤلف رحمه الله لم يعقده، وليته لم يتكلم في هذه المسألة، وموضوعها: أيهم أفضل؛ الملائكة أو البشر؟

فيقال: أصل البحث في هذا لا داعي له؛ لأن الصحابة رضي الله عنهم وهم أحرص الناس على العلم والإيمان لم يبحثوا هذا البحث، ولم يقولوا البشر أفضل أم الملائكة. وشيء سكت عنه الصحابة رضي الله عنهم مما يتصل بالدين، فالأجدر بنا أن نسكت عنه.

وهذه قاعدة يجب على طالب العلم أن يفهمها، وهي أن كل شيء سكت عنه الصحابة رضي الله عنهم من أمور الدين فاعلم أن الخوض فيه من فضول الكلام، ولا حاجة إليه؛ لأنه لو كان من مهمات ديننا ومن أصول ديننا ومما يجب علينا أن ندين الله به لتبين، إما عن طريق القرآن، أو عن طريق السنة، أو الصحابة، فإذا لم يوجد واحد من هذه الثلاثة علم أنه ليس من الدين في شيء.

وإذا بنيت نهجك على هذا استرحت من إشكالات كثيرة يوردها بعض المتعلمين اليوم، فيما يتعلق باليوم الآخر

من أمور الغيب التي لا مجال للعقل فيها، فيوردون أشياء هي في الحقيقة تدخل في قول رسول الله على: «هلك المتنطعون» (١)، قالها ثلاثًا. وصدق والله رسول الله على أنسان يتنطع فهو هالك ولابد، ولو لم يكن من هلاكه إلا مخالفته طريق الصحابة.

لذا فنحن نقول: ليت المؤلف لم يتكلم بهذا إذ لا فائدة لنا منه. هذا من الناحية العقلية، ومن الناحية الأثرية فإن ذلك لم يكن في أسلافنا من الصحابة، ولم يخوضوا في هذا الأمر.

لكن مع ذلك خاض الناس واضطر بعض من يكره الخوض في هذا إلى أن يخوض فيه ويتكلم ؛ لئلا يترك المجال لمن لا يصلح أن يتكلم فيه، وهذا كثير في العقائد وغير العقائد.

فمثلاً وجدمن يتكلم في العقائد فيقول مثلاً: هل الله جسم أو غير جسم؟ ثم يقول: ليس بجسم، ثم يبني على ذلك جميع الصفات التي ينكرها بهذه الحجة، وهل الله في جهة أو ليس في جهة؟ وهل الله يحد أو لا يحد؟ هل الصحابة سألوا الرسول على عن ذلك أو بحثوا فيه؟ فينبغي لنا أن نسكت كما سكتوا، فلا وسع الله على من لم يسعه ما وسعهم.

لكن لما اضطر علماء السنة إلى الكلام في هذا بناء على أن غيرهم تكلم، قالوا: لم نكن ندع المجال والميدان لهؤلاء الضلال يتلاعبون به، بل لابد أن نخوض ونبين الحق.

فمثلاً في مسألة الجسم قالوا: إذا كان المراد بالجسم أن الله - سبحانه وتعالى - مكون من أشياء يكن فقدها مع بقاء الجسم، أو لا يكن بقاء الجسم

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ١٤٩.

مع فقدها، أو ما أشبه ذلك، فنحن ننفي هذا المعنى عن الله، وإن أريد بالجسم القائم بنفسه، المتصف بالصفات اللائقة به، الفعال لما يريد، فإننا نثبت هذا المعنى لله عز وجل.

أما لفظ الجسم فنبعده بعيداً؛ لا ننفيه، ولا نثبته، لكننا نستفصل في معناه، أما أن نقول: إنه جسم أو غير جسم فليس لنا أن نتكلم بهذا؛ لأن الله لم يقل عن نفسه جسم أو أنه غير جسم.

كذلك مسألة تفضيل الملائكة على البشر أو بالعكس، فالذي ينبغي للإنسان في هذه المسألة أن يدع الكلام فيها ما لم يضطر، والعلماء اضطروا إلى ذلك.

قال المؤلف رحمه الله:

وعندنا تفضيل أعيان البشر على ملاك ربنا كما اشتهر

قوله: (عندنا) الضمير هنا يعود على أهل السنة والجماعة.

وقوله: (ملاك) يعنى: ملائكة الله.

وقوله: (تفضيل أعيان البشر على ملاك ربنا) قال: أعيان، لا الجنس، يعني أننا نفضل الأعيان على جنس الملائكة، فالرسل مثلاً هم أعيان البشر، وهم خلاصة البشر، وهم المصطفون من البشر، فهؤلاء أفضل من الملائكة، لكن لا نفضل جنس البشر على جنس الملائكة، بل نفضل الأعيان من البشر على جنس الملائكة.

وهذه المسألة فيها خلاف بين العلماء رحمهم الله، ولكل قوم دليل، وقد

استدل من يقول إن البشر أفضل من الملائكة بأن الله أمر الملائكة بالسجود لآدم وهو أبو البشر، ومعلوم أن السجود ذل للمسجود له، فيكون المسجود له أعز وأكرم من الساجد.

واستدل من قال: إن الملائكة أفضل بقول الله تبارك وتعالى في الحديث القدسي: «من ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم» (١).

وكلا الاستدلالين في القلب منه شيء؛ أما الأول: فإنه لا يلزم إذا أكرم الله آدم بهذه المنقبة أن يكون البشر أفضل من الملائكة، وذلك للقاعدة العامة وهي أن التميز بخصيصة واحدة لا يقتضي التميز المطلق، ولهذا نجد بعض الصحابة عيزه الرسول عليه عيزة لا تكون لغيره، ولا يقتضي ذلك أن يكون أفضل من غيره.

وأما الثاني: «من ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم» ، فالمراد خير من الملأ الذين ذُكر الله عندهم، وليس المراد خيرًا من كل البشر، ومعلوم أن كون الملائكة الذين عند الله والذين يذكر الله الذاكر فيهم، خيرًا من الملأ الذين ذُكر الله عندهم لا يستلزم الخيرية المطلقة . ولهذا نرئ التوقف في هذا من ناحتين :

أولاً: التوقف عن البحث فيه إطلاقًا.

وثانيًا: التوقف عن الحكم بتفضيل هؤلاء على هؤلاء.

وقال شيخ الإسلام رحمه الله: الملائكة أفضل باعتبار البداية، والبشر أفضل باعتبار النهاية (٢). فباعتبار البداية الملائكة أفضل الأنهم خلقوا من (١) رواه مسلم، كتاب الذكر والدعاء...، باب الحث على ذكر الله، رقم (٢٦٧٥).

(٢) انظر مجموع الفتاويٰ ٤/ ٣٤٢ \_ ٣٤٣.

نور، ولا يستكبرون عن عبادة الله، ولا يستحسرون، ولا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، ولم تركب فيهم الشهوة التي تعصف بهم، بل هم عباد مكرمون قائمون بأمر الله، فهم باعتبار البداية أفضل.

أما باعتبار النهاية، وكون البشر محل رضا الله عز وجل وأهل كرامته وما أشبه ذلك، حتى إن الملائكة يدخلون عليهم في الجنة، يدخلون السرور عليهم، قال تعالى: ﴿ وَالْمَلائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ (٢٣) سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ ﴾ [الرعد: ٢٣، ٢٤]. فهذا يدل على أن البشر أفضل، وهذا له وجه حسن.

لكن الذي أرى الإعراض عن كل هذا، وأن نقول في مسألة التفضيل: أولاً: الجنس مختلف، ولا تفاضل بين الجنسين المختلفين.

ثانيًا: باعتبار المرتبة عند الله عز وجل، فهذا ليس لنا به علم إطلاقًا، بل علمه عند الله سبحانه وتعالى .

وبعد أن قال المؤلف رحمه الله: (وعندنا تفضيل أعيان البشر على ملاك ربنا) قال: (كما اشتهر). يعني: كما هو مشهور عند العلماء رحمهم الله.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (وقال من قال سوى هذا افترى). (قال): الفاعل ضمير مستتر جوازًا تقديره هو، يعود على الإمام أحمد رحمه الله، ومثل هذا التعبير عند العلماء غير صحيح وذلك لجهالة مرجع الضمير فيه فيكون الكلام غير معلوم، إذ أنه لابد أن يعلم مرجع الضمير؛ إما من سياق الكلام ؛ وإما من مذكور سابق أو مذكور لاحق.

ولكن يجب أن نعلم أن مقلدي الإمام رحمه الله إذا ذكروا الفعل دون مرجع معلوم له فهو يرجع إلى الإمام، والناظر في كتب الفقه مثل الإنصاف وغيره يجد أنه يقول: نص عليه، وليس هناك مرجع سابق للضمير، فإن الضمير يعود إلى الإمام أحمد، وإذا قال: وعنه لا يلزمه كذا. وليس للضمير مرجع، فإن الضمير يعود إلى الإمام أحمد، لكن كون الكتب ألفت في مذهبه يدل على أن الضمير الذي ليس له مرجع معلوم يعود إلى الإمام.

والسفاريني رحمه الله من الحنابلة، فإذا قال: (وقال) ولم يكن مرجع الضمير معلومًا؛ فالظاهر أن مرجعه إلى الإمام أحمد، هذا على القاعدة المعروفة؛ وهي أن الضمير إذا لم يكن له مرجع معلوم في كتب المقلدة، فإنه يرجع إلى إمامهم.

وقوله رحمه الله: (وقال من قال سوى هذا افترى) هذا: اسم إشارة يعود على تفضيل أعيان البشر على ملاك الله. (من قال سوى هذا افترى) أي كذب.

وقوله رحمه الله: (وقد تعدى في المقال واجترا) يعني تعدى في قوله واجترا، وكأن الإمام أحمد رحمه الله ينكر إنكارًا تامًا على من قال بهذا القول؛ أي بأن الملائكة أفضل من البشر.

والخلاصة أن العلماء رحمهم الله اختلفوا في تفضيل الملائكة على البشر، أو البشر على الملائكة، على أقوال يمكن أن نجعلها أربعة:

. أولاً: تفضيل البشر.

ثانيًا: تفضيل الملائكة.

ثَالثًا: الوقف.

رابعًا: التفصيل، والتفصيل مذهب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، حيث يقول: الملائكة أفضل باعتبار البداية، والبشر أفضل باعتبار النهاية (١).

أما الوقف فهو قولنا (٢)؛ وهو أن نقول: الله أعلم، وليس لنا أن نتكلم بهذا؛ لأنه لم يكن من بحث الصحابة رضي الله عنهم مع رسول الله ﷺ.

ولاشك أن داعي السؤال عما يتعلق بالدين في الصحابة أقوى منه فينا ، ولاشك أيضًا أن الإجابة عن الاستشكال في عهد الصحابة أصوب من إجابتنا نحن ؛ لأنهم سيسألون الرسول عليه الصلاة والسلام ، وسيجيبهم بالعلم اليقيني .

فإذا لم يكن سؤال من الصحابة عما يتعلق بالدين، فاعلم أن السؤال عنه من باب التنطع في دين الله، وإن شئت فاجعله بدعة، كما قال الإمام مالك رحمه الله فيمن قال: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] كيف استوىٰ؟ قال: ما أراك إلا مبتدعاً.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر فتاوي العقيدة لفضيلة الشيخ الشارح رحمه الله تعالى ٤/ ٣٤٣\_ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) أي قول فضيلة الشيخ الشارح رحمه الله تعالى.

رَفْعُ بعب (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْهُجَّنِيِّ (سِلنَمُ (لِيْرِمُ لِالْفِرُونِ بِسِ

## الباب السادس

# في ذكر الإمامة ومتعلقاتها

### الشرح

هذا الباب كنا نستهونه في أيام طلبنا، كما كنا نستهون كتاب الجهاد، فكنا نتساءل: أين الجهاد؟ وما حاجتنا في أن نبحث في الجهاد، ومتى يكون واجبًا على العين وعلى الكفاية، وما حكم ما يلزم الجيش وما يلزم الإمام؟! وسبب ذلك أنه لا يوجد جهاد، ثم لما حصل الجهاد في الوقت الأخير عرفنا أننا مفرطون، وأنه كان ينبغي أن نعرف أحكام الجهاد تمامًا!!

وفي مسألة الإمامة كنا نقول: ليس لنا حاجة في أن نبحث في الإمامة، فنحن والحمد لله إمامنا ابن سعود، ولكل بلد إمامه، والأمور مستقرة على ذلك، لكن الآن تبين لنا أنه لابد أن نعرف الحكم، فلابد أن نعرف من هو الإمام، ومن يستحق الإمامة، ولابد أن نعرف ما حق الإمام على رعيته، وما حق الرعية على الإمام.

وذلك لأنه كثر القيل والقال، وخاض في ذلك من هم من الجاهلين، فصاروا يتخبطون خبط عشواء فيما يلزم الإمام وفيما يلزم الرعية، وغالبهم عيل إلى تحميل الإمام ما لا يلزمه حمله، وتبرئة الشعب مما يلزمهم القيام به، هذا حال غالبهم، وذلك لأن بعض الناس مشغوف والعياذ بالله بنشر المساوئ من ولاة الأمور، وكتم المحاسن، فيكون معه جور في الحكم، وسوء في التصرف.

إذاً لابد الآن أن نعرف من هو الإمام، وبم تثبت الإمامة، وما حق الإمام على الرعية، وما حق الرعية على الإمام، وما طريق السلف في معاملة الأئمة الظلمة والمنحرفين، حتى نمشي على طريقهم، ونكون أمة سلفية، وحتى لا نبرئ أنفسنا نحن من النقص، بل نحن ناقصون؛ إذا قارنت بين أعمالنا وعقائدنا وبين ما كان عليه الصحابة، وجدت أن الفرق بيننا وبينهم كالفرق بين زماننا وزمانهم، وأن الفرق كبير.

وإذا كان الأمر كذلك، فكيف نريد أن يكون لنا ولاة كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي؟! فهذا ظلم، وهذا تأباه حكمة الله عز وجل، ولهذا جاء في الأثر: كما تكونون يُولَّى عليكم، فكيف نريد أن يكون خلفاء الأمة الإسلامية في عهد الخلفاء الراشدين ونحن على هذه الحال؛ كذب وغش وظلم وسوء عقيدة وغير ذلك؟!

ويذكر أن عبد الملك بن مروان شعر بأن الناس قد ملوه أو عندهم شيء من التمرد عليه، فجمع وجهاء القوم وأعيانهم وتكلم فيهم وقال لهم: أتريدون أن نكون لكم كأبي بكر وعمر؟ قالوا: نعم. قال: إن كنتم تريدون ذلك فكونوا لنا كالذين كانوا لأبي بكر وعمر، فأقام عليهم الحجة.

وكذلك أيضًا ينقل عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن رجلاً خارجيًا قال له: يا علي، كيف دان الناس لأبي بكر وعمر ولم يدينوا لك؟ قال: لأن أبا بكر وعمر كان رجالهم أنا وأمثالي، وكان رجالي أنت وأمثالك. فأقام عليه الحجة.

فالمهم أنه لا يمكن أن نطمع في أن يكون ولاة أمورنا كأبي بكر وعسر وعثمان وعلي رضي الله عنهم ونحن على الحال التي تُشَاهد؛ ولاشك في أن البيت الذي فيه ثلاثة نفر يكون فيه أربعة آراء! فأين الوفاق فينا؟ وأين

الصلاح فيناكي يكون في ولاتنا؟!

فالمهم أن هذا الباب ـ باب الإمامة ـ باب مهم ، يجب أن يعتني به .

والإمامة نوعان: إمامة في الدين، وإمامة في التدبير والتنظيم، فمن إمامة الدين الإمامة في الصلاة، فإن الإمام في الصلاة إمامته إمامة دين، ومع ذلك فله نوع من التدبير، حيث إن النبي عليه أمر بمتابعته، ونهئ عن سبقه والتخلف عنه، فهذا نوع تدبير؛ لأنه مثلاً إذا كبر كبرنا، وإذا ركع ركعنا، وإذا سجد سجدنا. وهكذا.

وأما إمامة التدبير فتشمل الإمام الأعظم ومن دونه، والإمام الأعظم هو الذي له الكلمة العليا في البلاد؛ كالملوك ورؤساء الجمهوريات وما أشبه ذلك، ومن دونه كالوزراء والأمراء وما أشبه ذلك، والأمة الإسلامية بشركغيرها من البشر، والبشر كائن من الأحياء، وكل حي فلابد له من رئيس.

بل حتى البهائم، وكذلك الطيور في الجو، لها رئيس تتبعه، ولهذا كان الصيادون إذا مرت بهم جحافل من الطيور أو الظباء أو ما أشبه ذلك يصيدون أول ما يصيدون قائدهم، فإذا صادوا القائد ارتبك المجموع فسهل صيده؛ لأن كل كائن سواء من البشر أو غيرهم لابد له من قائد يقوده.

ولهذا أمر النبي عليه الصلاة والسلام المسافرين إذا كانوا ثلاثة ، يعني فأكثر ، أن يؤمروا واحدًا منهم (١) ، يعني أنه لابد من أمير وإلا لاضطربت الأحوال ، وصار كل إنسان يقول: أنا أمير نفسي ، وحينئذ يتزعزع الأمن ويحل الخوف .

<sup>(</sup>١) رواه أبوداود، كتاب الجهاد، باب في القوم يسافرون يؤمرون أحدهم رقم (٢٦٠٨، ٢٦٠٩) والبيهقي في سننه (٥/ ٢٥٧).

ع ٦٦ شرح العقيدة السفادينية

ولهذا قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٧١- ولاغنى لأمه الإسلام في كل عصر كان عن إمام

## الشرح

يعني لا يمكن أن تستغني أمة المسلمين في كل العصور من عهد النبي عليه الصلاة والسلام إلى يومنا هذا عن إمام، أي عن قائد يقودها، وحتى الأمة من الأم الكافرة لابد لها من إمام، ولذلك تجد الأمم الكافرة ربما ينقادون لأئمتهم أكثر مما ينقاد بعض المسلمين لأئمتهم؛ لأنهم يعلمون أن الأمن والاستقرار إنما يكون في اتباع الأئمة، والانقياد لهم، والانصياع لأوامرهم.

وهذه مسألة يغفل عنها كثير من المسلمين، وقد حدثنا بعض من يذهبون إلى بلاد الكفر أن رعاياهم يتبعون الأنظمة تمامًا، ويطبقونها تمامًا؛ سواء أنظمة المرور، أو أنظمة الأمن، أو غير ذلك، مع أنهم كفار لا يرجون بهذا ثوابًا من الله عز وجل، لكن يعلمون أن انتظام الأمة وحفظ أمنها لا يكون إلا باتباع أوامر الرؤساء.

فلذلك كانوا أشد تطبيقًا من بعض المسلمين لطاعة ولاة الأمور، مع أننا نحن بامتثالنا لطاعة ولي الأمر نرجو الثواب من الله عز وجل، وبالمخالفة نخاف العقاب؛ لأن مخالفة أي نظام من أنظمة الدولة بدون سبب شرعي، والسبب الشرعي سبب واحد وحيد وهو أن يأمروا بمعصية الله، وما سوئ ذلك تجب علينا طاعته من أجل حفظ الأمن.

وبعض الناس يتوهم أنه لا تجب طاعتهم إلا حيث أمروا بما أمر الله به، وهذا وهم باطل؛ لأنهم إذا أمروا بما أمر الله به فأمرهم هذا تأكيد لأمر الله

فقط، ولو أمرنا أي واحد بما أمرنا الله به لكانت الطاعة مفروضة علينا؛ لأنه أمر الله.

لكن طاعة ولاة الأمور في غير معصية شيء وراء ذلك، فيجب علينا أن نطيع ولاة الأمور في كل ما أمروا به، ما لم يأمروا بمعصية.

فإذاً لابدللامة الإسلامية - بل وغير الإسلامية - من إمام يقودها ويوجهها، ويأمرها، وينهاها، وإلا لضاعت وأصبحت الأمور فوضي .

قال الشاعر:

لايصلح الناسُ فوضى لا سراة لهم ولا سراة إذا جهالهم سادوا فلابد من قيادة، ولابد من أن تكون هذه القيادة حكيمة.

قال المؤلف رحمه الله:

ولا غنى الأمسة الإسسلام في كل عصر كان عن إمام عصر بعنى وقت، والوقت كما نعلم هو ظرف الحوادث والأحداث، ولهذا أقسم الله به في قوله تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ ١٠ إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ والعصر: ١، ٢]، فكل عصر لابد فيه للأمة الإسلامية من إمام.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

ويعتنى بالغزو والحدود

١٧٢ يذب عنها كل ذي جحود

## الشرح

قـوله: (يذب عنها كل ذي جحود) يذب: يعني يطرد عنها. (كـل ذي جحود): أي كل ذي كفر. وهذه من مسؤوليات الإمام وهي:

أولاً: أن الإمام يذب أهل الكفر عن بلاد المسلمين، أي يرد ويطرد و يمنع كل ذي جحود من أن يعتدي على بلاد المسلمين، ومن المعلوم أنه ليس يمنع بنفسه ولكن يمنع بجنوده.

ثانياً: قال: (ويعتني بالغزو) يعني غزو الكفار، والشطر الأول للمدافعة، والشطر الثاني للمهاجمة، فالإمام يعتني بغزو الكفار ومقاتلتهم؛ لأن الواجب على المسلمين أن يقاتلوا الكفار، وذلك فرض كفاية، حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله.

وإذا نظرنا في واقعنا اليوم فإننا سنجد أن مسألة غزو الكفار ممحوة من القاموس، اللهم إلا ما يقع مدافعة، ومع ذلك فإن ما يقع مدافعة لا تكاد تجد فيه من يساعد هؤلاء المدافعين، إلا النادر من أفراد الشعوب، أما الحكومات الإسلامية فإنها مع الأسف و نقولها بكل مرارة لا تساعد على الأقل مساعدة ظاهرة في الدفاع عن المسلمين، والأحداث لا تحتاج أن أفصلها ؛ لأنها منشورة مشهورة .

إذاً فلابد من مقاتلة الكفار، قال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَىٰ لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ [الانفال: ٣٩]، وهذا فرض كفاية، ومعلوم أن فرض

الكفاية يحتاج إلى شرط وهو القدرة، فبالنسبة للشعوب لا قدرة لهم، وبالنسبة للحكومات فالله حسيبهم؛ منهم من يقتدر، ومنهم من لا يقتدر، وفي ظني أن كل واحد منهم يقتدر بالنسبة للمضايقات الدبلوماسية.

ثالثاً: قال رحمه الله: (والحدود) يعني أن من مسؤوليات الإمام أنه يعتني بالحدود، والحدود جمع حد، والحد في اللغة المنع، والمراد بالحدود هنا العقوبات التي قدرها الله ورسوله في فعل معصية، مثل قطع يد السارق، فهذا حد، فمتى ثبتت السرقة وتمت شروط القطع فإنه يجب تنفيذه، إذاً فالحدود يجب تنفيذها وهي رحمة من الله عز وجل لعباده، إذ أن في الحدود فائدتين:

الأولى: أنها كفارة للفاعل الذي أقيم عليه الحد.

والثانية: أنها ردع لغيره.

فإن قال قائل: لكن فيها إتلاف عضو من الأعضاء، وربما يكون هذا العضو عاملاً في غاية الأهمية عند صاحبه، بل وغيره؟

فالجواب على ذلك بأنه لابد أن نقطعها حتى لا يأتي آخر فيسرق، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ ﴾ [البقرة: ١٧٩] مع أن القصاص إضافة إزهاق نفس إلى نفس أخرى؛ فالمقتول واحد وبالقصاص يكون المقتول اثنين، لكن هذا فيه حياة، فكم من إنسان يرتدع عن القتل إذا علم أنه إذا قتك قُتل! ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقَصَاصِ حَيَاةٌ ﴾.

ومن الحدود حد الزني، وهو على حسب الجرم، فالبكر حده مائة جلدة وتغريب سنة، يعني يجلد مائة جلدة ويطرد عن البلد لمدة سنة، والثيب الذي قد من الله عليه بالنكاح حده الرجم، فيرجم بحجارة لا صغيرة ولا كبيرة حتى يموت، وإذا مات فإنه يصلى عليه لأنه مسلم، ويدعى له بالمغفرة والرحمة.

ومن الحمدود حدالقذف، والقذف هو أن يرمى المحصن بالزنى، والمحصن يعني العفيف، وذلك كأن يقول لشخص عفيف ذكر أو أنثى إنه زان، فهذا إما أن يقيم البينة بشهادة أربعة رجال بذلك؛ وإلا فحد في ظهره، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجِلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤].

وقد رتب الله على القذف ثلاثة أمور، حيث قال تعالى: ﴿ فَاجْلِدُوهُمْ تَمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٤]، ثم استثنى الله تعالى فقال: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُور رَحِيمٌ ﴾ [النور: ٥]، وهذا الاستثناء يعود على الفاسقين في قوله: ﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ يعني إذا تابوا وأصلحوا زال عنهم الفسق.

لكن هل من تاب قبلت شهادته كما زال عنه الفسق؟ في هذا خلاف بين العلماء، فمنهم من يقول: لا العلماء، فمنهم من يقول: لا تقبل؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا ﴾ [النور: ٤].

وكذلك فإن هذا الاستثناء لا يعود على العقوبة الأولى في قوله: ﴿ فَاجْلِدُوهُمْ ثُمَانِينَ جَلْدَةً ﴾، فإذا تاب فإنه لا يعود عليه بالاتفاق.

فصارت هذه العقوبات الثلاث بالنسبة للاستثناء على النحو التالي: أولاً: يعود الاستثناء على آخرها بالاتفاق.

ثانيًا: لا يعود على أولها بالاتفاق.

ثالثًا: وفي عودة الاستثناء على أوسطها خلاف.

ومن الحدود حد قطاع الطريق، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاءَ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا ﴾ [المائدة: ٣٣]، فهؤلاء يقفون على الطرق ومعهم السلاح ومن مر أخذوا ماله أو قتلوه، وما أشبه ذلك، فهؤلاء حدهم كما قال تعالى: ﴿أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلافٍ أَوْ يُنفَوْا مِن الأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٣٣].

وهذه الأنواع الأربعة من الحدود التي ذكرنا، كلها حدود لا إشكال فيها.

واختلف العلماء رحمهم الله في الخمر هل عقوبته حد أو تعزير، والصحيح أنها تعزير، ويدل لذلك ما يكاد يكون إجماعاً من الصحابة رضي الله عنه الله عنهم، حيث أنه لما كثر شرب الخمر في الناس جمع عمر رضي الله عنه الصحابة رضي الله عنهم واستشارهم فيما يصنع، فقال عبد الرحمن بن عوف: يا أمير المؤمنين، أخف الحدود ثمانون؛ يعني فاجلد شارب الخمر هذا الجلد، فأمر به عمر فارتفع إلى ثمانين جلدة (١)، وهذا يكاد يكون كالإجماع؛ لأن كونه أخف الحدود يعني أن عقوبة الخمر ليست حداً.

ويدل لذلك أيضًا أنه لوكانت عقوبة الخمر حدًا، ماكان لعمر أن يغيرها، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، ولهذا فإنه لوكثر بين الناس اقتراف الزنا ـ نسأل الله العافية ـ فإننا لا يمكن أن نزيد المائة جلدة إلى مائتين مثلاً، وذلك لأن الحدود لا تزاد، وهذا يدل على أن عقوبة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الحدود، باب حد الخمر، رقم (١٧٠٦).

شارب الخمر ليست من الحد.

لكن المشهور عند أكثر العلماء أنها حد من الحدود.

أما قتل المرتد فإنه ليس بحد؛ لأن الحد لا يسقط بعد القدرة على الفاعل ولو تاب، وقتل المرتد يسقط بعد القدرة إذا تاب الفاعل ولو تاب، وقتل المرتد يسقط بعد القدرة عليه، فإنه لا يقتل، ويحرم قتله. إلا ما قيل في الساحر فإنه يقتل حدًا، لحديث: «حد الساحر ضربهُ أو قال: ضربة بالسيف»(١).

أما القصاص فإنه ليس بحد، ولذلك لو أن أولياء المقتول عفوا فإنه لا . يقتص من القاتل، وبناء على ذلك فإنه ليس بحد.

وقد رأيت بعض المتأخرين المعاصرين من يجعل الحدود سبعة أنواع، ويدخل حد الردة والقصاص، وهذا خطأ و غلط؛ لأن الحد عقوبة مقدرة من الشرع لا تسقط بإسقاط أحد، حتى إن النبي على لما شفعوا إليه في المرأة المخزومية التي كانت تستعير المتاع وتجحده، وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام بقطع يدها عضب وخطب الناس، وقال لأسامة وقد شفع إليه: «أتشفع في حد من حدود الله؟!»(٢).

ولو أن القاتل لما طلب أولياء المقتول أن يقتل وشفع أحد فيه فإنه لا ينكر عليه؛ لأن الحق لهم فلو أن أولياء المقتول قالوا: لابد أن يقتل القاتل، وحكم القاضي بقتله، فجاء رجل طيب وعرف أن هذا القاتل رجل من الخيار، لكن

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، كتاب الحدود، باب ما جاء في حد الساحر، رقم (١٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار، رقم (٣٤٧٥)، ومسلم، كتاب الحدود، باب قطع السارق الشريف. . . ، رقم (١٦٨٨).

سولت له نفسه قتل أخيه فقتله، فذهب إلى أولياء المقتول وشفع إليه فلا بأس. ولو كان حدًا لحرمت الشفاعة فيه.

إذاً فإن من مهمات الإمام إقامة الحدود، وهذا يعني أنه يجب على الإمام أن يقيم الحدود على أي إنسان كائن من كان، حتى لو سرق أبو الإمام فإنه يأمر بقطع يده، ولا ينافي ذلك البر، بل هذا من البر؛ لأن هذا الحد كفارة له يسقط عنه عقوبة الآخرة، وعقوبة الآخرة أشد من عقوبة الدنيا.

ثم إن هذا الحق ليس حقًا للإمام، بل هو حق لله عز وجل رب الإمام ورب أبي الإمام، فإذا أمر بقطع يد أبيه لأنه سرق قلنا: جزاك الله خيراً، فهذا محمد رسول الله على يُقسم إقسامًا أمام الناس ويقول: «وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار، رقم (٣٤٧٥)، ومسلم، كتاب الحدود، باب قطع السارق الشريف وغيره...، رقم (١٦٨٨).

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

١٧٣- وفعل معروف وترك نكر ونصر مظلوم وقمع كفر

#### الشرح

قال رحمه الله: (وفعل معروف) هذا هو الرابع من مسؤوليات الإمام، يعني ويعتني بفعل المعروف؛ بأن يفعل هو المعروف؛ وأن يأمر بالمعروف، أي بكلا الأمرين، لكن الأول له ولغيره، ففعل المعروف كل إنسان مطالب به، لكن الأمر بالمعروف أول من يطالب به الإمام، فيجب عليه أن يأمر بالمعروف؛ إما بنفسه وإما بنوابه وجوباً.

فالأمر بالمعروف من مهمات الإمام ومن مسؤولياته، وإذا أضيع ـ لا قدر الله ـ فإن الله سوف يسأله عنه يوم القيامة سؤالاً مباشراً.

لكن ما المراد: المعروف؟ هل المعروف ما تعارف الناس عليه أو هو ما عرفه الشرع وأقرَّه؟ وما المراد بالمعروف في قوله تعالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾؟ [النساء: ١٩]؟

المراد بالمعروف في الآية ما تعارف الناس عليه، لكن لو قلنا: إن المعروف هو ما تعارف الناس عليه لفسدت الدنيا وفسد الدين، وصار لكل بلد شرع؛ لأن أعراف الناس تختلف؛ فمن الناس من يستبيحون أن يقيموا أسواق الدعارة، فلا يكون ذلك معروفًا لأنه متعارف بينهم، ومن الناس من تباع عندهم جرار الخمر كما تباع جرار الماء، فلا نقول: هذا معروف.

إذاً المعروف هو ما عرفه الشرع وأقره، وإن شئت فقل: هو ما شرعه الشرع، وهذا أدق؛ لأن شرعه إياه اعتراف به، فكل ما شرعه الله ورسوله

فهو معروف، ثم الأمر به على حسب مرتبته، فالأمر بالواجب واجب؟ والأمر بالمستحب مستحب.

وقوله: (وترك نكر) فترك النكر أيضًا المسؤولية فيه على الإمام وهذا هو الخامس من مسؤوليات الإمام، وليعلم أن ترك المعروف وفعل المنكر إذا كان مسترًا عن الإمام فليس من مسؤوليته، فمسؤوليته المنكر الظاهر، فالمنكرات التي في البيوت إذا لم يطلع عليها فليست من مسؤوليته ؟ لأن الله لا يكلف نفسًا إلا وسعها.

ومن المنكرات التي يجب على الإمام أن يمنعها، أن يُظهر النصارى أو اليهود أو البوذيون أو غيرهم من أهل الكفر ما يكون شعاراً لهم في بلاد الإسلام، مثل أن يعلق النصراني صليبًا في صدره، فهذا ممنوع في بلاد الإسلام، ويجب منعه، ولكن بالتي هي أحسن، وقد سمعت أن بعض الإحوة الناهين عن المنكر رأى فلبينيًا قد تقلد قلادة من ذهب وفي أسفلها الصليب، فأمسك بالقلادة وبترها، حتى كادت أن تحز رقبته وتقطعها. وهذا ليس من الخير، بل في هذا إساءة إلى الإسلام، وهو غلط.

والواجب أن مثل هذا ينصح، لو أنه قال لهذا الرجل: أخف هذا. بلطف، لحصل المقصود بدون عنف، والله تعالى يحب الرفق في الأمر كله، كما ثبت عن النبي عليه الصلاة والسلام: «إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله».

إذاً يجب على الإمام أن يمنع المنكرات، فما كان معلنًا فالأمر واضح أنه (١٠٢٤)، ومسلم، كتاب الرفق في الأمر كله، رقم (٢٠٢٤)، ومسلم، كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام...، رقم (٢١٦٥).

من مسؤوليته، وما كان مستوراً فإن علم به فعليه مسؤولية، وإن لم يعلم فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها.

والمنكر ليس هو ما أنكره الناس، وإنما هو ما أنكره الشرع ومنعه، أما ما أنكره الناس فهذا ينظر فيه؛ فإن كان مشروعًا فالواجب إظهاره، مثل لو أنكر الناس الصلاة في النعال، فهنا أنكروا معروفًا فلا يجابون على ذلك، بل يبين الحق حتى يطمئن الناس إليه.

وكان الناس ينكرون ذلك حينما كانت المساجد مفروشة بالحصباء أو بالرمل، أما الآن فلا يمكن الصلاة في النعال لما في ذلك من تلويثها، وأكثر الناس لا يهتمون عند دخول المسجد، ويمكن للإنسان أن يحصل السنة بأن يصلي في بيته بنعاله.

وأما ما أنكره الناس مما ليس مشروعًا، فإنه ينكر لئلا يقع الإنسان في الشهرة، وقد نهى النبي على عن لباس الشهرة، حتى لا يذكر المرء في المجالس؛ لأن الإنسان الذي يخالف عادات الناس سوف تلوكه السنتهم، إما بالذم، وإما بالمدح، والغالب أنه يكون بالذم، فلو قام طالب علم من طلبة العلم المحترمين وخرج إلى الناس ببنطلون وبرنيطة وكرفتة فإن الناس سيرون هذا شهرة مع أنه في الأصل مباح إذا لم يكن تشبهًا بالكفار، لكنه مخالف للعادة فيشتهر الإنسان به، و يكون ملاكًا تلوكه الألسنة.

وقد نهي الإنسان عن لباس الشهرة مع أنه قد يكون طيبًا ـ لئلا يشتهر به الإنسان ويذكر في المجالس.

والناس في الواقع لا يلقون بالاً لهذا الأمر، ويغفلون عن مسألة الشهرة،

فتجد الإنسان لا يبالي بأحد؛ اشترأم لم يشتهر، وهذا غلط؛ لأنك عرضت نفسك للكلام في المجالس، والإنسان في غني عن أن يتكلم الناس فيه.

إذاً فالمنكر هو ما أنكره الشرع ولم يقره، أما ما أنكره العرف فينظر فيه؟ إن كان من الأمور المشروعة فلابد أن يروض الناس عليه، وأن يفعل أمامهم حتى يطمئنوا إليه؛ وإذا لم يكن كذلك فإنه يكون من الشهرة التي نهي عنها.

سادسًا: نصر المظلوم، فمن مسؤوليات الإمام نصر المظلوم، لذا قال المؤلف: (ونصر مظلوم)، فيجب على الإمام وعلى غيره أيضًا نصر المظلوم، لكن على الإمام بالدرجة الأولى؛ لأنه هو الذي يستطيع أن ينصر المظلوم، وذلك برفع الظلم عنه إن كان قد وقع، ودفعه عنه إن كان متوقعًا.

فلو علم الإمام مثلاً أن إنسانًا يهدد شخصًا بأخذ ماله أو غيره، فعليه أن يمنع من ذلك، أو لو كان إنسان قد استولى فعلاً على حق غيره فإنه يرفعه.

فعلى الإمام مسؤولية نصر المظلوم، وغيره عليه أيضاً أن ينصر المظلوم، لقول النبي ﷺ: «انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا» (١)، لكن غير الإمام قد لا يتسنى له ذلك، فقد يكون الطالم أكبر عمن يريد أن يرفع الظلم، وحينئذ لا يقدر على رفعه، لكن الإمام لا أحد فوقه من البشر، فيجب عليه أن ينصر المظلوم، بدفع المتوقع وبرفع الواقع.

وإذا عرفنا أنه يجب على الإمام أن ينصر المظلوم، فلنعلم أنه لابد لذلك من شروط، منها مثلاً ثبوت وقوع هذا الظلم، لقول النبي عَلَيْهُ: «لو يعطى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب المظالم والغصب، باب أعن أخاك ظالمًا. . . ، رقم (٢٤٤٣)، ومسلم.

الناس بدعواهم لادعى رجال دماء قوم وأموالهم »(١).

سابعًا: قال المؤلف رحمه الله: (وقمع كفر) يعني إذا ظهر، وهذا غير ذب الجحود، لأن ذب الجحود يعني دفعه ومنعه، أما هذا فقمع الكفر بعد وقوعه.

والكفر كما نعلم كفر صريح بالسلاح، وهذا له الجهاد، وكفر باطن وهذا أيضًا يجب أن يقمع، مثل أن يكون هذا الرجل متظاهرًا بالإسلام لكنّ له أفكارًا رديئة ينشرها في الأمة، فهذا أيضًا يجب على ولي الأمر أن يقمعه، ولا يجوز له أن يمكنه من كفره الذي ينشره في الأمة، وإن كان يتظاهر بالإسلام؛ وذلك لأنه إذا لم يقم بهذا انتشر الكفر واستشرى في الأمة من حيث لا يعلم.

وقد يقول قائل إذا كان هذا الرجل له فكر رديء يدعو إليه وأنتم تقولون: إن الإسلام يعطي كل إنسان حريته فأفسحوا المجال لكل من عنده رأي أو فكر يتكلم بما شاء، وإلا فقد كذبتم في دعواكم؟

ويجاب على هذا القائل بأن نقول: نعم، نحن نقول: إن الإسلام قد أعطى كل إنسان حريته، لكن ما هي الخرية الصحيحة؟ إن الحرية الصحيحة هي التحرر من قيود الشيطان، ومن قيود النفس الأمارة بالسوء، ولهذا فإن كل من خالف الشرع فإنه رقيق وليس بحر، وإلى هذا يشير ابن القيم رحمه الله في بيت أرى أن يكتب بماء الذهب، يقول:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم، رقم (١٧١١). (٤٥٥٢)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب اليمين على المدعى عليه، رقم (١٧١١).

هربوا من الرق الذي خلقوا له وبلوا برق النفس والشيطان (١) يعني أنهم تحرروا من الرق الذي خلقوا له، وهو الرق لله عز وجل، ولكنهم ابتلوا برق النفس والشيطان.

ونحن نقول لمن يطلب حريته في أن يقول ما يشاء: إننا إذا أعطيناك حريتك وقلت ما شئت من الكفر والفسوق والأخلاق الرديئة، فإنك قد بليت برق آخر وهو رق النفس والشيطان.

ولهذا نقول: إن قمع الكفر ولو تظاهر الإنسان بالإسلام من واجبات الإمام، وعلى هذا يجب على الإمام أن يجعل له نظراء ينظرون في كل ما يكتب في الصحف والمجلات، وكل ما ينشر في الإذاعات المسموعة والمرئية، وكل ما يذكر في الكتب والرسائل المؤلفة، فيجعل أمناء علماء بالشريعة ويوليهم الحق في النظر في كل ما ينشر في وسائل الإعلام، ويمنعوا كل شيء يدعو إلى الفسوق والمجون والكفر، وهذا يجب على الإمام.

اعلم أن معنى قولنا: يجب على الإمام كذا ليس حروفًا تكتب على ورق، بل هي مسؤولية عظيمة، يُسأل عنها الإمام بين يدي الله عز وجل، لذا فعليه مسؤولية قمع الكفر بأنواعه وأشكاله.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر القصيدة النونية ٢/ ٢٦٤.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

الخراج ونحوه والصرف في منهاج

١٧٤ وأخذ مال الفيء والخراج

#### الشرح

ثامنًا: قال: (وأخذ مال الفيء والخراج) أي ويعتني أيضًا بأخذ مال الفيء والخراج، وهذان مادة بيت المال، وبيت المال هو عبارة عن الخزانة التي تودع فيها أموال المسلمين، ومنها مال الفيء.

والفيء ما أفاء الله على المسلمين من أموال الكفار، وذلك أن المسلمين إذا اغتنمواغنيمة قسمت إلى خمسة أقسام، أربعة أقسام للغاغين، الذين جاهدوا وباشروا القتال، وتقسم بينهم، للراجل سهم، وللفارس ثلاثة أسهم، وللراكب بعير ونحوها سهمان.

والقسم الخامس يقسم أيضًا خمسة أقسام، ذكرها الله عز وجل بقوله: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِلذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَأَبْنِ السَّبِيلِ ﴾ [الانفال: ٤١].

فهي خمس لله ورسوله عليه وهذا إلى بيت المال، وأربعة أخماس لذي القربي والمتامي والمساكين وابن السبيل.

وذو القربي قيل: هم قرابة الإمام، وقيل: بل هم قرابة النبي عليه، والصحيح الثاني.

وبناء على هذا التقسيم يكون مال الفيء بالنسبة للغنيمة جزءًا من خمسة وعشرين جزءًا، وهذا يجعل لبيت المال في المصالح العامة. والخراج هو: أن المسلمين إذا غنموا أرضًا والغنائم إما عقارات وأراض وإما منقولة وفتحوها بالسيف، وجلا أهلها عنها فإنها تكون للمسلمين، ويخير الإمام بين قسمها على ما سبق، أي تقسم خمسة أسهم، والخمس الخامس يقسم خمسة أسهم؛ وبين أن يقفها على المسلمين، فيجعلها وقفًا، ويضرب عليها خراجًا.

والخراج يعني الرزق، قال تعالى: ﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُوَ خَيْرٌ الْمُ اللَّرَاجِ يعني الرزق، قال تعالى: ﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرٌ الرَّازِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ٧٧] والخراج: أن يجعل شيئًا معينًا من الدراهم مقابل مساحة معينة، وهذا الخراج يؤخذ من كل من تكون هذه الأرض بيده، سواء انتقلت بالميراث أو ببيع أو بغير ذلك.

وهذه الطريقة اختارها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه الموفق للصواب، عندما قسمت خيبر، كما في الصحيحين أن عمر رضي الله عنه قال: يا رسول الله: (إني أصبت أرضًا بخيبر، ولم يكن لي مال أنفس منها . . . )(1)، لكن أرض الشام ومصر والعراق التي فتحت في عهد عمر، رأى رضي الله عنه ألا تقسم بين الغانمين، قال: إذا قسمناها بين الغانمين انحصر نفعها بالغانمين، فيكون أربعة أخماس النفع، فرأى أنها تبقى بأيدي أهلها عامة، ويضرب عليها خراجًا مستمرًا يؤخذ ممن هي بيده.

ونظير الخراج الأجرة كما لوكان لأحد بيت وأجَّره واحدًا من الناس عشر سنوات كل سنة بمائة أي بمبلغ معين، فهذه الأجرة نظيرها الخراج.

ففي الخراج مثلاً؛ من أخذ من هذه الأرض مساحة كذا وكذا فعليه كذا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الشروط، باب الشروط في الوقف، رقم (٢٧٣٧)، ومسلم، كتاب الوصية، باب الوقف، رقم (١٦٣٣).

وكذا من الدراهم.

وتبقى الأرض بيدهم، وكل سنة تسلم الدراهم التي جعلت عليها إلى بيت المال، والمعني بيت المال هو الإمام؛ ولهذا قال: (وأخذ مال الفيء والخراج) فهذا من مسؤوليات الإمام.

لكننا نعلم أنه الآن لم تعد توجد أرض خراجية يستخرج منها فقد تغيرت البلاد ومن عليها، لكن فيما سبق كانت موجودة، وتدر هذه الأراضي على بيت المال شيئًا كثيرًا.

مسألة: هل يمكن في الخراج المضروب أن يزاد فيه أو هو ثابت؟

الجواب: اختلف العلماء رحمهم الله فيما وضعه عمر رضي الله عنه، فمنهم من قال: لا يزاد على ما وضعه عمر لأنه له سنة متبعة، وأما ما وضعه الخلفاء بعده فإنه لا بأس أن يزاد أو ينقص عليه، والمرجع إلى رأي الإمام في هذه المسألة، فقد تكون الأراضي مثلاً مرتفعة الأسعار فيزيد في الخراج وقد تكون بالعكس فينقص.

ثم قال رحمه الله: (ونحوه) ، ونحوه بمعنى مثله ، وهي كلمة واسعة عامة كثيرة ، منها مثلاً: إذا مات ميت وليس له وارث ، فإن ماله يذهب لبيت المال ، والمعني بذلك الإمام ، وكذلك الأموال المجهول صاحبها ، أي الضائعة ولم يعرف لها صاحب ، فإنها أيضًا تكون لبيت المال ، وهلم جرا ، فهناك أموال كثيرة تدر على بيت المال ، وبيت المال يُعنَى به الإمام ، ويجب عليه أن يصرفه في مصالح المسلمين .

وقوله رحمه الله: (والصرف في منهاج) يعني وأيضًا هو يعتني بالصرف في منهاج، وما أثقل هذا، فالأخذ سهل على الإمام؛ فسهل أن يأخذ الخراج من الأراضي، وسهل أن يأخذ مال من مات وليس له وارث، كل هذا سهل، لكن الشاق هو الصرف في منهاج، أي الصرف في طريق شرعية، فصرف المال في طريق شرعي هذا من مسؤوليات الإمام.

فيجب على الإمام أن يصرف مال المسلمين في الطريق الصحيح النافع للمسلمين، فلا يكون جماعًا مناعًا دفاعًا؛ جماعًا للمال، مناعًا في بذله في الخير، دفاعًا في بذله في الشر، فهذا حرام. «إن أقوامًا يتخوضون في مال الله بغير حق، لهم الناريوم القيامة» (١).

فهذه مما يجب على الإمام من المسؤوليات العظيمة، وأكبر مسؤولية عليه فيما أرى من هذه الأشياء الأمر بالمعروف والنهي عن المذكر؛ لأن هذا واجب في الحرب والسلم والأمن والخوف والرخاء والشدة، وواجب في كل قرية وفي كل مدينة وفي كل طريق، فلذلك نقول: إن مسؤوليات الإمام عظيمة نسأل الله أن يعين الأئمة على ما فيه الخير.

وهل هذه الإمامة شرط في العبادات بمعنى أنها لا تصح العبادات إلا بإمام؟ والجواب: لا، إلا عند الرافضة، فالرافضة يقولون: لا يمكن أبدًا أن نصلي جماعة إطلاقًا حتى يأتي الإمام المنتظر، هذا الإمام الذي يدعون أنه اختفى في سرداب منذ مئات السنين.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب فرض الخمس، باب قول الله تعالى: «فإن لله خمسه وللرسول»، رقم (١) رواه البخاري،

وكل صباح يهيئون فرسًا عليه راكب، معه رمح وخبز وعسل وماء، فيجلس عند هذا السرداب ينتظر خروج الإمام، فإذا خرج أفطر بالخبز والماء والعسل، ثم أخذ الرمح وركب الفرس، وسار في الأرض يملؤها عدلاً بعد أن ملئت جوراً، ويسمئ هذا الإمام المنتظر.

فيقولون: لا يمكن أبدًا أن نصلي جماعة ولا جمعة إلا إذا جاء هذا الإمام المنتظر، لكن في ظني أنه بعد أن جاء زعيمهم الذي أسس ولاية الفقيه غير هذا الرأي، وقال: لا يمكن، أين الإمام المنتظر؟ لماذا لا نصلي جمعة ولا جماعة حتى يأتي!، وصار يأمرهم أن يصلوا مع الجماعات والجمعات، وهذا طيب وتحول إلى حق والله المستعان.



ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

ه١٧٠ ونصبه بالنص والإجماع وقهره فحل عن الخداع

# الشرح

بعد أن ذكر المؤلف رحمه الله الفوائد والمصالح من تنصيب الإمام ومسؤولياته، وأنه لا غنى للأمة عنه، ذكر في هذا البيت الأمور التي ينصب بها، وهي:

#### الأمر الأول: النص:

فإذا نص عليه الخليفة من قبله فإنه يكون خليفة ، ولا تجوز منازعته ، ولا يحتاج إلى بيعة ؛ لأن بيعته يغني عنها بيعة الأول ، إذ أن بيعة الأول معناها التزام الناس بتصرف الأول ، وإذا تصرف الأول هذا التصرف وقال : إن الإمام من بعدي أو الخليفة من بعدي فلان ، فإنه يكون هو الخليفة دون أن يكون هناك مبايعة .

# الأمر الثاني: الإِجماع:

وهو إجماع أهل الحل والعقد على بيعته، كما أجمع أصحاب الشورى الستة الذين وضعهم عمر على مبايعة عثمان بن عفان رضي الله عنه، فإذا أجمع أهل الحل والعقد على شخص ونصبوه إمامًا، صار إمامًا، لكن بشرط ألا يكون الخليفة الأول قد نص على شخص معين، فإن كان قد نص على شخص معين فلا كلام، لكن لو مات ولم ينص على أحد فإنه يجتمع أهل الحل والعقد، فإذا أجمعوا على أن فلانًا هو الخليفة صار خليفة.

ولا يشترط أن يبايع كل فرد من الأمة، ولأن هذا شيء غير ممكن، ولهذا لم يبايع أبا بكر رضي الله عنه إلا أهل الحل والعقد، ولم يرسل إلى كل

مراهق، ولا إلى كل عجوز، ولا إلى كل شاب، ولا إلى كل رجل أن يبايعه، ولم يرسل إلى مكة ولا إلى الطائف ولا إلى غيرها من البلاد، بل ولا إلى أهل المدينة، بل اكتفى بمبايعة أهل الحل والعقد.

وبهذا نعرف أن من قال من السفهاء الأغرار: أنا لم أبايع، أنه أخطأ، فإنه لا يشترط أن يبايع كل واحد من الأمة، فالمبايعة ليست لكل واحد من الناس، بل المبايعة لأهل الحل والعقد، فإذا أجمعوا عليه وبايعوه صار إمامًا، ووجب على الجميع التزام أحكام الإمام في هذا الرجل الذي أجمع عليه أهل الحل والعقد، وذلك مثل عثمان رضي الله عنه، فقد بويع بإجماع أهل الشورى الذين نصبهم عمر رضى الله عنه.

#### الأمر التالث: القهر:

يعني لو خرج رجل واستولئ على الحكم وجب على الناس أن يدينوا له، حتى وإن كان قهرًا بلا رضًا منهم؛ لأنه استولى على السلطة، ووجه ذلك أنه لو نوزع هذا الذي وصل إلى سدة الحكم لحصل بذلك شركثير. وهذا كما جرئ في دولة بني أمية فإن منهم من استولى بالقهر والغلبة، وصار خليفة ينادئ باسم الخليفة، ويدان له بالطاعة امتثالاً لأمر الله عز وجل.

فهذه هي الطرق التي يكون بها الإمام إمامًا، وهي ثـلاثـة: النـص والإجماع والقهر. وإذا قلنا: إن الخلافة تثبت بواحد من هذه الطرق الثلاث فيعني ذلك أنه لا يحوز الخروج على من كان إمامًا بواحد منها أبدًا.

ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (فحل عن الخداع) يعني لا تخادع ولا تخن إذا ثبتت الإمامة بواحدة من هذه الطرق، فالإمامة ثابتة بها.

رَفَعُ حِب (لارَّحِیُ (الْهَجَنِّ يِّ (سِیکنز) (اِنقِرُ) (اِنفِروک سِی ۱۸۰

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

عدالة سمع مع الدرية مكلفًا ذا خبرة وحاكمًا

1٧٦ وشرطه الإسلام والحرية 1٧٧ وأن يكون من قريش عالمًا

#### الشرح

قال رحمه الله: (وشرطه) أي شرط الإمام الذي يكون خليفة على المسلمين، وعَدَّدَ رحمه الله شروطًا، وهي:

الشرط الأول: (الإسلام) وهذا لابد منه، فلا يمكن أن يتولى على المسلمين غير مسلم أبدًا، بل لابد أن يكون مسلمًا.

فلو استولي عليهم كافر بالقهر، وعندهم فيه من الله برهان أنه كافر؛ بأن كان يعلن أنه يهودي أو نصراني مثلاً، فإن ولايته عليهم لا تنفُذ ولا تصح، وعليهم أن ينابذوه، ولكن لابد من شرط مهم وهو القدرة على إزالته، فإن كان لا تمكن إزالته إلا بإراقة الدماء وحلول الفوضى، فليصبروا حتى يفتح الله نهم بابًا؛ لأن منابذة الحاكم بدون القدرة على إزالته لا يستفيد منها الناس إلا الشر والفساد والتنازع، وكون كل طائفة تريد أن تكون السلطة حسب أهوائها.

الشرط الثاني: (الحرية) فيشترط أن يكون حرًا، أما الرقيق فلا ولاية له ؟ لأن الرقيق قاصر، والرقيق مملوك، فكيف يكون مالكًا؟! فلو فرض أن العبد الرقيق كان مالكًا خليفة فكيف يتصور موقفه مع سيده؟! لا شيء لأن سيده مالك له، وإذا كان هو مملوكًا بمنزلة البعير يباع ويشترئ ويؤجر. فكيف يكون هذا إمامًا للمسلمين!؟، فلابد من الحرية. بل لابد من كمال الحرية ولا

يصح أن يكون المبعض إمامًا، لأن هذا الجزء الرقيق منه يمنعه من كمال التصرف.

الشرط الشالث: (العدالة) والعدالة هي العدل، أي أن يكون عدلاً، والعدالة في اللغة هي: الاستقامة في الشرع هي: الاستقامة في الدين والمروءة، يعني أن يكون مؤديًا للفرائض، مجتنبًا للكبائر، ذا مروءة من الكرم والشجاعة والحزم واليقظة وما أشبه ذلك.

فإذا لم يكن مستقيمًا في دينه فإنه لا يجوز أن يولئ، وهذا الشرط شرط للابتداء، أي العدالة شرط للابتداء، بمعنى أننا لا نوليه وهو غير عدل إذا كان الأمر باختيارنا، أما من ملك وصار خليفة فإن العدالة ليست شرطًا فيه، ولهذا أذعن المسلمون للخلفاء ذوي الفسوق والفجور، مع فسقهم وفجورهم وخلاعة بعضهم، وانحراف بعضهم في الدين، إلا أنه انحراف لا يصل إلى الكفر.

إذاً فالعدالة هنا شرط للابتداء، يعني عندما نريد أن ننصب إمامًا فلابد أن يكون عدلاً، أي مستقيمًا في دينه ومستقيمًا في مروءته.

الشرط الرابع: (سمع)، يعني يشترط أن يكون سميعًا، فإن كان أصم لا يسمع أبدًا فإنه لا يصح أن يكون إمامًا، وهذا أيضًا شرط في الابتداء، فلو أنه صار إمامًا ثم حدث له حادث فأصمه، فإن ولايته باقية، لكن حينما نريد أن ننصبه لابد أن يكون سميعًا، وذلك لأن الأصم لا يمكن أن يتم به الحكم، وإن تم في بعض الأمور لكن لا يكون تامًا كما ينبغي، حتى وإن كان له وزراء ومساعدون يساعدونه فإنه لا يكفي، فلابد أن يكون سميعًا.

على أن الشرط هو مطلق السمع وإن لم يكن قويًا، فالمهم أن يسمع ولو كان سماعه بعد التصويت البالغ، وذلك لأن غير السميع لا يتم به التصرف

في الإمامة.

الشرط الخامس: قال: (مع الدرية) يعني أن يكون ذا دراية ، يعني ذا فطنة ، ومعرفة بالأحوال ، حتى يدير الحكم على ما تقتضيه الشريعة ، وتقتضيه المصالح ، والمصالح لا تنكرها الشريعة ، وضد ذي الدرية المغفل الغبي ، فلا ينصب إمامًا وهو مغفل غبي ، يأتيه الصبي فيلعب بعقله .

فلابد لمن يتولئ على المسلمين أن يكون عنده دراية ، أي علم بأحوال الناس، وبمخادعة الناس، وغير هذا مما تتطلبه الإمامة.

الشرط السادس: قال: (وأن يكون من قريش) أي أن يكون الخليفة من قريش، وهذا أيضًا شرط في الابتداء، ومع ذلك فقد اختلف العلماء رحمهم الله في اشتراطه؛ فمنهم من قال: لابد أن يكون من قريش، فإن كان من غير قريش ولو كان عربيًا فإنه لا يجوز أن يكون إمامًا، وهذا رأي الجمهور.

ومعنى لا يجوز أن يكون إمامًا أي لا يجوز أن ننصبه إمامًا، ووجه ذلك أنه قد ورد في بعض الأحاديث، ما يدل على أنه لابد أن يكون من قريش، ولأن قريشًا أفضل العرب وفيهم أفضل الرسالة، فكانوا أحق بالإمامة، كما جعلهم الله تعالى أحق بالرسالة.

الشرط السابع: قال: (عالمًا) يعني ذا علم، والمراد بالعلم هنا العلم بأحوال الخلافة وما تتطلبه الخلافة، فلا يشترط أن يكون عالمًا بالشرع، وإن كان علمه بالشرع أكمل، لكنه ليس بشرط، أما العلم بما تتطلبه الإمامة فلابد منه، إذ كيف يتصرف من لا يعلم المناسب من غير المناسب، وهل هذا لابد منه أو مما يستغنى عنه، وما أشبه ذلك.

الشرط الثامن: (مكلفًا) يعني بالغًا عاقلاً، فلا يجوز أن نجعل صبيًا له عشر سنوات خليفة على المسلمين؛ لأن من دون البلوغ مولى عليه، فكيف يكون واليًا على المسلمين؟ حتى لو فرض أنه مراهق، وأنه ذكي فإنه لا يصح أن يتولى إمامة المسلمين لنقصه.

وإن كان مجنونًا فمن باب أولى ألا يجوز، فلا يعقل أن نجعل الرجل المجنون خليفة على المسلمين، فيومًا يجلب عليهم بَلِيَّة، ويومًا يأمرهم بطامة، فلا بد أن يكون بالغًا عاقلاً.

الشرط التاسع: (ذا خبرة)، والخبرة هي العلم ببواطن الأمور، وهي أخص من قوله فيما سبق: (عالمًا)، وهي أن يكون ذا خبرة في أساليب الحكم، ومنها أن يكون ذا خبرة فيما يتعلق بالجهاد، من السلاح وغير ذلك.

وهذه الشروط كما سبق أن قلنا شروط في الابتداء، إلا الإسلام فإنه شرط في الابتداء والدوام.

الشرط العاشر: (وحاكمًا) وهذا الشرط يعني أن له قوة شخصية حتى يحكم تمامًا؛ لأن من الناس من يكون له علم وخبرة وعدالة ومن قريش وغير ذلك من الشروط، لكنه ليس بحاكم، يُلعب به في الحكم، فيكون حاكمًا بلا حكم، ولا فائدة منه حينئذ، فلابد أن يكون حاكمًا؛ أي ذا شخصية يستطيع بها تنفيذ حكمه.

فهذه شروط عشرة للإمامة؛ واحد منها شرط للابتداء والاستمرار، وهو الإسلام، ويلحق به أيضًا العقل إذ لابد منه، فلو جن فإنه يجب عزله، وإقامة غيره، لكن إذا فسق بعد العدالة، أو ضعف لكنه يستطيع تدبير الحكم، فإنه لا تزول ولايته.

رَفَعُ مجب لالرَّجِئِ لالْهَجَنِّي لِسِّكْتِهُ لالِيْزُمُ لالِيْزِوْدِي مِسِى 114

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

مالم يكن بمنكر فيحتذر

١٧٨ ـ فكن مطيعًا أمره فيما أمر

# الشرح

قوله: (كن) يعني أيها الإنسان، (مطيعًا أمره) أي أمر الإمام، (فيما أمر) يعني في كل ما أمر به؛ لأن (ما)اسم موصول، واسم الموصول يفيد العموم، أي في جميع ما يأمر به، (ما لم يكن بمنكر) فإن أمر بمنكر فلا طاعة له.

والنصوص في هذا من كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ معلومة مستفيضة مشهورة.

من ذلك قوله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، ومن السنة قول الرسول ﷺ: «على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أمر»(١)، وحديث رسول الله ﷺ: «اسمع وأطع وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك»(٢) وغير ذلك كثير.

وتعليل ذلك أنه لو عصي الإمام لصار الناس فوضى ؛ إذ لا فائدة في إمام لا يؤتم به. فلابد من طاعة ولي الأمر.

لكنه يقول: (ما لم يكن بمنكر) والمنكر نوعان: إما فعل محرم وإما ترك واجب، فلو أمر بترك الواجب، وقال: لا تصلوا مع الجماعة مثلاً. فإنه يقال: لا سمع ولا طاعة، ونصلى مع الجماعة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الأحكام، بأب السمع والطاعة للإمام. . . ، رقم (٧١٤٤)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء. . . ، رقم (١٨٣٩).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين. . . ، رقم (١٨٤٧).

ولو أمر بمنكر بأن قال مثلاً: يا فلان في البلد نصارى كشيرون، والنصارى لا يحرمون شرب الخمر، فافتح لهم معملاً للخمر حتى يشربوا، كما أنك تشرب المرطبات، وما أشبهها، فلا يطاع في ذلك حتى ولو أمر به؛ لأن هذا معصية لله عز وجل، وقد قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيعُوا اللَّهَ وَأَطْيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩] فلم يعد الفعل مع أولي الأمر، ولم يقل: وأطيعوا أولي الأمر، فدل ذلك على أن طاعة ولاة الأمور تابعة لطاعة الله ورسوله، فإذا أمروا بالمعصية فلا سمع ولا طاعة.

أما إن أكرهوا على المعصية ، مثل أن يقولوا: احلق لحيتك وإلا حبسناك ، فإنه تباح المعصية للإكراه ؛ لأن الله أباح الكفر للإكراه ، لكن بشرط أن يكون القلب مطمئنًا بالإيمان ، فهنا أيضًا المعصية إذا أمرت بها وأكرهت عليها فافعل ، بشرط أن يكون قلبك مطمئنًا بأن هذا معصية لله ، ولولا الإكراه ما فعلت .

وهذا من رحمة أرحم الراحمين سبحانه وتعالى، أن الإنسان عند الإكراه يفعل ما أكره عليه.

لكن إذا أكره الإنسان على الفعل فهل يفعله دفعًا للإكراه أو يفعله للإكراه؟ قال بعض العلماء: لابد أن ينوي أنه يفعله دفعًا للإكراه لا للإكراه، ولكن الصحيح أنه ليس بشرط أن يفعله دفعًا للإكراه، بل الشرط أن يكون قلبه مطمئنًا بالإيمان وبحكم الله عز وجل؛ لأن كونه يريد بذلك دفع الإكراه لا يتسنى لكل أحد، فلا يتسنى إلا لطالب علم يعرف، ثم إن طالب العلم قد يكون المقام لهوله وشدته منسيًا له عن هذه الإرادة، فالصواب أنه يفعله

للإكراه لا اختيارًا له، لا لدفع الإكراه.

والفرق أن فعله لدفع الإكراه يعني لا يريد به إلا أن يدفع إكراه هذا الرجل ولايريد الفعل، أما فعله للإكراه فيعني أنه يريد الفعل، لكن لأنه مكره لا اختياراً للفعل، فالأول لم ينو الفعل أصلاً إنما هو مدافع فقط أي يدافع الإكراه، والثاني نوى الفعل لكن من أجل الإكراه وقلبه مطمئن.

وهناك مرتبة ثالثة وهي أن يفعل الفعل مع الاطمئنان إليه فهذا له حكم الفاعل بدون إكراه.

وقد يقول قائل: إن هذه مسألة فرضية ولا يمكن أن توجد. لكن نقول: إنها قد توجد، فقد يكون الرجل يكره المعصية التي أمر بها، لكن يجعل الإكراه سببًا مبيحًا، فهو يريد المعصية لكنه قبل الإكراه لا يفعلها، فيجعل الإكراه سببًا لاستباحتها.

مثال ذلك: لو فرضنا أن رجلاً يحب الزنا والعياذ بالله ويريده، لكن ما دام لم يحرض فهو مجتنب له، فإذا جاء أحد يكرهه سواء من المرأة نفسها أو من غيرها، فعله حبًا له وتعلل بأنه مكره، وهذا أمر يقع.

ولذلك قال الفقهاء رحمهم الله: إن الرجل إذا أكره على الزنا فزنى فإنه تجب إقامة الحد عليها، وعللوا تجب إقامة الحد عليها، وعللوا ذلك فقالوا: لأن الرجل لا يمكن أن يجامع إلا إذا انتشر ذكره، ولا انتشار إلا بإرادة، فكأن هذا الرجل يريد الزنا لكنه يخشى من اللوم.

رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ (سِيلنم) (لاَيْرُ) (اِلْفِرُوفُ مِسِّى

#### فصل

# في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر دعامة هذه الأمة ، ورمز شرفها وفضلها ، لقول الله تبارك تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وقال تعالى في بالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وقال تعالى في بني إسرائيل: ﴿ كَانُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكرٍ فَعَلُوهُ ﴾ [المائدة: ٧٩].

حتى إن بعض العلماء ذكره من أركان الإسلام هو والجهاد ، وذلك لأنه أمر عظيم لا تقوم الأمة إلا به ، ولا يحصل الائتلاف إلا به ، قال الله تعالى : ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُولْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُولْتَكُ مَا الله تعالى المُنكَرِ وَأُولْتِكَ هُمُ الْمُفلِحُونَ (100 وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيْنَاتُ وَأُولِيكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٤، ١٠٥] فدل ذلك على أن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر موجب للاختلاف ، وهذا ظاهر لأننا إذا جعلنا كل واحد يعمل كما شاء تفرقت الأمة .

فإذا التزمت الأمة جميعًا على العمل بدين الله ائتلفت واتفقت، وهذا هو السر في قوله تعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ السر في قوله تعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ ﴾ [آل عمران: ١٠٥] بعد قوله: ﴿ وَلْتَكُن مَنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

ولابد هنا أن نعرف ما هو المعروف وما هو المنكر:

أما المعروف: فهو ما عرفه الشارع و أقره وأمر به؛ فكل ما أمر الله به فهو معروف.

والمنكر: هو ما نهى الله عنه، فكل ما نهى الله عنه فإنه منكر، يعني وهو منكر؛ لأن الشرع أنكره والنفوس السليمة والعقول المستقيمة كذلك تنكره.

قال بعض العلماء: إن الله ما أمر بشيء فقال العقل: ليته لم يأمر به، وما نهى عن شيء فقال العقل: ليته لم ينه عنه، وهذا يعني أن المأمورات موافقة ومطابقة للعقول الصريحة، وكذلك المنهيات، لكن العقل لا يمكن أن يحيط بتفاصيل المصالح والمفاسد حتى يستقل بالأمر والنهي، ولذلك لابد من الشرع، والإنسان إذا لم يقس الأمور بالشريعة ضل.

أما حكم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فهو فرض كفاية، إن قام به من يكفي سقط عن الباقين، وإن لم يقم به من يكفي تعين على الجميع، لقول الله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤] و (مِنْ) هنا قيل: إنها للتبعيض، يعني وليكن بعضكم، وقيل: إنها لبيان الجنس، فتكون للعموم، يعني كونوا أمة تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتؤمن بالله.

وإذا تتبعت موارد الشريعة عرفت أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية، لكن من رأى المنكر فلينه عنه، ومن رأى الإخلال بالمعروف فليأمر به، ومن رأى من ينهى عن منكر فلا يجب أن ينهى هو أيضًا عنه؛ لأنه حصل بهذا الناهي الكفاية، إلا إذا رأينا الذي أنكر عليه لم يحتثل، فحينئذ يتعين أن يساعد هذا الناهى.

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

فرضا كفاية على من قد وعي عليه لكن شرطه أن يأمنا ١٧٩ و اعلم بأن الأمر والنهي معا ١٨٠ و إن يكن ذا واحدًا تعينا

# الشرح

من المعلوم أنه إذا صدرت الجملة باعلم فهو دليل على الاهتمام بها والعناية بها، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفُو للذَّبْكَ ﴾ والعناية بها، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [محمد: ١٩]، وقوله تعالى: ﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٩٨] وقوله تعالى: ﴿ اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ ولَهُو وزِينةٌ وتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمْوال وَالأَوْلادِ ﴾ [الحديد: ٢٠].

فالمؤلف رحمه الله هنا صدر حكم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بقوله: (واعلم) يعني أيها المخاطب (بأن الأمر والنهي معًا) أي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، (معًا) أي جميعًا، (فرضا كفاية)؛ فرضا خبر أنَّ مرفوع بالألف نيابة عن الضمة لأنه مثنى، وقد قيل إن مثل هذا التعبير غير صحيح، وذلك لأن فرض مصدر والمصدر لا يجمع ولا يثنى حتى وإن وقع خبرًا أو وقع وصفًا، قال ابن مالك رحمه الله:

ونعتوا بمصدر كشيرا فالتزموا الإفراد والتذكيرا لكن يُسهِّل تثنيته أو جمعه أنه بمعنى اسم المفعول، واسم المفعول يجمع ويثنى ويفرد، فمعنى فرضا كفاية: أي مفروضًا كفاية، وعلى هذا سهل أن يثنى وهو مصدر.

وقوله: (فرضا كفاية) معناه أن المقصود حصول الفعل بقطع النظر عن

الفاعل، فإذا وجد الفعل فلا يهمنا أن يكون الفاعل واحدًا أو اثنين أو ثلاثة أو أكثر، المهم أن هذا الفعل يوجد، ومعلوم أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يقصد إيجاده فقط بقطع النظر عن القائم به، وحدَّهُ أهل العلم بقولهم فرض الكفاية هو الذي إذا قام به من يكفي سقط عن الباقين.

واختلف العلماء رحمهم الله أيهما أفضل فرض الكفاية أو فرض العين؟ فقال بعضهم: فرض الكفاية أفضل؛ لأن الإنسان يقوم به عن نفسه وعن غيره، وأما فرض العين فلا يقوم به إلا عن نفسه فقط.

ولكن الصحيح أن في ذلك تفصيلاً؛ فأما من حيث التأكد ومحبة الله للفعل ففرض العين أفضل، ولذلك أوجبه الله على كل واحد. وأما من حيث إن القائم بفرض الكفاية قام عن الباقين فهو أفضل؛ لأنه أسقط به الفرض عن نفسه وعن غيره.

وقوله: (على من قد وعى) أي على من كان واعيًا، أي عاقلاً، ولم يذكر المؤلف رحمه الله إلا شرط العقل، ويمكن أن يقال: بل المراد بالوعي ما هو أعم من العقل، فالمراد العاقل العالم، وذلك لأن شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أكثر مما ذكره المؤلف رحمه الله؛ فمن الشروط ما يلي:

الشرط الأول: أن يكون الإنسان عالمًا بأن هذا منكر، يعني أنه قد أنكره الشرع، فلا يجوز أن يحكم بالذوق أو بالعاطفة أو ما أشبه ذلك؛ لأن المرجع في هذا إلى الشرع، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

ونضرب مثلاً لذلك بأنه أول ما ظهرت مكبرات الصوت في المساجد،

أنكرها بعض الناس، وقال: إن هذا حرام فهذا هو بوق اليهود تمامًا، ونحن إذا صلينا واستخدمناه فإننا نتشبه باليهود في عبادتنا ولكن الصواب أن هذا ليس من أبواق اليهود، وليس هذا إلا نقل الصوت على وجه أوسع فقط، وكما أن الإنسان يضع نظارة على عينه فتكبر الحروف، فإنه هنا يضع أمامه لاقطة تكبر الصوت، ولا فرق.

إذاً فلابد أن يعلم من ينهى أن هذا الذي ينهى عنه محرم، حتى إننا رأينا أيضًا من يقول: إنه يحرم على الإنسان تحريًا باتًا قاطعًا أن يستمع إلى القرآن من الشريط المسجل؛ لأن الشريط المسجل ليس له أجر، وأنت لابد أن تستمع إلى إنسان يؤجر فتؤجر معه، وهذه تعاليل عليلة، ثم يذهب هؤلاء ينكرون حتى على أهلهم إذا دخلوا بيوتهم ورأوهم يستمعون إلى القرآن وهذا غير صحيح.

إذاً لابد أن نعلم أن هذا الذي ننكره أنكره الشرع، ثم إننا إذا رأينا من يفعل منكراً في رأينا، لكنه ليس منكراً عند غيرنا، ونحن نعلم أن هذا الرجل الذي تلبس بما نراه محرماً يرئ أنه حلال، فإنه لا يلزمنا أن ننكر عليه ما دامت المسألة فيها مجال للاجتهاد.

مثال ذلك: إذا رأينا رجلاً يرمي الجمرات في الليل، ونحن نرئ أنه لا يُرمئ بالليل في أيام التشريق، وكنا نعرف أن هذا الرجل يرئ أنه يجوز الرمي ليلاً، فلا يجب علينا أن ننكر عليه؛ لأن المسألة فيها مجال للاجتهاد فلا ننكر عليه.

وكذلك إذا رأينا رجلاً يشرب الدخان، وهو يرى بدليل شرعي أنه حلال، فلا يجب أن ننكر عليه ما دمنا نعلم أنه يقول: إنه حلال؛ لأن هذا

فيه مجال للاجتهاد .

وكذلك إذا رأينا امرأة كاشفة وجهها، وهي ترى أنه يجوز كشف الوجه للرجال الأجانب فلا ينكر عليها لأنها تعتقد أن هذا هو الدين، لكن لنا أن غنعها إذا كانت في بلد محافظ وأهله يرون أنه لابد من تغطية الوجه، ولا يكون ذلك من جهة أنه حرام عليها في الشرع لأنها تعتقد أنه حلال، لكن من جهة أن هذا يفسد علينا النساء.

ولهذا قال العلماء رحمهم الله: يجوز أن نقر أهل الذمة على شرب الخمر ما لم يعلنوه في أسواقنا، فإن أعلنوه منعناهم للإعلان لا لأنه حرام؛ لأنهم معتقدون أنه حلال، وهذه المسألة يجب التفطن لها. صحيح أننا لا ننكر على غيرنا اجتهاده ما دامت المسألة فيها مساغ للاجتهاد، لكننا نمنع ما يكون ضرراً علينا.

إذاً لابدأن نعلم أن هذا الذي ننكره منكر، ولابد أيضًا أن يكون الذي ننكر عليه يرئ أنه منكر، فإن كان لا يرئ أنه منكر، وهو مما يسوغ فيه الاجتهاد فإنه لا يلزمنا أن ننهي عنه؛ لأن الدين يسر، والصحابة رضي الله عنهم وهم أجل منا قدرًا وأحب للائتلاف والاجتماع منا، لا ينكر بعضهم على بعض في مسائل الاجتهاد، وإن كان الحاكم منهم الذي يتولئ الحكم قد ينكر على غيره الاجتهاد حوفًا من أن يشيع في المجتمع، كما أنكر أحدهم على عبد الله بن عباس رضي الله عنهما في مسألة المتعة ؛ لأن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما يرئ جواز المتعة للضرورة، ولكن القول الذي عليه أهل العلم عامتهم أو أكثر هم - أنه لا يجوز للضرورة ؛ لأنه يمكن للإنسان أن يعقد النكاح عقداً شرعياً.

الشرط الثاني: أن نعلم أن هذا الفاعل فاعل للمنكر وهو منكر في حقه ؟ لأنه قد يكون منكراً عندنا وعنده ، ولكنه في حال يباح له أن يمارس هذا المحرم ، والدليل على ذلك قوله تعالى : ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

مثال ذلك: «إنسان يأكل لحم ميتة» عند الجميع، لكن هذا الرجل مضطر إن لم يأكل مات، فلا ننكر عليه إذا أكل، إذاً لابد أن نعلم أن هذا الفاعل للمنكر قد فعله وهو منكر في حقه.

وكذلك نقول في الأمر بالمعروف: إنه لابد أن نعلم أن هذا التارك للمعروف تركه وهو معروف في حقه، ولهذا لما دخل الرجل والنبي عليه للمعطب وجلس، فلم يأمره النبي عليه بداية، بل سأله عليه أولاً قال: «أصليت؟» قال: لا(١).

إذاً لا نأمر بالمعروف حتى نعرف أن هذا الذي تركه تركه في حال يؤمر فيها؛ لأنه قد تقول لرجل دخل المسجد: قم صل، فيقول صليت، ففي هذا تسرع والأولئ أن تسأله أولاً.

ومثل ذلك يقال في الواجب؛ فلو أن رجلاً أكل لحم إبل، وقام يريد أن يصلي، وترك الوضوء مع أن وضوءه من لحم الإبل معروف، فإذا كنت أعلم أنه يرى أنه لا يجب الوضوء منه فلا آمره؛ لأنه يقول: أنا لا أرى الوجوب.

إذاً لابد أن نعلم أن هذا التارك للمعروف يرى أنه معروف، أما إذا كان

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب إذا رأى الإمام رجلاً جاء وهو يخطب أمره...، رقم (٩٣٠)، ومسلم، كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، رقم (٨٧٥).

لا يرى أنه معروف، ويقول: الأمر ليس للوجوب فلا آمره. لكن لي أن آمره على سبيل الاستحباب، فأقول: يا أخي أنت ترى أنه ليس واجبًا، لكن الأحوط والأولى بك أن تتوضأ.

الشرط الثالث: ألا يتغير المنكر إلى ما هو أنكر منه، وفي هذا المقام تكون أربعة أحوال إذا نهينا عنه المنكر: إما أن يزول بالكلية إذا نهينا عنه، أو يقل، أو يتغير إلى أشد.

فإذا كان يزول بالكلية أو يقل فالنهي عن هذا المنكر واجب؛ لأن إزالة المنكر والتقليل منه واجب، فيجب أن ننهئ. أما إذا كان يتغير إلى مثله؛ مثل لو نهينا شخصًا عن السرقة من آخر فذهب يسرق من ثالث، فهنا تغير المنكر لكن إلى مثله مساوله، فهنا لا ننهاه ما دمنا نعلم أنه لابد أن يفعل.

ولو أن هناك سلطانًا جائرًا يريد أن يضرب ضريبة على التجار، فضرب على رجل فنهيناه عن الضريبة لأنها حرام، فقال: حرام أن نأخذ من هذا إذاً نأخذ من آخر، فهذا لا ننهاه؛ لأنه لا فائدة من النهى.

ولو قال قائل: ألا يمكن أن يكون تغيره من حال إلى حال سببًا لإقلاعه عنه؟ قلنا: إن صح ذلك وجب النهي، أما إذا لم يصح فيقال: ليس بواجب.

لكن هل يخير الإنسان بين أن ينهى أو يترك؟ وأيهما أرجح النهي أو الإمساك؟ ، الظاهر أنه ينظر إلى المصلحة .

أما إذا كان المنكر يتغير بالنهي إلى أنكر منه، فإنه لا ينهى عنه، وذلك مثل أن نرى رجلاً أحمق ينظر إلى النساء، ونعلم أننا لو نهيناه عن النظر إلى النساء لذهب يغمزهن، فهذا الثاني أنكر من الأول، ولهذا فإننا لا ننهاه

عن النظر.

ويدل لهذا قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَلا تَسبُوا الّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّه فَي سَبُوا اللّهَ عَدْواً بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الانعام: ١٠٨] وجه الدلالة في الآية أن سب آلهة المشركين خير وواجب، فإذا كان يتضمن شراً أكبر منه ترك سبهم، ولما كان سب آلهة المشركين يؤدي إلى أنهم يسبون المنزه عن كل عيب وهو الله عز وجل؛ يسبونه عدواً بغير علم، ونحن إذا سببنا آلهتهم سببناها حقًا بعلم؛ وسببناها عدلاً بعلم وليس عدواً بغير علم، لكن لما كان هذا يتضمن شراً أكبر في الله عنه.

وقد مرشيخ الإسلام رحمه الله وصاحب له بجماعة من التتاريشربون الخمر ويسكرون، وكان شيخ الإسلام رحمه الله لا تأخذه في الله لومة لائم فقال له صاحبه: لماذا لم تنههم؟ قال: هم الآن يشربون الخمر وضررهم على أنفسهم، لكن لو نهيناهم وصاروا منتبهين، ذهبوا يقتلون رجال المسلمين، ويأخذون أموالهم، ويعتدون على أعراضهم (۱)، وهذا أعظم ضرراً من شربهم الخمر، فتركهم يشربون الخمر حتى لا يعتدوا على المسلمين، وهذا من فقهه رحمه الله، وهذا واضح عند التأمل، وليس فيه إشكال.

والحاصل أنه يشترط ألا يتحول المنكر إلى ما هو أنكر منه، فإذا كان كذلك حرم النهي؛ لأن كونه ينتقل إلى مفسدة أعظم هذا حرام.

فالشروط إذاً هي:

أولاً: العلم بأن هذا منكر .

<sup>(</sup>١) انظر إعلام الموقعين ١٦/٣.

ثانيًا: العلم بحال الرجل وأنه ارتكبه وهو منكر في حقه.

ثالثًا: العلم بأنه ارتكب منكرًا، وهذا غير العلم بأنه ارتكب منكرًا في حقه.

رابعًا: ألا يتغير إلى أنكر منه، فإن تغير إلى أنكر منه فإنه لا يجوز أن ينكر.

وقول بعض العلماء رحمهم الله: لا إنكار في مسائل الاجتهاد، مبني على ما ذكرنا من الشروط؛ وذلك لأن المسائل الاجتهادية ليس فيها إنكار ما دام يسوغ فيها الاجتهاد، أما ما لا يسوغ فيه الاجتهاد فإنه ينكر على فاعله، ولو قال: لقد أدى بي اجتهادي إلى كذا وكذا، يقال: لا محل للاجتهاد والنص في هذا صريح.

فلو قال قائل في قوله تعالى: ﴿ حُرِمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ ﴾ [المائدة: ٣] لا حرج في أكل ميتة الظبي والأرنب لأن الله تعالىٰ قال: ﴿ حُرِمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ ﴾ [المائدة: ٣] بعد أن قال: ﴿ أُحِلَتْ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ ﴾ [المائدة: ١] فيكون معنى الآية حرمت عليكم الميتة من بهيمة الأنعام، وزعم أنه مجتهد في ذلك؟

فيجاب عليه بأن هذا لا يسوغ فيه الاجتهاد؛ لأن العلماء رحمهم الله مجمعون على أن جميع الميتات حرام، وما لا يسوغ فيه الاجتهاد لو زعم فاعله أنه مجتهد فيه، قلنا له: لا قبول.

والذين أنكروا صفات الله عز وجل إما كلية أو جزئية ، ننكر عليهم. فإذا قالوا: هذا اجتهادنا ، وعقولنا ترفض أن تكون لله عين أو يد أو وجه أو قدم ، نقول: إن المرجع في الأمور الغيبية إلى النقل المجرد لا إلى العقول ، فالشيء

الغيبي عنك كيف تحكم عقلك فيه؟! ثم هو شيء غيبي أيضًا لا يمكن إدراكه، قال تعالى: ﴿ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠] فهذا لا يسوغ فيه الاجتهاد، ثم أين الاجتهاد في هذا في عهد الصحابة رضي الله عنهم أو التابعين؟

وعلى ذلك فقول بعض العلماء: «لا إنكار في مسائل الاجتهاد» ليس على إطلاقه، بل المراد ما يمكن أن يجتهد فيه، وأما ما لا يمكن ففيه الإنكار.

الشرط الخامس: القدرة، وفي ذلك يقول المؤلف: (لكن شرطه أن يأمن) في شترط للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر القدرة، وهذا شرط في جميع العبادات، ودليل ذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: العبادات، وقوله الله تعالى: ﴿ لا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وقول تعالى في المسألة الخاصة: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وقول النبي ﷺ: «إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» (١) ، وقول النبي ﷺ في المسألة الخاصة لعمران بن حصين: «صل قائمًا ، فإن لم تستطع فقاعدًا ، فإن لم تستطع فعلى جنبك » (٢) .

إذاً الدليل على هذه المسألة من القرآن قواعد وأمثلة، فالقواعد: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦]، و﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، والأمثلة: مثل الحج قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، رقم (٧٢٨٨)، ومسلم، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، رقم (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب إذا لم يطق قاعداً صلى على جنب، رقم (١١١٧).

سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧]. وفي السنة: «صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنبك»، وهناك أيضًا أمثلة أخرى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾ [النور: ٢١]، و﴿ لَيْسَ عَلَى الضُّعَفَاءِ عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الَّذِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّه وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الَّذِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّه وَرَسُولِ فَي المَرْضَىٰ وَلا عَلَى الَّذِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّه وَرَسُولِ فَي السَّوِل الله الله الله الله الله على من تركها: ﴿ إِلاَّ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنَسَاء وَالْولْدَانِ لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً ﴿ ٩٤ اللهُ الله اللهُ عَلَى اللّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ ﴾ [النساء: ٩٩، ٩٩].

والمهم أن هذه القاعدة لها أمثلة في القرآن والسنة، ومن جملة ذلك: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإنه لابد فيه من الاستطاعة؛ فمن لم يستطع أن يأمر وينهى سقط عنه؛ إما لكونه رجلاً عاجزاً عن المنكر والإشارة، أو لكونه قيل له: إنك إن أمرت بمعروف أو نهيت عن المنكر قصصنا لسانك أو سجناك، فهذا عاجز تسقط عنه الواجبات.

إذاً شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خمسة ؛ شرط عام في كل عبادة وشروط خاصة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والشرط العام هو القدرة ، ولهذا قال المؤلف رحمه الله: (شرطه أن يأمنا).

ثم قال رحمه الله تعالى:

سان لمنكر واحذر من النقصان

١٨١ فاصبر وزل باليد واللسان

# الشرح

قوله رحمه الله: (فاصبر)، الصبر: حبس النفس عن التسخط وعن الإحجام، فلا تحجم ولا تتسخط، وهذا مأخوذ من قوله تعالى: في سورة لقمان: ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأَمُر بِالْمَعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ الْمُنكرِ وَاصْبِر ْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [لقمان: ١٧] فلابد من صبر.

وإنما أمر الله بالصبر عند ذكر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إشارة إلى أن الآمر والناهي سوف يلقى الأذى، وربما يلقى الضرر، فيقال للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر مثلاً: هذا متشدد، هذا مطوع، ويقال هذا على سبيل السخرية، وسيتكلم الناس عليه بكلام كثير.

فموقف الآمر الناهي في ذلك كله هو الصبر، وليعلم أنه ما أوذي أذية في ذلك إلا كتب الله له فيها أجرًا، وقربه إلى العاقبة الحميدة، لأن الله تعالى قال: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَا فَاصْبر وَلا الله المُتَّقِين ﴾ [هود: ٤٩].

وكلما اشتد الأذى قرب الفرج، ومعنى قرب الفرج: أن يفرج الله عنه معنى وحسًا، أما التفريج حسًا فظاهر؛ بأن يزول عنه الكبت والمنع والأذى، وأما معنى وهو أهم في فبأن يشرح الله صدره، ويعطيه الطمأنينة في قلبه، ويصبر ويحتسب، ويرى العذاب في ذات الله عذبًا.

ويقال إن شيخ الإسلام رحمه الله لما حبسوه وأغلقوا عليه الباب، قال: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِئهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾

٧٠٦ مرح العقيدة السفارينية

[الحديد: ١٣] وقال رحمه الله: «ما يصنع أعدائي بي؛ إن حبسي خلوة، ونفيي سياحة، وقتلي شهادة» أي حال يفعلونها بي فهي خير لي.

وهذا أيضًا مما يفرج الله به عن الإنسان إذا كبت وأوذي وعذب في ذات الله، فمن أقوى التفريج عنه أن يشرح الله صدره لما وقع عليه، وكأن شيئًا لم يكن.

لذا نقول للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر: اصبر على الأذى فالفرج قريب، ولا تيأس من رحمة الله، أنت تقاتل بسيف الله، وإنك تدعو بدعوة الله، فاحتسب، ولو شق عليك نفسيًا أو جسميًا فاصبر واصبر.

قوله: (وزل باليد واللسان)، زل أصلها أزل (لمنكر واحذر من النقصان) هذه مرتبة أخرى غير الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذه هي مسألة التغيير، والتغيير ليس كالأمر والنهي.

ولكي يتبين لنا الفرق بين الأمر أو النهي والتغيير نضرب مثالاً بشخص رأى آخر معه زمَّارة من آلات اللهو؛ يزمر بها ويرقص عليها، فقال له: يا فلان اتق الله، هذا حرام ولا يحل، فهذا نسميه نهيًا عن المنكر، وإذا جاءه مرة أخرى فرآه أيضًا معه الزمارة فأخذها وكسرها، فهذا يسمئ تغييرًا، إذاً فمقام المغير أقوى من مقام الآمر والناهي.

وكذلك إذا رأيت رجلاً لا يصلي مع الجماعة مع وجوبها عليه، فقلت له: يا أخي اتق الله وأقم الصلاة مع المسلمين، فهذا يسمى أمراً بالمعروف، ثم إذا جئت مرة ثانية ووجدته لم يخرج من بيته فقرعت الباب عليه، فإذا أبئ كسرت الباب ثم جررته إلى المسجد، فهذا تغيير.

لكن هذا الأخير ليس كل أحد يطيقه على خلاف الأول، فكل أحد يطيقه

إلا ما ندر، ولهذا جاء التعبير النبوي: «فإن لم تستطع» ولم يأت حديث واحد فيه: (مروا بالمعروف فإن لم تستطيعوا) فدل ذلك أن التغيير شيء والأمر شيء آخر.

وقوله: (فاصبر وزل باليد واللسان) واليد في وقتنا هذا لا تكون إلا من ذي سلطان، وإنما كان الأمر كذلك لئلا يصبح الناس فوضى.

وعلى كل حال فنحن نقول: إن التغيير شيء لا يكون إلا من ذي سلطان وهو حق؛ لأنه لو جعل التغيير باليد لكل إنسان لأصبح من رأى ما يظنه منكرًا منكرًا عنده، فأتلف أموال الناس من أجل أنه منكر، فمثلاً يرى بعض الناس أن المذياع منكر، فإذا مر هذا برجل قد فتح المذياع يسمع الأخبار، وقلنا غير باليد، فإنه يكسر المذياع مع أنه ليس له حق في أن يكسره.

فلو جعل التغيير في وقتنا الحاضر لغير ذي سلطان لأصبح الناس فوضي، وتقاتل الناس فيما بينهم.

ومنذ سنوات حدث أن دخل حاج من الحجاج إلى مسجد مطار جدة ومعه مذياع، فقام رجل حبيب طيب ينهى عن المنكر أمام المصلين، وقال: نعوذ بالله؛ يأتي أحدكم بالمذياع مزمار الشيطان ويجعله معه في المسجد . . . وهو مذياع فيه تسجيل . فهذا لعله يسمع أخباراً يسجلها تنفعه، فقام الحاج يتكلم كلامًاعظيمًا منبهراً: هل هذا حرام؟! نحن جئنا لنحج ولا نبتغي الحرام.

فقلت لهم: اطمئنوا فإنه حلال إن شاء الله، لكن إياكم أن تفتحوه على الأغاني والموسيقي، فإن هذا حرام، أما الأخبار والقرآن والحديث فهذا ليس

فيه شيء، فالقرآن والحديث طيب والأخبار من الأمور المباحة، فأقول: إن بعض الناس يظن ما ليس منكرًا منكرًا، فلو قلنا: غير باليد، كسر هذا المذياع أو المسجل أو الذي يرئ أنه منكر.

ولهذا نقول: الإزالة باليد أو التغيير باليد في الوقت الحاضر لا يكون إلا من ذي سلطان، والسلطان من أعطاه ولي الأمر صلاحية في ذلك، وعلى هذا فرجال الحسبة الموجودون عندنا يكون لهم السلطة.

وقوله: (فاصبر)، اصبر أمر بالصبر، لأن المقام يحتاج إلى الصبر وله في المنكر واصبر والهذا قال الله تعالى: ﴿ يَا بُنيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأَمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكرِ وَاصبر عَلَىٰ مَا أَصابَك ﴾ [لقمان: ١٧].

.... وزل باليد واللسان لمنكر واحدد من النقصان

هذه مراتب التغيير غير الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد سبق أن هناك ثلاث مراتب؛ الدعوة والأمر والنهي والتغيير.

فالدعوة أن يدعو الإنسان إلى الله عز وجل ترغيبًا وترهيبًا، دون أن يوجه أمرًا معينًا لشخص معين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو ما يوجه إلى شخص معين أو طائفة معينة وما أشبه ذلك، لكن فيه أمر ؛ افعلوا، اتركوا.

فلو قام رجل بعد صلاة الظهر مثلاً يدعو الناس، ويرشدهم إلى الله؛ يبين الحق ويرغب فيه ويبين الباطل ويحذر منه، فإن هذا يقال: إنه داع إلى الله، ولو رأينا رجلاً يقول لشخص: يا فلان افعل كذا، يا فلان اتق الله،

اترك كذا؛ فإن هذا آمر وناه.

أما التغيير فهو أن يغير الإنسان منكراً بنفسه، بأن يكون دعا صاحب المنكر إلى تركه ولكن أبي، أو أمر تارك المعروف أن يفعله ولكن أبي، فهذا يغير ؛ بأن يضرب ويحبس ويكسر آلة اللهو وما أشبه ذلك.

وقد قيد الرسول عليه الصلاة والسلام التغيير، ولم يقيد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ولتأخذن على والنهي عن المنكر، قال: «والله لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر ولتأخذن على يد السفيه ولتأطرنه على الحق أطرًا» (ما قال: إن استطعتم، لكن قال: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه (٢٠).

إذاً فالتغيير غير الدعوة والأمر أو النهي؛ فالتغيير فيه سلطة وقدرة. والأب في بيته داع آمر مغير، لأن له سلطة، ورجل الحسبة في المجتمع داع وآمر ومغير، لكن ليس التغيير لكل أحد، فما كل أحد يستطيع أن يغير، فقد يغير الإنسان ويلحقه من الضرر ما لا يعلمه إلا الله، بل يلحق غيره أيضاً عن لم يشاركه في التغيير كما هو الواقع.

ولهذاقال المؤلف رحمه الله هنا: (زل باليد) أي غير باليد، فإن لم تستطع قال: (واللسان)، والمؤلف رحمه الله رتبها ترتيبًا محليًا لا لفظيًا، فلم يأت بثم الدالة على الترتيب، أو بالفاء، أو ما أشبه ذلك، لكن تقديم بعضها على بعض يدل على الترتيب، ولهذا قال النبي عليه (إن الصفا والمروة من شعائر الله. أبدأ بما بدأ الله به»، مع أن الله قال: ﴿إِنَّ الصَفَا وَالْمَرْوَةَ ﴾ [البقرة: ١٥٨] ولم يقل ثم المروة. إذاً فالأول: التغيير باليد، والثاني: التغيير باللسان.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، كتاب الملاحم، باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، رقم (٤٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٥٧.

والتغيير باللسان ليس أن تقول: يا فلان لا تفعل هذا اتق الله، بل أن تنتهره، وأن تريه سلطة وقدرة واستعلاءً بالحق، فهذا التغيير باللسان.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (لمنكر واحذر من النقصان)-النقصان هو أن تغير بالقلب؛ لأنه أضعف الإيمان. لكن هل الإنسان يكن أن يغير بالقلب؟ ، الجواب: نعم، يكن؛ بالكراهة للمنكر وعدم مخالطة فاعليه، لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللّه يُكْفُرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّىٰ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا يَكُمُ إِذًا فَعدتم مثلهم .

فإذا فرضنا أن قوماً يلعبون الشطرنج ومعهم رجل صالح، فقال: يا قوم التقواالله، هذا حرام لا يجوز، قالوا: لن ندع هذا، فلا يجوز أن يجلس معهم، لكنهم إذا قالوا له: إن خرجت سنفعل بك كذا وكذا فجلس، فلا يأثم لأنه مكره على الجلوس، فإن قال: أنا لم أكره على الجلوس لكن أخشى إن ذهبت أن يقع بيني وبينهم عداوة، فإننا نقول له: وليكن، إنك إذا عاديتهم لله، فإنه لا يضرك، فإن قال: أخشى أن يقع بيني وبينهم قطيعة رحم، فنقول: لا يقع بينك وبينهم قطيعة رحم، صلهم أنت فإن صلة الرحم من قبلك محكنة، وليست متعذرة، وأنت إذا وصلتهم وهم يقطعونك فكأغا تسفهم المل، كما جاء في الحديث(۱).

فالحاصل أن التغيير له ثلاث مراتب؛ الأول باليد والثاني باللسان والثالث بالقلب، ومعنى التغيير بالقلب: الكراهة وعدم المخالطة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، رقم (٢٥٥٨).

١٨٢ ومن نهى عما له قد ارتكب فقد أتى بما به يقضى العجب

## الشرح

قوله: (من) شرطية، و (فقد) جواب الشرط، (عما له قد ارتكب) في بعض النسخ (عن ما) وهذا غلط، ؟ لأن الذي يقرؤها على هذا يحسبها عن ماله، وقوله: (ومن نهى عماله قد ارتكب. الخ)، أي: عن الذي هو يرتكبه، وهنا يقصد المؤلف أن من ينهي عن شيء وهو يرتكبه، فإنه فعل ما يدعو إلى العجب.

فمثلاً إذا نهى الإنسان عن شيء يرتكبه، مثل أن يرى رجلاً يتعامل بالربا فيقول له: يا فلان اتق الله ولا تتعامل بالربا، فإن الربا من كبائر الذنوب، وهو نفسه له محل يتعامل بالربا فيه، هذا عجب، وهذا يقضى به العجب.

إذ كيف ينهى عن شيء هو يفعله ؟! ولو كان باطلاً ما فعله ، وإن فعله وهو يعتقد أنه باطل فهو سفيه ، لقول الله تبارك وتعالى في بني إسرائيل : ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلا تَعْقَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٤] ، وقال تعالى لهذه الأمة : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢ ، ٣] ، فهذا من كبائر الذنوب .

ولهذا يؤتى بالرجل يوم القيامة فيلقى في النارحتى تندلق أقتاب بطنه يعني أمعاءه فيدور عليها كما يدور الحمار على رحاه، فيجتمع إليه أهل النار فيقولون: يا فلان مالك؟! ألست تأمرنا بالمعروف وتنهانا عن المنكر؟! فيقول: كنت آمركم بالمعروف ولا آتيه وأنهاكم عن المنكر وآتيه «(۱)، وهذا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة النار وأنها مخلوقة، رقم (٣٢٦٧)، ومسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب عقوبة من يأمر بالمعروف ولا يفعله. . . ، رقم (٢٩٨٩).

وعيد شديد نسأل الله العافية، وفضيحة وعار، وكذلك يكون هو أول من تسعر به الناريوم القيامة. نسأل الله العافية. ويقول الشاعر:

لاتنه عن خلق وتأتي مثله عار عليك إذا فعلت عظيم

والمهم أن الإنسان الذي يأتي بشيء ينهى عنه، هذا أتى مما به يقضى العجب، أو بما به يقضى العجب، إذ كيف يأمر بما لا يفعل أو ينهى عما يفعل.

وإتيان المؤلف رحمه الله بهذا البيت أو بهذا الحكم بعد ذكر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، يفيد أن من فعل ذلك لا يسقط عنه الأمر والنهي، فلو كان مبتلئ بهذا الأمر ويفعله فلينته عنه، ولو أن إنسانًا مبتلئ بشرب المخدرات، وشارب المخدرات لا يكاد يقلع، وهو ينهئ الناس عن المخدرات، فلا يقال له: ما دمت أنك تفعل اسكت، بل نقول له: انه الناس.

إذاً لا يُسقط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أن يكون الإنسان مخالفًا؛ لأنه إذا ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مع المخالفة، يكون قد ترك واجبين؛ الأول: ترك المعصية التي يفعلها، والثاني: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فنقول: وإن كنت لا تفعل المعروف فأمر به، وإن كنت تفعل المنكر فإن فعلك إياه لا يسقط عنك النهي عنه. فانه عنه.

فإذا قال قائل: كيف أنهى عنه وأعرض نفسي للفضيحة وللوعيد في قول النبي عليه بأنه يلقى في النار فتندلق أقتاب بطنه (١).

فالجواب: إنما ذكر النبي على ذلك تحذيرًا من أن يأمر الإنسان ولا يفعل أو أن ينهى ويفعل، وليس مراده أن يحذر من أن يأمر بما لا يفعل وأن ينهى عما يفعل.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۷۱۱.

عن غيها لكان قد أفادها

١٨٣-فلو بدا بنفسه فندادها

#### الشرح

قال المؤلف رحمه الله: (لو بدا بنفسه فذادها عن غيّها) ولم يقل: فلو اعتنى بنفسه؛ يعني وترك الآخرين، لأن البداية لها نهاية، فيبدأ أولاً بنفسه ثم بغيره، وهذه هي الحكمة وهذا هو الترتيب الصحيح.

لكن لو أصر هو على فعل المعصية فلا يمنعنه ذلك من ترك النهي عنها.

وبهذا يكون قد انتهى الكلام على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . وأتت الخاتمة ، نسأل الله حسن الخاتمة .

\* \* \*

رَفْعُ بعبر (لرَّحِلِ (النَّجْرَيُّ رسِلنم (لنِّهْرُ (الِفِرُوفِيِّ رسِلنم (لنِّهْرُ (الِفِرُوفِيِّ

#### الخاتمة

1٨٤- مدارك العلوم في العيان محصورة في الحد والبرهان محارك العلوم في العيان محصورة في الحد والبرهان محاب النظر حس وإخبار صحيح والنظر

# الشرح

هذه مسائل مبنية على علم المنطق، والمؤلف رحمه الله أتى بها ملجأ إليها، وإلا فنحن في غنى عن المنطق فالصحابة رضي الله عنهم لم يدرسوا المنطق، ولا عرفوا المنطق، والتابعون كذلك.

والمنطق حدث أخيرًا، ولا سيما بعد افتتاح بلاد الفرس والرومان حيث انتشرت كتب الفلاسفة، ولاسيما أنها دعمت بعمل من الخلافة كما فعل المأمون، الذي قال عنه شيخ الإسلام رحمه الله: لا أعتقد أن الله يغفل للمأمون عما صنع بهذه الأمة (١)، أو كلمة نحوها والعياذ بالله، فقد جرَّ الناس إلى سوء، ودعاهم إلى ضلاله، والله حسيبه.

لكن علم المنطق كتب فيه العلماء رحمهم الله وحذروا منه، وممن كتب في الرد على المنطق شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، فقد كتب في الرد على المنطقين أحدهما مطول والآخر مختصر؛ المطول: الرد على المنطقين، والمختصر: نقض المنطق، وهذا الأخير أحسن لطالب العلم؛ لأنه أوضح وأحسن ترتيبًا، وقد ذكر رحمه الله في مقدمة كتاب الرد على المنطقيين قال:

<sup>(</sup>١) انظر بيان تلبيس الجهمية ٢/ ٨٠.

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي ٩/ ٨٢.

"إن المنطق اليوناني لا يحتاج إليه الذكي ولا ينتفع به البليد (٢)، فالبليد يبقى ساعات ليحل سطرًا مما كتب فيه، والذكي لا يحتاج إليه، وإذا كان الذكي لا يحتاج إليه والبليد لا ينتفع به، إذاً فإن دراسته مضيعة وقت.

وهذا الكلام من شيخ الإسلام يدل على أن أدنى أحواله الكراهة ، والعلماء رحمهم الله اختلفوا فيه ؛ فمنهم من حرمه ومنهم من قال: ينبغي أن يعلم ، ومنهم من فصل ، فقال: الإنسان الذي عنده منعة لا يؤثر على عقيدته فإنه ينبغي أن يتعلمه ليحاج به قومه ، أي قوم المنطق ، ومن لم يكن كذلك فلا يتعلمه لأنه ضلال .

والصحيح أنه لا يتعلمه مطلقًا؛ لأنه مضيعة وقت، لكن إذا اضطر إلى شيء منه فليراجع ما اضطر إليه فقط، ليكون تعلمه إياه كأكل الميتة، يحل للضرورة وبقدر الضرورة، فإذا كان هناك اضطرار أخذ من علم المنطق ما يضطر إليه فقط، أما أن يتوسع ويضيع وقته فيه فلا.

وذلك لأنه ما أدخل علم المنطق على المسلمين إلا البلاء، حتى أوصلهم إلى أن يقولوا على الله ما لا يعلمون، وينكروا على الله ما وصف به نفسه، فالمسألة خطيرة، والله عز وجل نزل الكتاب تبيانًا لكل شيء، لا يحتاج الناس إلى شيء بعد كتاب الله، وأمر عند التنازع أن يُرد إلى الكتاب والسنة، قال تعالى: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ وَالسنة، قال تعالى: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ وَالسنة، قال تعالى: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُمْ وَالسّاء: ٥٩].

وقول المؤلف رحمه الله:

مدارك العلوم في العيان محصورة في الحد والبرهان

يعني المؤلف رحمه الله بذلك أن الشيء يدرك بأمرين: حده ودليله؛ الحد في قوله: (في الحد)، والدليل في قوله: (والبرهان) يعني الدليل، فكل المعلومات محصورة في الحد والدليل.

والحديكون به التصور، والدليل يكون به النفي أو الإثبات، والأسبق الحد، ولهذا يقال: الحكم على الشيء فرع عن تصوره، تَصّورُ أولاً ثم احكم بالإثبات أو بالنفي، وهذا حق لأنني مثلاً لا يمكن أن أقول إن الأمر بالمعروف واجب حتى أعرف ما هو المعروف وما معنى الأمر، فحينئذ أقول هو واجب، أما أن يقال لي: الأمر بالمعروف واجب، وأنا لا أعرف معنى الأمر ولا أعرف معنى المعروف، فهذا سبق للشيء قبل أوانه.

وكثير من العلماء ولا سيما الفقهاء يحدون الشيء بحكمه، وعلى هذا فيتضمن الحكمُ الحدَ، لكن هذا عند المناطقة ممنوع، كما قيل:

وعندهم من جملة المردود أن تدخل الأحكام في الحدود

وقوله: (مدارك العلوم. . . محصورة في الحدوالبرهان) هذا ما ذهب إليه المؤلف رحمه الله؛ أن جميع الأشياء محصورة بالحد والبرهان، وهذا في الأمور المعقولة قد يكون مقبولاً، أي أن نحد أولاً ثم نحكم ثانيًا، لكن هناك أشياء لا تتوقف على العقل، بل تعرف بالحس، فإذا قلنا: إن مدارك العلوم محصورة في الحدوالبرهان خرج عن هذا جميع المحسوسات، وهذا لاشك أنه نقص؛ لأننا نعلم بالحس أحيانًا أكثر مما نعلم بالعقل، والحس يشترك في العلم به عامة الناس وخاصة الناس، والعقل لا يشترك فيه إلا من كان ذا عقل وذكاء.

ولهذا قال: (وقال قوم) وهذا قول ثان (عند أصحاب النظر) أي من أصحاب النظر (حس وإخبار صحيح والنظر) أي قال قوم من العلماء رحمهم الله: إن مدارك العلوم ثلاثة: الحس، والخبر الصحيح، والنظر، وهو العقل، يعني أن الأشياء تدرك بواحدة من هذه الأمور الثلاثة.

الحس: وهو ما يدرك بإحدى الحواس الخمسة، وهو السمع، والبصر، والشم، والذوق، واللمس، هذه الحواس ما أدرك بها فه ومدرك بالمحسوس، فإذا أخذت عسلاً فشربته أدركت حلاوته بالذوق، وإذا أخذت طيبًا فشممته أدركته بالشم، وإذا رأيت شبحًا فأدركت أنه إنسان فبالبصر، وإذا سمعت صوتًا فأدركت أنه صوت فهو بالسمع، وإذا وقعت يدي على شيء لين فأدركت ليونته فهو باللمس.

هذا لاشك أن كل إنسان يدركه حتى الصبي، بل حتى البهائم، فالبهائم اذا رأت الشيء الأخضر قربت منه على أنه علف، وإذا شمت الشيء فرت منه على أنه سيئ، ولهذا فإنك تقدم لها أحيانًا طعامًا له رائحة منتنة، وطعامًا بدون رائحة، فتجدها تأكل مما لا رائحة فيه، وتدع الذي فيه الرائحة المنتنة، كما أنك تشاهد البقرة وهي من أبلد البهائم تنفض العلف بفمها وتأخذ الشيء الطيب، كما تختار أنت التمرة الطيبة من التمر، فهذا الإدراك بالحس متفق عليه بين جميع المدركين من البهائم والآدميين.

والإدراك بالحس أمر يقيني أحيانًا، وظنّي أحياناً؛ فأحيانًا تدرك الشيء يقينًا على ما هو عليه، وأحيانًا تدركه ظنّا، ولذلك يرى الإنسان الشبح البعيد فيظنه رجلاً فإذا دنا منه فإذا هي شجرة ملتفة على بعضها، وأحيانًا يرى حيوانًا بعيدًا فيظنه ذئبًا فإذا دنا منه فإذا هو غزال، وأحيانًا يرى الشيء متحركًا

وهو ساكن، أو ساكنًا وهو متحرك.

إذاً الإدراك بهذه الأمور الحسية لا يكون يقينيًا على كل حال، بل قد يكون يقينيًا وقد يكون ظنيًا، وذلك حسب القوة والقرب.

والإدراك الشاني: هو الإخبار الصحيح، فالإخبار الصحيح مما تدرك به العلوم، فنحن لم نعلم عما مضى من الأم والرسل إلا عن طريق الخبر الصحيح، قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْتَكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَالله عن مِنْ بَعْدهِمْ لا يَعْلَمُهُمْ إلا الله الله الله الله الله عن الله عن الله عن من بعدهم لا يعْلَمُهُمْ إلا الله الله الله الله عن الله عن وجل، وكذلك الأخبار الصحيحة عن رسول الله عليه، فالذي دلنا أن هناك ثلاثة من بني إسرائيل انطبق عليهم الغار، وتوسلوا إلى الله بصالح أعمالهم هو النبي عليه في الخبر الصحيح (۱).

والشالث: النظر، والنظر يعني العقل، ولهذا يقال: أدلة نظرية، وأدلة أثرية، فالنظرية هي ما يدرك بالعقل، لأن في الاستدلال بالعقل ينظر الإنسان ثم يحكم، والأثرية ما أثر من الكتاب والسنة.

وهذا القول أصح لكن هذا القول أخرج الحد، كأنه يقول: لا ضرورة للحد، كل أحد يعرف الإنسان، ولو سألت: ما هو الإنسان؟ كان الجواب عند القوم الأولين أن يقولوا: الإنسان حيوان ناطق، أما هؤلاء فيقولون: الإنسان، هو الإنسان، هذا معروف بالحس.

أما أولئك فيقولون: الإنسان حيوان ناطق؛ حيوان لأن فيه حياة، ناطق لأن هذا هو الفصل المميز بينه وبين بقية الحيوانات؛ لأن كل الحيوانات بهيم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب البيوع، باب إذا اشترئ شيئاً لغيره بغير إذنه. . . ، ، رقم (٢٢١٥).

لأنها لا تنطق، لكنها مع ذلك فيما بينها تنطق وتعرف، حتى معنى الصوت، حتى إن الذكور إذا احتاجت الإناث أو بالعكس فلها نغمة غير نغمتها التي تحتاج إلى الطعام، حتى إن الهرة إذا نادت أولادها لها نغمة غير النغمة الأخرى، لأنها تنطق بكلام يفهم، ولذلك تجدها إذا وجدت طعامًا ثم نادت أولادها بصوت خاص اجتمعوا عليها.

وكذلك الديك فإن له مناطق، فهو يؤذن وهذا معروف، ويقطقط إذا رأى هرًا أو شيئًا يستنكره، وهذا معناه احتجاج، وكذلك يدعو غيره إذا رأى حبة ؛ فبعض الديكة عندها إيثار عظيم، فلو كان جائعًا جدًا ثم رأى حبة فإنه ينادي الدجاج، ونداؤه للدجاج بنغمة خاصة.

ومعنى ذلك أن كل شيء له منطق لكن نحن لا نفهمه ، قال الله عز وجل : ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

والمهم أن أصحاب القول الثاني يقولون: لا حاجة للحد لأن الأمور معروفة، لأنك ربحا لو حددت شيئًا على حسب قواعد المنطق جعلته خفيًا على الناس، فأيهما أوضح: أن تقول: الإنسان بشر، أو تقول: الإنسان حيوان ناطق؟، لاشك أن الأول أوضح وأبين.

فالحاصل أن هؤلاء يقولون: لا حاجة للحد؛ لأن الأمور معروفة إما بالحس وإما بالأخبار الصحيحة أو بالنظر.

۱۸۲- فالحد وهو أصل كل علم ١٨٧- وشرطه طرد وعكس وهو إن ١٨٨- وإن يكن بالجنس ثم الخاصه

وصف محيط كاشف فافتهم أنباعن الذوات فالتام استبن فذاك رسم فافهم الحاصه

### الشرح

قوله: (فالحد) بدأ المؤلف بتعريف الحد تفريعًا على القول الأول، فقال: (فالحد وهو أصل كل علم) لكن قوله: وهو أصل كل علم، فيه نظر، فمن الذي قال إنه أصل كل علم؟ بل من قال إن العلوم تفتقر إليه؟، لأن القول الثاني الذي ذكره يقول: إن الحد لا نفتقر إليه، فكيف نقول إنه أصل كل علم.

ولهذا تجدهؤلاء القوم الذين يرون هذا يتعبون في صياغة الحد، فيأتي بجملة، ثم يأتي آخر فيقول: هذه غير جامعة، ومعنى غير جامعة أنه يخرج منها بعض الأفراد، ويأتي آخر بحد فيقول الثاني: غير مانع، ومعنى غير مانع أنه يدخل فيه ما ليس منه، فتجدهم يتعبون في صياغة الحدود، مع أنها أمر واضح، فنحن نقول: إن الحد لاشك أنه يبين في بعض الأحيان، ويوضح، لكن ليس لنا أن ندعى أنه أصل كل علم.

فالحد (وصف محيط كاشف فافتهم) وهذا تعريف الحد: (وصف محيط) أي جامع، (كاشف) يعني مانع، فلابد أن يكون جامعًا مانعًا، هذا هو الحد.

فإذا قلت: ما هي الطهارة؟ فالطهارة على الرأي الثاني هي: أن يتنظف

۷۲۲ شرح العقيدة السفارينية

الإنسان مما ينبغي أن يتنظف منه، وعلى الرأي الأول، فالطهارة هي: ارتفاع الحدث وما في معناه، أي ما في الحدث وما في معناه وزوال الخبث. فارتفاع الحدث وما في معنى الحدث لا ما في معنى الحدث.

فتجد أن هذا ربما لا يفهمه إلا القليل، لكن إذا قلت: الطهارة التنظف مما ينبغي التنظف منه إن كان حدثًا أو خبثًا، كان التعريف واضحًا، لكن الأول جامع مانع في الواقع، لكن فيه صعوبة في صياغته وفي فهمه.

وقوله رحمه الله: (وشرطه) أي شرط صحته (طرد وعكس) يعني يشترط أن يكون مطردًا منعكسًا، مطردًا: يعني الجامع، منعكسًا: يعني المانع، يعني يشترط أن يكون مطردًا تدخل فيه جميع الأفراد، ومنعكسًا يخرج منه ما ليس منه.

فلوقيل لك: ما هو الإنسان؟ فقلت: الإنسان جثة ذو روح، فالحد هنا غير صحيح؛ لأنه غير مانع فيدخل فيه البعير، لأن البعير جثة ذو روح، وإذا قال آخر: الإنسان جثة ذو روح طبيب، فالحد أيضًا غير جامع، لأنه ليس كل إنسان طبيبًا، فيخرج منه بعض الناس وهو من ليس بالطبيب، فيكون هذا لم يجمع الناس كلهم، فهو غير مطرد؛ لأنه غير جامع، فلابد في الحد أن يكون مطردًا منعكسًا.

وكذلك لو قلنا: عضو الهيئة رجل يأمر الناس بالمعروف وينهئ عن المنكر، فهذا الحدغير صحيح، لأنه غير مانع، فإنه يدخل فيه من ليس من أعضاء الهيئة، حيث يدخل فيه كل من يأمر بالمعروف وينهئ عن المنكر وهو من غير أعضاء الهيئة، أما إذا قلت: رجل يأمر بالمعروف وينهي عن المنكر

بتكليف من السلطان، فهذا صحيح؛ لأنه جامع ومانع.

وإذا قلنا: رجل الهيئة رجل يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، مكلف من ذي السلطان، عليه شماغ. فهذا الحدغير صحيح لأنه غير جامع، لأن بعضهم ليس عليه شماغ.

إذاً الجامع: الشامل لجميع المحدود، والمانع: هو ما يمنع دخول غير المحدود فيه.

فإذا عرفنا الطهارة بأنها إزالة الخبث، كان هذا الحدغير جامع؛ لأنه لا يدخل فيه الطهارة من الحدث.

وإذا قلنا: الطهارة هي ارتفاع الحدث الواجب رفعه وزوال الخبث. كان هذا الحد غير جامع؛ لأنه يخرج بذلك الطهارة المسنونة.

فالمهم أن الحد لابد أن يكون جامعًا مانعًا، فانظر هذه التعقيدات، ونحن يمكننا أن نسلم من هذا ونقول: المحدودات معروفة، لكن مع ذلك يقولون: لا يمكن أن تدرك المعلوم إلا بمعرفة حده أولاً، ثم الدليل وهو البرهان الذي يقتضي إثباته أو نفيه، فالدليل هنا صحيح؛ فلابد من دليل يثبت الشيء أو ينفيه، لكن كوننا لا ندرك المعلومات إلا بهذا ففيه نظر.

ولهذا كان القول الراجح في هذه المسألة هو القول الثاني: إن مدارك العلوم التي تدرك بها العلوم ثلاثة: الحس، والإخبار الصحيح، والعقل.

ثم قال المؤلف رحمه الله: (وهو إن أنبا عن الذوات فالتام استبن) بعد أن عرف المؤلف رحمه الله الحدوذكر شرطه، شرع في ذكر أقسام الحدوهي كما يلي:

أولاً: الحقيقي التام وهو ما أنبأ عن الذوات، أي عن حقيقة الذات، فإذا

أنبأ عن حقيقة الذات مع جنس قريب فهو تام.

مثال ذلك: الإنسان حيوان ناطق، هذا أنبأ عن حقيقة الإنسان أنه حيوان، وأنه ناطق، والجنس هنا قريب.

ويوضح ذلك أن كلمة حيوان لو وضع بدلاً منها جثة فقلنا: الإنسان جثة ناطقة، صح. لكن جثة أبعد عن الإنسانية من حيوان، لأن الجثة تشمل الحيوان الذي فيه الروح، والذي ليس فيه الروح، فهي جنس بعيد وحيوان جنس قريب، فإذا كان الجنس قريباً مع ذكر الفصل فإن هذا يكون حداً تاماً، ويسمونه حداً حقيقياً تاماً.

ثانيًا: الحقيقي الناقص، وهو الذي ينبئ عن الحقيقة بجنس بعيد، وذلك مثل قولنا: الإنسان جثة ناطقة، فهذا حد ناقص؛ لأنه أنبأ عن الذات بجنس بعيد، وهذا هو النوع الثاني للحد.

وإن يكن بالجنس ثم الخاصه فذاك رسم فافهم الحاصه

ثالثًا: الرسمي التام وهو ما كان بالجنس القريب والخاصة، والخاصة أي ما يختص به الإنسان ولكنه ليس فصلاً.

مثال ذلك أن تقول: الإنسان حيوان ضاحك، فوصف ضاحك لا يلازم الإنسان كما يلازمه ناطق، لكنهم يقولون وقد لا نسلم لهم -: إنه من خصائص الإنسان، وإنه لا يضحك إلا الإنسان. فهي من خصائصه لكن ليست من لوازمه؛ أما النطق فمن لوازمه، حيث الأصل أنه ناطق، لكن ليس الضحك من لوازمه؛ لأن الأصل أنه غير ضاحك، لأن الضحك له سبب فيكون هذا للجنس ثم الخاصة وهذا يسمونه حداً بالرسم، وليس حققاً.

رابعاً: الرسمي الناقص وهو ما كان بالجنس البعيد والخاصة مثل: الإنسان جثة ضاحك.

إذاً إذا كان الحد ينبئ عن الذات فهو الحقيقي، ثم إن كان بجنس قريب فهو التام، وإن كان بجنس بعيد فهو الناقص، وما أنبأ عن الخصائص فهذا الرسم، ويكون تامًا إن كان بجنس قريب، وناقصًا إن كان بجنس بعيد.

خامساً: الحد بالأظهر، والحد بالأظهر يسمى حدًا لفظيًا، ومعناه أن تفسر الكلمة بما هو أوضح منها عند المخاطبة.

مثال ذلك: «العيش» عندنا هو القمح، فإذا كنت تخاطب أحدًا من بلد آخر كسوريا أو مصر أو العراق، فمعنى «العيش» عنده الخبز، فإذا أردت أن تعريفًا «للعيش» عندنا تعريفًا «للعيش» عندنا باللفظ، أي إنك أتيت بمرادف أظهر.

وكذلك إذا سأل سائل فقال: ما هو الهر؟ فقلنا: «البَسّ». يكون هذا تعريفًا لفظيًا لا معنويًا؛ لأن المعنى لم يتغير، بل المعنى هو نفسه، لكن أتينا بلفظ مرادف أظهر، ويسمى هذا تعريفًا لفظيًا.

واشتهر عند العامة كسر كلمة «بِسْ»، والصواب أن تقول: «بَسْ» بفتح الباء، كما جاء في القاموس (١٠)، قال: البس: الهر أو القط.

إذاً صار الحدينقسم إلى خمسة أقسام، هي: حقيقي تام، هو الذي ينبئ عن الذات مع الجنس القريب والفاصل، مثاله: الإنسان حيوان ناطق، وحقيقي ناقص، وهو الذي ينبئ عن الذات مع الجنس البعيد والفاصل، مثل

انظر القاموس، ص ٥١.

أن تقول: الإنسان جثة ناطقة، ورسمي تام، وهو الذي ينبئ عن الذات مع الجنس القريب ولا يذكر معه الفاصل وإنما يذكر معه الخصائص. مثاله: الإنسان حيوان ضاحك، ورسمي ناقص، وهو الذي ينبئ عن الذات مع الجنس البعيد ولا يذكر معه الفاصل وإنما يذكر معه الخصائص، مثاله: الإنسان جثة ضاحك، ولفظي، وهو أن يفسره بكلمة أظهر عند المخاطب.

و في ذلك قال رحمه الله:

...... وهو إن أنباعن الذوات فالتام استبن

وإن يكن بالجنس ثم الخاصه فذاك رسم فافهم المحاصه إذاً المؤلف رحمه الله لم يستوعب الأقسام الخمسة، وإنما أتى بقسمين فقط: الأول: الحقيقي التام، والثاني: الرسمي التام؛ الجنس يعني الجنس القريب - ثم الخاصة.

وقوله: (فافهم المحاصه)، المحاصة معناها المقاسمة، بمعنى أن يأخذ كل واحد من الشريكين حصته، أي افهم المحاصة بين الرسمي وبين الحقيقي، وقد جاء به هنا لتكميل البيت، وإلا فلسنا بحاجة إليه.

فنكره جهل قبيح في الهجا

١٨٩ـ وكل معلوم بحس وحجي

## الشرح

يقول رحمه الله هنا: إن كل شيء معلوم بالحس أو بالعقل فإن إنكاره جهل قبيح، ويسمئ مثل هذا الإنكار مكابرة.

وهذايردبه على السوف سطائية، وهم الذي ينكرون الحقائق والمحسوسات، ويقولون: كل شيء فهو شك، وقال بعضهم: جزمك بأن كل شيء فهو شك، هو أيضًا شك، فإذا قلت: أنا أشك، قلنا: وهذا شك، فإذا قلت: أنا أشك، قلنا: وهذا شك، فإذا قلت: أنا أشك بأني أشك. قلنا أيضًا: وهذا شك، وهلم جرا؛ فهؤ لاء ينكرون حتى الحقائق، حتى إنه يكلمك ويخاطبك، ويقول: أنا لا أدري هل أنا أنت أو أنت أنا؟! وهذا موجود، ويقال: إنهم إذا أرادوا النوم جميعًا ربطوا في رجل كل واحد خيطًا يخالف خيط الآخر، حتى إذا صحا لا يغلط، ويظن نفسه رفيقه، وهذا شيء عجيب، ويذكر عنهم أشياء عجيبة غير ذلك.

فنقول: هؤلاء لاشك قالوا قولاً قبيحًا؛ لأن هذا يؤدي إلى أن يشكوا حتى في الله، وفي السموات، وفي الأرضين، حتى في كل شيء، وهو كذلك، فهم يشكون في كل شيء، ثم إن بعضهم يقول: مادمت جزمت بالشك فأنا شاك به، وحينئذ لا يمكن أن أصل إلى يقين أبداً.

وكذلك الذي ينكر ما ثبت بالعقل، فإذا قيل له: كل حادث فلابد له من محدث، قال: لا أسلم بهذا، فنقول له: من القبيح أن تنكر شيئًا معلومًا

بالضرورة من العقل، ويعتبر هذا منه مكابرة، وموقفنا من المكابر الإعراض عنه وتركه، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَوَوْ عَنه وتركه، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَ وَلَوْ جَاءَهُمْ كُلُّ آيَةٍ حَتَىٰ يَرَوُ الْعَذَابَ الأَلِيمَ ﴾ [بونس: ٩٦، ٩٧]، فنتركه حتى إذا جاءه الأجل عرف، لأن المكابر لا تستطيع أن تقنعه إطلاقًا، إن أتيته بدليل أنكره إن أمكنه الإنكار، فكيف تصنع مع هذا؟!.

ولذلك فنحن نقول: إن الذين ينكرون المحسوسات جهال، وجهلهم قبيح، والذين ينكرون العقليات التي ليست وهميات أيضًا جهال؛ وجهلهم قبيح.

وقد قلت: العقليات الصريحة دون الوهميات؛ لئلا يحتج علينا المعتزلة والأشاعرة والجهمية وغيرهم، الذين سلكوا تحكيم العقل في الأمور الغيبية، حتى في صفات الله، حيث قالوا: لانقبل إلا ما أملت علينا عقولنا.

فنقول: هذه العقول التي زعمتموها هي عقول وهمية وخيالات لا أصل لها؛ لأن العقل الصريح لا يمكن أن يناقض النقل الصحيح من الكتاب وانسنة أبدًا، وهذه قاعدة مطردة.

ومعنى قولنا: العقل الصريح أي الخالص من دائين عظيمين، وهما: الشبهة، والشهوة، ولا أعني شهوة الفرج بل أعني شهوة الإرادة، فالشبهة ألا يكون عنده علم، والشهوة ألا يكون له إرادة صالحة؛ لأن كل الانحرافات عن الحق لا تخرج عن أحد هذين السبين، وهما الشبهة والشهوة؛ فإما جهل وإما سوء إرادة؛ لذا يقول المؤلف رحمه الله: (فنكره جهل قبيح في الهجا) يعني بالتتبع نجد أن إنكاره جهل قبيح.

١٩٠- فإن يقم بنفسه فجوهر أو لا فذاك عرض مفتقر

### الشرح

يعني بذلك رحمه الله أن كل الموجودات بل كل المعلومات لا تخلوا من حالين: إما شيء قائم بنفسه، وإما شيء قائم بغيره.

ومن مصطلحاتهم: أن القائم بنفسه يسمى جوهراً وليس المقصود بالجوهر الذي هو نوع من الزينة ، بل الجوهر أي القائم بنفسه ، فجسم الإنسان جوهر ، والشمس جوهر ، والقمر جوهر ، وكل شيء قائم بنفسه يمكن أن نسميه جوهراً.

ثم قال رحمه الله: (أو لا)؛ يعني لا يقوم بنفسه بل بغيره (فذاك عرض) سواءً كان لازمًا أم طارئًا، وعلى هذا فالطول والقصر واللون والقوة والضعف وما أشبه ذلك تسمئ عرضًا، ففلان جوهر، وكونه طويلاً أو قصيرًا عرض، والباب جوهر، وكونه أحمر أو أبيض أو أسود هذا عرض.

فلو قال قائل: ما الفائدة من معرفتنا لهذه الأمور؟

فنقول: ليس فيه فائدة؛ ولكن كما قلنا: لما أدخل المتكلمون هذه المسائل وهذه البحوث في عقائدهم اضطر علماء أهل السنة إلى أن يتدخلوا في الموضوع لئلا يبقى الميدان خالياً من أهل الحق.

وقوله رحمه الله: (فذاك عرض مفتقر) أي مفتقر لغيره لأنه لا يقوم بنفسه، وأنت بمجرد أن يقال لك طول أو قصر، تعرف أنه عرض قائم بغيره؛ لأنه ليس هناك شيء يسمئ طويلاً و شيء آخر يسمئ قصيراً.

فصاعدًا فاترك حديث المين

١٩١ ـ والجسم ما ألف من جزأين

## الشرح

ذكر المؤلف رحمه الله تعريف الجسم فقال: (والجسم ما ألف من جزئين فصاعدا) يعني أن الجسم كل شيء مؤلف من جزئين أو أكثر، والواقع أن كل شيء وإن صغر مؤلف من جزئين، حتى نصل إلى شيء كرأس الإبرة، وهو الفرد المطلق، والناس مختلفون في وجود الفرد المطلق. هل هو ممكن أو لا؟ ويقال: إنه ما من شيء إلا ويمكن أن يتجزأ. ولمزيد علم في ذلك يمكن الرجوع في وقتنا هذا إلى علماء الذرة، فهم الذين يعرفون هذه الأشياء، وما يمكن أن يشطر وما لا يمكن أن يشطر.

فعند المناطقة أن الجسم كل شيء مؤلف من جزئين، أما المعاني فهي غير مؤلفة من جزئين، وكذلك الصفات غير مؤلفة من جزئين، فلا تكون أجسامًا، لكن الله قادر على أن يجعل هذه الأوصاف والمعاني أجسامًا، فالأعمال يوم القيامة تجعل أجسامًا وتوزن، والموت يكون كبشًا ويذبح بين الجنة والنار، مع أن الموت معنى.

وقد أدى القول بأن الجسم ما ألف من جزئين إلى إنكار الصفات، قالوا: لأننا إذا أثبتنا الصفات والصفات لا تقوم إلا بجسم، والجسم مؤلف من جزئين، فيكون الرب عز وجل مؤلفًا من جزئين، وهذا محتنع. وقد بينا فيما سبق أنه لا يجوز إطلاق لفظ الجسم نفياً ولا إثباتًا، فلا نقول: إن الله جسم ولا ليس بجسم؛ لأن ذلك لم يرد في الكتاب والسنة لا نفيه ولا إثباته، لكن يستفصل في المعنى، فإن أردت بالجسم الشيء المركب من أعضاء وأجزاء فهذا شيء ممنوع، وإن أردت بالجسم الشيء القائم بنفسه المتصف بما يليق به فهذا حق، فإن الله تعالى قائم بنفسه متصف بما يليق به.

ثم قال رحمه الله: (فاترك حديث المين) وحديث المين: يعني حديث الكذب.



١٩٢ـ ومستحيل الذات غير ممكن وضده ما جاز فاسمع زُكَني

## الشرح

هنا بدأ بالمستحيل والجائز وينبغي أن يضاف الواجب أيضًا، والمستحيل ما لا يمكن وجوده وعدمه، والواجب ما لا يمكن عدمه، والموجودات إما من قبيل الجائز أو من قبيل الواجب أو من قبيل المستحيل.

ونرجع في استحالة الشيء وعدمه قطعًا إلى الشرع؛ أي إلى الكتاب والسنة، فيما يتعلق بالشرعيات، وإلى الواقع وأهل الخبرة فيما سوى ذلك، وإلا لأمكن كل واحد أن يقول: هذا مستحيل، كما قال أهل التعطيل: إن الله مستحيل أن يكون له يد، ومستحيل أن يكون له عين، وما أشبه ذلك.

لكن الكلام على الواقع، فالمستحيل غير ممكن، والواجب غير ممكن عدمه، والجائز ما أمكن وجوده وعدمه.

ولنضرب لهذا أمثلة: فوجود إله مع الله مستحيل ولاشك، وعدم الله مستحيل، ووجود الله واجب، ووجود الآدمي جائز؛ لأن الله تعالى جائز أن يخلق الآدميين وجائز ألا يخلق، وتعذيب الله سبحانه وتعالى للطائع ممتنع وإن كان يمكن أن يقع، لكنه ممتنع شرعًا، وممتنع عقلاً من وجه آخر، ممتنع شرعًا لأن الله تعالى أخبر أنه لا يظلم أحدًا، وتعذيب الطائع ظلم، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا ﴾

[طه: ١١٢] إذاً فهو مستحيل شرعًا، وهو مستحيل عقلاً بالنسبة لله عز وجل ؟ لأن الله منزه عن الظلم لذاته.

فإن قال قائل: إنه جاء في الحديث: «إن الله لو عذب أهل سماواته وأرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم»(١)، وجاء في الحديث أن النبي ﷺ قال: «لن يدخل أحد الجنة بعمله»قالوا: ولا أنت؟ قال: «ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمته»(٢). قلنا: لا إشكال، أما الأول: فمعناه أن الله لو عذب أهل سمواته وأرضه لعذبهم وهم مستحقون للعذاب، وهو غير ظالم، وهم إنما يستحقون متى خالفوا؛ بترك الطاعة أو بفعل المعصية.

وأما الثاني: فالباء في قوله: «بعمله»للمعاوضة، يعني لو رجعنا إلى التعويض لم يدخل أحد الجنة؛ لأن الإنسان لو حُوسب على أدنى نعمة من الله لهلك، لكن برحمة الله سبحانه وتعالى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، كتاب السنة، باب في القدر، رقم (٤٦٩٩)، ووابن ماجه، كتاب المقدمة، باب في القدر، رقم (٧٧).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص٣٤٥.

٣٩٨ والضد والخلاف والنقيض والمثل والغيران مستفيض

# الشرح

يقول رحمه الله: إن العلم بهذه الأشياء مستفيض، لكن لا حاجة لنا به وإن كان مستفيضًا، وهي:

الأول: الضد، ضد الشيء هو الذي لا يمكن أن يجتمع معه، لكن يمكن أن يعدما جميعًا، يعني لا يجتمعان ويجوز أن يرتفعا، وهذا هو الضد.

مثال ذلك: اللون الأبيض والأسود، فهذان ضدان، يعني لا يمكن أن يكون شيء أبيض أسود، لكنهما يرتفعان فيمكن أن يكون الشيء أحمر، فكل شيئين لا يجتمعان ولكنهما يرتفعان؛ أي يجوز ارتفاعهما فإنهما يسميان ضدين.

الثاني: الخلاف: الخلافان هما اللذان يجتمعان ويرتفعان، ولكن كل واحد منهما غير الثاني، حيث يعني غيران يجتمعان ويرتفعان.

مثاله: الحركة والبياض هذان خلافان؛ لأن كل واحد منهما يخالف الآخر، ولكنهما يجتمعان ويرتفعان، فقد يكون الشيء لا متحركًا ولا أبيض يعني ساكنًا أسود، وقد يكون أبيض ساكنًا، إذاً يجتمعان من كل وجه، وحقيقتهما غير متماثلة لأنهما خلافان.

الثالث: النقيض: ونقيض الشيء ما لا يجتمع معه لكن لا يرتفعان، فلابد

من وجود أحدهما، فالنقيضان ما لا يجتمعان ولا يرتفعان، بل لابد من وجود أحدهما.

مثاله: الوجود والعدم، فهما نقيضان لأن المعدوم غير موجود، والموجود غير معدوم.

ولا يمكن أن يجتمعا، وكذلك لا يمكن أن يرتفعا، فلا يمكن أن يكون الشيء لا موجودًا وإما معدومًا.

ومثل ذلك: الحركة والسكون، فهما نقيضان؛ لأنهما لا يجتمعان ولا يرتفعان، لأنه ما من شيء إلا وهو متحرك أو ساكن ولابد.

الرابع: المثل: أي المثلان، والمثلان هما شيء واحد فلا يصح أن نقول: إنهما متغايران، كالجلوس والقعود مثلاً، فالجلوس والقعود شيء واحد، هذا إذا أريد بالقعود التأخر مثل قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعدينَ ﴾ [التوبة: ٢٦]، فهذا غير هذا.

والخامس: الغيران: وهما اللذان أحدهما غير الآخر، وهذا يشمل كل ما سبق، يعني الغيران تشمل الضدوالخلاف والنقيض، وأما المثل فليس غير المثل بل هو المثل.

وقوله: (مستفيض) أي معلوم مشهور عند علماء المنطق، ولكن كما سبق فنحن لا نستفيد من هذا، وصدق شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله حيث قال: كنت أعلم دائمًا أن المنطق اليوناني لا يحتاج إليه الذكي ولا ينتفع به البليد(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي ٩/ ٨٢.

معِس لانرَج كِي لالْبَخِّس يُّ لأَسِلَتَهُ لانبِيرُ لالِفِرُون َ

٧٣٦

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

۱۹۶ و کل هذا علمه منحقق ۱۹۶ و کل هذا علمه منحقق

فلم نطل فيه ولم ننمق لمنهج الحق على التحقيق

### الشرح

قوله: (وكل هذا علمه محقق) عند أهل المنطق (فلم نطل فيه ولم ننمق) وفي قوله: (ولم ننمقُ) رفع الفعل مراعاة للروي، وإلا كان الواجب أن يقول: ولم ننمق، أو ولم ننمق، لكن لا بأس، لأن النظم كما قال الحريري في الملحة: صلف يعسف الناس ولا يعسفونه، وقد قال:

وجائز في صنعة الشعر الصلف أن يصرف الشاعر ما لا ينصرف

وقوله: (فلم نظل فيه ولم ننمق)، يعني رحمه الله: أننا ما أطلنا فيه، ولا نمقنا، ولا حسنًا، ولا زينًا.

ثم حمد الله عز وجل على إكمال هذه المنظومة فقال:

والحمد لله على التوفيق لنهج الحق على التحقيق

لأن من وفقه الله لمنهج الحق فقد أنعم عليه نعمة كبيرة، لأن الهداية مع أن أكثر أهل الأرض على ضلال نعمة من الله، ونجاة من الله سبحانه وتعالى ينجي بها العبد، فيستحق عز وجل أن يحمد عليها.

وقوله: (على التحقيق) يعني أن هذا المنهج - وهو منهج أهل السنة والجماعة - هو منهج التحقيق، وليس ما يدعيه أهل الكلام، وذلك لأن أهل الكلام إذا أرادوا أن يتكلموا قالوا: قال أهل التحقيق، أو: أجمع أهل التحقيق، وهذا دعوى، فالتحقيق هو محاولة الوصول إلى الحق، ولا نعلم أحدًا يحاول الوصول إلى الحق وهو أقرب إلى الحق من أهل السنة والجماعة.

\* \* \*

والنص في القديم والحديث موافقًا أئمتى وسلفى

۱۹۲ مسلمًا لمقتضى الحديث ١٩٧ لا أعتنى بقول غير السلف

### الشرح

قوله: (مسلماً) يعني حال كونه مسلماً، (لمقتضى الحديث) أي لما يقتضيه حديث النبي ﷺ، (والنص) يعني القرآن، (في القديم) أي في الزمان القديم، (والحمديث) يعني الزمان الحديث، ولايخفى ما في هذا البيت من الجناس، وهو اتفاق اللفظين مع اختلاف المعنى، لأن قوله: (الحديث) في الشطر الأول يعني الحديث النبوي، وقوله: (الحديث) في الشطر الثاني يعني الجديد ضد القديم.

وقد يقول قائل: لماذا قدم المؤلف رحمه الله الحديث على النص وهو القرآن، مع أن القرآن أشرف؟ فنقول: إنه يجوز تقديم غير الأشرف على الأشرف لمراعاة نسق الكلام، وانظر إلى موسى وهارون، فمع أن موسى أشرف، وهو يقدم بالذكر، لكن في سورة طه قال تعالى فرسرَبِ هَرُونَ وَمُوسَى ﴿ [طه: ٧٠]، وذلك لأجل أن تتناسب هذه الآية مع الآيات الأخرى.

ئم قال المؤلف:

لا أعتني بقول غير السلف موافقًا أئمتي وسلفي

يعني لا أهتم بقول غير السلف، حال كوني موافقًا أئمتي وسلفي، وهذا تحدث بنعمة الله عز وجل عليه، وليس من باب الفخر والعلو.

إلا النبي المصطفى مبدي الهدى

١٩٨ ولست في قولى بذا مقلدًا

## الشرح

يعني لا أقلد فيما ذهبت إليه إلا محمداً عَلَيْهُ، وفهم من كلامه أنه يجوز أن يسمى اتباع النبي عَلَيْهُ تقليداً، وهذا مختلف فيه؛ فمنهم من يقول: لا تسم نفسك مقلداً للرسول، ولكن سم نفسك متبعاً للرسول.

ولاشك أن هذا هو الأولى؛ لأن الأصل في التقليد قبول قول القائل بدون دلي، وقبولنا لقول الرسول على قبول بدليل، ولهذا ينبغي أن نسمي ذلك اتباعًا، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، وقال: ﴿ فَآمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِيّ الأُمِّيّ الذّي يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتّبِعُوهُ لَعَلّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الاعراف: ١٥٨].

لكن لا بأس أن نتسامح ونقول من باب التجوز: إن هذا تقليد.

وقوله: (إلا النبي المصطفى) يعني بذلك محمداً عَلَيْكُم، والمصطفى اسم مفعول من الصفوة، وأصله المصتفى، ولكن قلبت التاء طاء لعلة تصريفية، والمصطفى: يعني الذي اصطفاه الله عز وجل وجعله من صفوة خلقه.

وقوله: (مبدي الهدى) أي مظهره، قالَ الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورئ: ٥٦].

وما تعانى ذكره من الأزل

١٩٩- صلى عليه الله ما قطر نزل

## الشرح

قوله رحمه الله: (صلى عليه الله) الصلاة من الله على رسوله على يعني ثناءه عليه في الملأ الأعلى.

وقوله: (ما قطر نزل) يعني مدة نزول القطر، والذي يحصي نزول القطر هو الله عز وجل، يعني صلى الله عليه صلوات كثيرة كثيرة كقطرات المطر.

وقوله: (وما تعانى ذكره من الأزل) يعني وأصلي عليه أيضاً ما تعانى - وفي بعض النسخ تعالى - ذكره من الأزل، يعني ذكر النبي را الأزل، عني أن رمن الأزل، أي من الماضي القديم، وتعانى من الاعتناء، والمهم أنه يصلي عليه - جزاه الله خيراً - بهذا القدر الكثير الذي لا يحصى، وهو صلى الله عليه وعلى آله وسلم أهل لذلك.

وراقت الأوقات والدهور

٢٠٠٠ وما انجلي بهديه الديجور

### الشرح

قوله: (وما انجلى بهديه الديجور) أي الظلام، وما أكثر ما انجلن الظلام بهدي النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، وما أكثر المتبعين له الذين اهتدوا بهديه ﷺ، واستناروا بنوره.

قوله: (وراقت الأوقات والدهور) أي صارت رائقة محبوبة، والمراد بذلك تكثير الصلاة على النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، وهو ﷺ أهل لذلك، فصلوات الله وسلامه عليه.

٧٠١ وآله وصحبه أهل الوفا معادن التقوى وينبوع الصفا

# الشرح

قوله رحمه الله: (وآله) عطفًا على قوله: (صلى عليه الله)، يعني وصلى على أهله وصحبه، وآله إذا لم يقترن معها شيء فأصح الأقوال أنهم أتباعه على دينه.

وأما (صحبه) فهم أصحابه، والصحابي: من اجتمع بالنبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم مؤمنًا به ومات على ذلك، ويشمل أي اجتماع سواء كان طويلاً أو قصيرًا.

وقوله: (أهل الوفا) يعني أصحاب الوفاء، فإنه لا أحد من أتباع الأنبياء أوفى من صحابة النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، ولهذا هجروا أوطانهم، وتركوا أموالهم إلى الله ورسوله، ونصروا الله ورسوله، وجاهدوا في الله حتى فتح الله بهم قلوبًا غلفًا، وآذانًا صمًا، وفتحوا البلاد وأنجوا العباد وصار لهم من المكانة ما ليس لغيرهم من أتباع الرسل.

قوله: (معادن التقوى وينبوع الصفا) يعني أنهم معادن التقوى، والمعادن جمع معدن، وهو ما يكون في الأرض من غير جنسها، مما خبأته الأرض من أطايب العناصر؛ كالذهب والفضة وما أشبه ذلك، هؤلاء هم معادن التقوى، أي تقوى الله عز وجل.

قوله: (وينبوع الصفا) ينبوع: يعني الماء النابع من الأرض، والصفا: من الصفوة؛ لأن الصحابة رضي الله عنهم هم صفوة هذه الأمة، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين

رَفَحُ بعب لارَجَعِ کَی لاهِجَنَّرِيُّ لائیسکتن لانیِشُ لافِزدی کسیسی ۷۶۳

ثم قال المؤلف رحمه الله تعالى:

٢٠٢ وتابع وتابع للتابع خير الورى حقًّا بنص الشارع

يلونهم»(١).

#### الشرح

قوله (تابع): أي تابع للصحابة، (وتابع للتابع): أي تابع التابعين، وهذه هي القرون المفضلة، ولهذا قال: (خير الورى حقًا)، حقًا: مفعول مطلق لعامل محذوف، والتقدير أُحِقُ ذلك حقًا وأثبته إثباتًا، (بنص الشارع) وهو محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم، ويطلق على الله أيضًا، قال الله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِنَ الدّينِ مَا وَصَيْ بِهِ نُوحًا ﴾ [الشورى: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ ثُحَمَّ عَلَىٰ شُرِيعَةً مِنَ الأَمْرِ ﴾ [الجائية: ١٨]، والرسول على شارع يشرع للناس ويبين لهم الطريق، فقد نص على على أن خير الناس قرنه، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم،

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ٥٩.

۲۰۳ـ ورحمة الله مع الرضوان ۲۰۶ـ تهدي مع التبجيل والإنعام

والبر والتكريم والإحسان منى لمثوى عصمة الإسلام

#### الشرح

قوله: (ورحمة الله) مبتدأ، و (تهدى) خبر المبتدأ.

وقوله: (رحمة الله مع الرضوان) أي مع رضاه عز وجل، ورضاه أخص من رحمته؛ لأن رحمته تنقسم إلى قسمين: عامة لجميع الخلق، وخاصة بالمؤمنين، أما الرضافه و خاص بالمؤمنين، ولا يمكن أن يرضى الله عن الكافرين، ولا عن أعمالهم، فلذلك صار الرضوان أخص.

قوله: (والبر والتكريم والإحسان)؛ (البر): الخير الكثير، (والتكريم) أي منّا لهم، وإكرامنا إياهم وهم أموات بإكرام آرائهم وأقوالهم، واحترامها، وعدم الاعتراض عليها، والدعاء لهم، وسؤال العفو لهم إذا أخطأوا، وما أشب ذلك. (والإحسان) أي الإحسان إليهم بالدعاء، وكان المؤمنون يقولون: ﴿ رَبّنا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا اللّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ﴾ [الحشر: ١٠].

وقوله رحمه الله: (تهدى مع التبجيل والإنعام) التبجيل: غاية التكريم، (تهدى) أي من المؤلف رحمه الله، (والإنعام مني) الإنعام: يعني الإفضال، والنعمة هي الفضل.

وقوله: : (لمتوى عصمة الإسلام) مثوى عصمة الإسلام هي قبورهم، فكأنه دعا لأهل عصمة الإسلام أن يضع الله في قبورهم الرحمة والرضوان والبر والتكريم والإحسان إلى آخره، وعصمة الإسلام: يعني الذين بهم عصم الإسلام، وهم العلماء الربانيون الذين علموا الحق، وعملوا بالحق، ودعوا إلى الحق، ودافعوا للحق، هؤلاء هم الأئمة رحمة الله عليهم.

أهل التقي من سائر الأئمة

٥٠٠- أئمة الدين هداة الأمة

#### الشرح

قوله: (أئمة الدين هداة الأمة)، (هداة): جمع هاد، والمراد بالهداية هنا هداية الدلالة والإرشاد، لأنه لا أحد يهدي أحدًا هداية توفيق إلا رب العالمين عز وجل.

قوله: (أهل التقى من سائر الأئمة) سائر أي جميع، وسائر تطلق بمعنى جميع، وسائر تطلق بمعنى جميع، وتطلق بمعنى بعض، فأما إطلاقها بمعنى جميع فهي مشتقة من السور لأنه محيط بالبيت، وأما بمعنى باقٍ فهي مشتقة من السؤر وهو بقية شراب الحيوان؛ كسؤر الهرة، وسؤر الإنسان، وما أشبه ذلك.

والمراد المعنى الأول أي من سائر الأئمة، والأئمة: جمع إمام، وهو من تميز بشيء متبوع عليه، وليس كل عالم إمامًا، فالعلماء الأجلاء هم الذين تميز وا بالتحقيق والتدقيق والتحرير حتى تبعهم الناس، هؤلاء أئمة، لكن منهم أئمة اشتهر وا وانتشرت آراؤهم، وكاد المسلمون يجمعون على أنهم أئمة، ومنهم أئمة دون ذلك.

ومالك محمد الصنوان

٢٠٦- لا سيما أحمد والنعمان

#### الشرح

قوله: (لا سيما أحمد) ، لا سيما: كلمة يؤتى بها لبيان أن ما بعدها أولى ما قبلها ، (أحمد) يعني به ابن حنبل ، (النعمان) يعني به أبا حنيفة ، (مالك) يعني به مالك بن أنس إمام دار الهجرة ، (محمد) : يعني به الشافعي ، (الصنوان) لأنه رحمه الله كان مطلبيًا ، وقد قال النبي عليه الصلاة والسلام : «إن عم الرجل صنو أبيه »(۱) ، فهو صنوان للرسول عليه الصلاة والسلام ، وتراجم هؤلاء الأئمة الأربعة معروفة مشهورة ، فلا نطيل بذكرها .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الزكاة، باب في تقديم الزكاة ومنعها، رقم (٩٨٣).

تقليد حبر منهم فاسمع تخل

٢٠٧ من لازمٌ لكل أرباب العمل

#### الشرح

قوله رحمه الله: (مَن لازم لكل أرباب العمل) من: اسم موصول، ولازم: خبر مقدم، وتقليد مبتدأ مؤخر، يعني من تقليد حبر منهم لازم لكل أرباب العمل، إذاً في العبارة تقديم وتأخير؛ حيث تقدم الخبر على المبتدأ، يعني أنه يلزم لكل إنسان يعمل أن يقلد واحدًا من هؤلاء الأربعة، فهذا معنى كلام المؤلف رحمه الله، وهذا قول ضعيف جدًا، لأن مقتضاه أنه لا يجوز العمل بقول خارج عن أقوال هؤلاء الأئمة الأربعة رحمهم الله، والأمر ليس كذلك، ولا يلزم اتباع أحد على كل حال إلا الرسول عليه الصلاة والسلام؛ فهو الذي يلزم اتباع قوله على كل حال.

أما هؤلاء الأئمة الأربعة رحمهم الله فإنه لا يلزمنا أن نأخذ بقولهم، ولنا أن نخرج عن أقوالهم.

ولكن لاشك أنهم إذا أطبقواعلى شيء فإنه أقرب إلى الصواب، والخروج عنه يحتاج إلى تأن، وهذه قاعدة ينبغي أن تعرف، وهي أنك إذا رأيت الجمهور على قول فلا تخرج عنه إلا بعد التأني والتريث والنظر في الأدلة والتدبر فيها؛ لأن قول الجمهور لا يستهان به، وقول الجمهور أقرب للحق من قول الواحد، فلا تفرح أن تجد قولاً غريبًا تخرج به أمام الناس، ليصدق قول الناس عليك: خَالِف تُعرف، وبعض الناس يقول: خَالِف تُدُكر. بل كن مع الجماعة، لكن إذا بان أن الحق في خلاف قول الجمهور، فالواجب عليك اتباع الحق. إذاً فكلام المؤلف رحمه الله فيه نظر.

وقوله: (تخل)، أي: تخلي من اللوم.

۲۰۸ ومن نحا لسبلهم من الورى

٢٠٩ـ هدية منى لأرباب السلف

ما دارت الأفلاك أو نجم سرى مجانبًا للخوض من أهل الخلف

#### الشرح

قوله رحمه الله: (ومن نحا لسبلهم من الورى)، (من نحا)؛ أي من اتجه وأخذ، (لسبلهم) أي طرقهم، (من الورى) أي من الخلق.

قوله: (ما دارت الافلاك أو نجم سرى) يعني مدة دوران الأفلاك، وسريان النجم، والنجم هناعام يشمل كل نجم، فما أكثر هذا الدعاء الذي ذكره المؤلف رحمه الله، ما دام شاملاً لكل الأفلاك، أو لكل دورة من دورات الأفلاك، وسريان النجم!

قوله: (هدية منى لأرباب السلف)، أي: لأصحاب السلف.

قوله: (مجانبًا للخوض من أهل الخلف) لأن هذه العقيدة مبنية على طريق السلف، وإن كان فيها بعض الشيء الذي نبهنا عليه أثناء الشرح به، لكنها في الجملة سلفية محضة.

٢١٠ خذها هديت واقتف نظامي تفر بما أمَّلت والسلام

### الشرح

يعني أنك إذا أخذتها واتبعت نظامي، أي منظومي فيها، فإنك تفوز بما أمَّــلــت، (والسلام). أي: وتفوز بالسلام أي: الأمان من التخليط في الاعتقاد.

والحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

\* \* \*

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْهُجَّرِيِّ سيكنم (لايِّر) (الفِروف يرس

# فهرس أطراف الأحاديث والآثار

| 4.4                                     | أبو بكر في الجنة ، وعمر في الجنة                          |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 117,170                                 | أتاه ملكان                                                |
| ٦٧.                                     | أتشفع في حد من حدود الله                                  |
| ۷۷۳، ۵، ۵                               | اجتنبوا السبع الموبقات                                    |
| ٦.٢                                     | أحبوا الله لما يغذوكم به من النعم                         |
| 411                                     | احرص على ما ينفعك                                         |
| **                                      | أخرجوا المشركين من جزيرة العرب                            |
| **                                      | أخرجوا اليهود والنصاري من جزيرة العرب                     |
| V•#                                     | إِذَا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم                    |
| 740                                     | إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران                     |
| 707                                     | إِذَا ضرب أحدكم فليتق الوجه فإِن الله خلق آدم على صورته   |
| <b>7</b> 79                             | إِذا قام أحدكم يصلي فإِنه بين عيني الرحمن                 |
| 170                                     | أسألك بكل اسم هو لك ، سميت به نفسك                        |
| £ 4 4 . £ 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 | أسرعوا بالجنازة فإِن تكن صالحة                            |
| ***                                     | أسلم تسلم                                                 |
| <b>ግ</b> ሌ ዓ                            | اسمع وأطع وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك                          |
| £                                       | أشد بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل، وأطيب من رائحة المسك |
| 799                                     | أصليت                                                     |
| ٥٣٥                                     | أعطيت خمساً لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي                 |
| 711                                     | اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم                               |
|                                         |                                                           |

۷۵۲ مرح العقيدة السفارينية

| Y 0 £      | عوذ بنور وجهك الذي أشرقت له السموات والأرض                                |
|------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 9169.      | افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصاري على ثنتين وسبعين فرقة |
| 777        | اقتدوا من بعدي بأبي بكر وعمر                                              |
| 100,41     | اقدروا له قدره                                                            |
| ***        | ألا أنبئكم بأكبر الكبائر                                                  |
| 17.        | ألا هل بلغت؟ اللهم اشهد                                                   |
| 797,797    | الإِيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ٣٦٧.                          |
| <b>79</b>  | الإيمان بضع وسبعون شعبة                                                   |
| 131        | الحرب خدعة                                                                |
| 041        | الدال على الخير كفاعله                                                    |
| ٥٥٣        | الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة                         |
| 7 27 , 2 2 | اللهم أغثنا اللهم أغثنا                                                   |
| 7.7        | اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل                                        |
| ٤٧٦،٥٢ .   | اللهم سلّم سلم                                                            |
| ***        | اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد                                           |
| 444        | اللهم قني عذابك                                                           |
| 04.        | أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى                                 |
| لظل ۲٦     | أمر النبي عليه الصلاة والسلام الرجل الذي نذر أن يقف في الشمس أن يدخل في ا |
| 774        | أمر النبي ﷺ المسافرين إذا كانوا أكثر من ثلاثة                             |
| 091        | أمين هذه الأمة أبو عبيدة                                                  |
| 141        | إِن أقواماً يتخوضون في مال الله بغير حق                                   |
| 2 2 7      | إِن الروح إِذا قبض تبعه البصر                                             |
| 0 £        | إِن الله اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً                            |
| 247, 247   | إِن الله تجاوز عن أمتى ما حدثت به أنفسها                                  |

| 7 V T                  | إِن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله                                      |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 4 7 7                  | إِن الله عز وجل يأتي فيكشف عن ساقه فيسجد له كل من يسجد                    |
| 019,011                | إِن الله لا يقبض العلم انتزاعاً من صدور الرجال                            |
| 171                    | إِن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام                                     |
| ٧٣٣                    | إِن الله لو عذب أهل سمواته وأرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم                  |
| 707                    | إِن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار                                |
| <b>*</b>               | إِن الله يجعل السموات على إِصبع والأرضين على إِصبع                        |
| **4 ( 74               | إِنْ الله يَنْزِلُ إِلَى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر ١،٢٧٢،١٤٠ |
| 049                    | إِن الناس يأتون إِلى نوح يوم القيامة                                      |
| 0 ± 0                  | إِن أمتك لا تطيق ذلك                                                      |
| <b>0.</b> Y            | إِن رحمتي سبقت غضبي                                                       |
| £ <b>V1</b>            | إن ساقيه في الميزان أثقل من أحد                                           |
| ₹.٧                    | إِن شئت دعوت الله لك، وإِن شئت صبرت ولك الجنة                             |
| Y £ 7                  | إن عمّ الرجل صنو أبيه                                                     |
| ₹ • £                  | إِن لكم على أن أحل عليكم رضواني فلا أسخط بعده أبداً                       |
| 170                    | إِن لله تسعة وتسعين اسماً مائة إلا واحداً                                 |
| ٥٨٣                    | إِن من أمن الناس علي بماله وصحبته أبو بكر                                 |
| <b>**</b> • . <b>*</b> | إِنَّ هذه الأقدام بعضها من بعض                                            |
| 777                    | إِن يطيعوا أبا بكر وعمر يرشدوا                                            |
| <del></del>            | إِن يكن فيكم محدثون فعمر                                                  |
| ٥٦                     | أنا أغنى الشركاء عن الشرك                                                 |
| 1,011,716,976          | أنا سيد ولد آدم ولا فخر ٥/                                                |
| ٦.٧                    | أنت منهم                                                                  |
| ۲.                     | أنتم سلفنا ونحن بالأثر                                                    |

| <del></del>   |                                              |
|---------------|----------------------------------------------|
| cyr           | انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً                  |
| ٥٨٢           | إنكم تتمون سبعين أمة                         |
| ٥١٣           | إنكم ترون ربكم كما ترون الشمس ليس دونها حجاب |
| ٤٨.           | إنكم ستلقون بعدي أثرة فاصبروا حتى تلقوني     |
| ٣٣٦           | إِنمَا الأعمال بالنيات                       |
| 040           | إنما أنا بشر مثلكم أنسى كما تنسون            |
| 77            | إنما جعل الإِمام ليؤتم به ِ                  |
| ٣٠٠، ٢٦٩      | إِنه أعور العين اليمني وإِن ربكم ليس بأعور   |
| 091           | إِنه أمين هذه الأمة                          |
| 740           | إنه تقتله الفئة الباغية                      |
| 401           | إنه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها وأجلها      |
| 376           | إِنه يحب الله                                |
| ₹•٧           | إنه يحيا سعيداً ، ويقتل شهيداً               |
| ٤٧٩           | إنها عدد نجوم السماء                         |
| £ <b>Y</b> 9  | إنها كنجوم السماء                            |
| 111, 171, 171 | إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير            |
| <b>£</b> ٣٦   | أنهما يقعدان الميت                           |
| <b>५</b> ४९   | إني أصبت أرضاً بخيبر                         |
| 144           | إني خلقت عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطين      |
| 377,403,863   | إني قد أخرجت عباداً لا يدان لأحد بقتالهم     |
| 404           | أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر           |
| 177           | إياك وكرائم أموالهم                          |
| 17.           | أين الله ؟                                   |
| YAY           | برحمتك أستغيث                                |

| £ Y 9                   | بعثت أنا والساعة كهاتين                                         |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| 444                     | بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة                          |
| ٥١٣                     | ترونه كالقمر ليلة البدر لا تضاهون في رؤيته                      |
| 7.7                     | تهادوا تحابوا                                                   |
| 711                     | ثم غسل سائر حسده                                                |
| ۲۰۰،۲۷۱،۱۸٤             | حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه                           |
| <b>7 V</b> • -          | حد الساحر ضربه بالسيف                                           |
| V19                     | خرج ثلاثة يمشون فآصابهم المطر (حديث الرهط الثلاثة)              |
| V £ 7 . 7 7 7 . 7 7 9 . | خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ٩٥، ٦١، ٢١٤، ٥٨٢.                |
| 790                     | خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر، ثم عمر                         |
| 0.,                     | رآه النبي عَلِيُّ يعذب بمحجفه في النار                          |
| ۳۳٦                     | رفع القلم عن ثلاثة : عن النائم حتى يستيقظ                       |
| 1 £ 7                   | سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله                        |
| ٤٨١                     | شاتك شاة لحم                                                    |
| ٧٠٣                     | صلّ قائماً فإن لم تستطع فقاعداً                                 |
| <b>44</b>               | صلاة الليل مثنى مثنى                                            |
| ١٣١                     | عبدي جعت فلم تطعمني، ومرضت فلم تعدني                            |
| 0499                    | عرضت النار على النبي ﷺ وهو يصلي صلاة الكسوف                     |
| ٦٨٩                     | على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أمره                        |
| ٦٠٣                     | عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين                               |
| 149,144,77              | فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه                            |
| <b>£</b> \ <b>7</b>     | فترجح بهن البطاقة                                               |
| ٧1.                     | فكأنما تسفهم المل                                               |
| <b>44</b> .             | قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين فإذا قال الحمد لله رب العالمين |

|               | •                                                             |
|---------------|---------------------------------------------------------------|
| ££V           | قولوا بقولكم أو بعض قولكم                                     |
| 44            | كان النبي لا يزيد في رمضان ولا غيره على إحدى عشرة ركعة        |
| 004           | كان أول ما بدئ بالوحي أنه كان يرى الرؤيا الصالحة              |
| 017           | كان خلقه القرآن                                               |
| £ 9.          | كان يصيبنا ذلك فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة        |
| 0 V Y         | كذب ثلاث كذبات                                                |
| 272           | كفي ببارقة السيوف على رأسه فتنة                               |
| £VY           | كلمتان حبيبتان إلى الرحمن ثقيلتان في الميزان                  |
| 171           | لا تخن من خانك                                                |
| 1 2 2 4 2 4 7 | لا تسبوا أصحابي فو الذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم               |
| 277           | لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة                              |
| £ £ ∀         | لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه                             |
| 7.0           | لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه                      |
| ٥٨٣           | لا يبقين في المسجد باب ولا خوخة إلا سدت إلا باب أبي بكر       |
| 778           | لا يحل لامرأة أن تحد على ميت فوق ثلاث                         |
| 01.           | لا يدخل الجنة قاطع                                            |
| 444           | لا يرد القدر إلا الدعاء                                       |
| Y1.           | لا يمس القرآن إلا طاهر                                        |
| 77            | لأخرجن اليهود والنصاري من جزيرة العرب                         |
| 91            | لتتبعن سنن من كان قبلكم                                       |
| 740           | لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم                   |
| <b>V</b> TT   | لن يدخل أحد الجنة بعمله                                       |
| 077,077       | لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة                                  |
| ٧٥            | لو أعلم أن أحداً أعلم مني بكتاب الله تبلغه الإِبل لرحلت إِليه |
|               |                                                               |

| ٥٨٣             | لو كنت متخذاً من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً         |
|-----------------|------------------------------------------------------------|
| ۹۷۲،۲۷۶         | لو يعطى الناس بدعواهم لادعى رجال دماء قوم وأموالهم         |
| 279             | لولا ألا تدافنوا لدعوت الله أن يريكم عذاب القبر            |
| **.             | ليس منا من لطم الخدود وشق الجيوب                           |
| 141             | ما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي            |
| 21.62.0         | ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن |
| 717             | ما كان ينبغي لنبي لبس الحرب حتى يقضي الله بينه وبين عدوه   |
| 071             | ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا جعل له حواريين         |
| OAź             | ماذا تركت لأهلك                                            |
| <b>ጓ</b> • ለ    | مرت الجنازة الأولى فأثنيتم عليها خيراً                     |
| 714             | ملء السموات وملء الأرض وملء ما بينهما                      |
| 401             | من أحب أن يبسط له في رزقه وينسأ له في أثره                 |
| ٦.,             | من أحب في الله وأبعض في الله ووالي في الله                 |
| £ • A • T • A   | من تقرب إلى شبراً تقربت منه ذراعاً                         |
| £ 1 1 1 £ 1 1 . | من ذبح قبل الصلاة فإنما هو لحم قدمه الأهله                 |
| 707             | من ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم                      |
| V.9.0V          | من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه      |
| ٤٠٦،٣٠٣،١٣٠     | من عادي لي ولياً فقد آذنته بالحرب                          |
| ٤               | من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار              |
| ٦٢              | من قام مع الإِمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة               |
| 270,272         | من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت        |
| £ 7 7           | من همّ بالحسنة فلم يعملها كتبت حسنة                        |
| £ £ 7           | من ورائكم أيام الصبر للعامل فيهن مثل أجر خمسين             |
| 707             | من يهد الله فلا مضل له                                     |

| نصرت بالصبا وأهلكت عاد بالدبور                               |
|--------------------------------------------------------------|
| نعم الرجل لو كان يقوم من الليل                               |
| نعم، نبي مكَّلم                                              |
| نهى النبي عن التفضيل بين الأنبياء عليهم الصلاة والسلام       |
| نهى النبي عَلِيُّهُ عن قبل وقال وقال                         |
| هذا قسمي فيما أملك                                           |
| هذه أهون وأيسر                                               |
| هل تعرفون؟ فيقولون: نعم، هذا الموت                           |
| هلك المتنطعون                                                |
| والذي نفسي بيده لا يذوق أحد حلاوة الإيمان                    |
| والشر ليس إليك                                               |
| والله لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر                      |
| وإن فضل العرش على الكرسي كفضل الفلاة                         |
| وإِنا إِن شاء الله بكم لاحقون                                |
| وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها               |
| ويل أمه مسعر حرب لو يجد من ينصره                             |
| يا أمير المؤمنين أخف الحدود ثمانون                           |
| يا حنظلة ساعة وساعة                                          |
| يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي                             |
| يا عبدالله لا تكن مثل فلان كان يقوم من الليل فترك قيام الليل |
| يا عم قل: لا إِله إِلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله        |
| يا قومي، أسلموا فإِن محمداً يعطي عطاء من لا يخشي الفاقة      |
| يأتي النبي وليس معه أحد                                      |
| يؤتى بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار حتى تندلق أقتاب بطنه  |
|                                                              |

227,240

709,707

£71, £7, £71

204,144

يأتيه ملكان

يد الله ملأي، لا تغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار

يسلط الله على هذه الكعبة رجلاً من الحبشة

يقول الله تعالى: يا آدم! فيقول: لبيك وسعديك

رَفْعُ بعبر (لرَّعِلَى لِلْخِرْيِ رَسِلْنَهُ لِالْإِنْ (الِفِرُوفِي لِيسَ (سِلْنَهُ لِالْإِنْ (الِفِرُوفِي لِيسَ

ا لهو ضــوع

الصفحة

## فهرس الموضوعات

| î          | مة اللجنة                                  | ىقد |
|------------|--------------------------------------------|-----|
| ج          | مختصرة عن الشارح                           | بذة |
| ٧          | المنظومة السفارينية                        |     |
| ۱۷         |                                            | تمه |
| 14         | م التوحيد                                  | •   |
| ۰.<br>۳۳   |                                            |     |
| ۳ ٤        | J.                                         |     |
| ۳٥         | القديم ليس من أسماء الله الحسنى            |     |
| ٤٠         | أنواع قيام الشيء بالله عزَّ وجل            |     |
| ٤٠         | الإيجاد                                    |     |
| ٤ ٠        | الإمدادالإمداد                             |     |
| ٤٠         | الإعداد                                    |     |
| -<br>٤٢    | دليل الحوادث على وجوده                     |     |
| - ،<br>٤٦  | / 1 L 1 · f                                |     |
| ٤٦         | -                                          |     |
| ٤٧         | الحكم الكوني                               |     |
| ۷<br>٤٨    | الحكم الشرعي                               |     |
|            | أنواع الحكمة                               |     |
| ξ <b>Λ</b> | الحكمة الغائية                             |     |
| £Λ         | الحكمة الصورية                             |     |
| ۱ د        | تعريف الصلاة على النبي عَلِيْهُ            |     |
| 7          | السلام على الرسول ﷺ يكون في الدنيا والآخرة |     |

| ٥٤ | الدليل على أن الرسول على أفضل الرسل    |
|----|----------------------------------------|
| 00 | هل المصطفى من أسماء النبي عَلَيْهُ؟    |
| ۲٥ | النبي على الهداية لأحد                 |
| ٥٨ |                                        |
| ٥٩ | تعريف الصحب في العربية                 |
| ٥٩ | إكثار الصحابة من الصالحات              |
| 71 | قول الصحابي إذا لم يخالف الدليلَ دليلٌ |
| ٦٣ | التحذير من مخالفة قول السلف الصالح     |
| ٦٥ | سهولة علم الصحابة ويسره                |
| ٦٦ | الكلام في إعراب «وبعد»                 |
| ٦٧ | جميع العلوم فرع لعلم التوحيد           |
| 79 | فائدة علم التوحيد                      |
| ٧٠ | الكلام في إثبات الجائز في حق الله      |
| ٧٤ | سبب نُظم الأرجوزة                      |
| ٧٤ | تعريف العُقيدة لغة واصطلاحاً           |
| ٧٧ | تسميتها                                |
| ۸. | التربية العلمية                        |
| ۸١ | التربية الخلقية                        |
| ۸۲ | علم الإمام أحمد بالمنقول والمعقول      |
| ۸۳ | إمامة الْإِمام أحمد بن حنبل في العلم   |
| ۸٥ | العلم الأثري                           |
| ۸٧ | مقدمة المنظومة                         |
| ۸٧ | تعريف الخبر                            |
| ۸۸ | تعريف النبي                            |
| ٨٨ | خبرية النبي ﷺ على كل الشو              |

| ۹.    | تعريف الأمة                                              |       |
|-------|----------------------------------------------------------|-------|
| ۹.    | معاني كلمة الأمة                                         |       |
| 97    | افتراق الفرق وتشعبها                                     |       |
| ٩٣    | كيفية إدراك منهج الرسول عِيَالِيْهُ                      |       |
| 90    | فرقة أهمل الأثر                                          |       |
| 90    | طرق إثبات النصوص                                         |       |
| ٩٧    | تعطيل النصوص                                             |       |
| ٩٨    | تحريف النصوص                                             |       |
| ١     | الكلام في التشبيه والتمثيل                               |       |
| ۱ • ٤ | إجراء الأخبار على ما جاءت عليه                           |       |
| 1.0   | تعريف الصفات الفعلية                                     |       |
| ۲۰۱   | تعريف الصفات الخبرية                                     |       |
|       | موقف أهل السنة والجماعة من الآيات والأحاديث التي وردت في |       |
| ٠.٨   | صفات الله                                                |       |
| ٠,١٠  | ·                                                        |       |
| 17    | عدم جواز تحكيم العقل في باب الصفات                       |       |
| ١٨    | عقيدة أهل السنة في الصفات                                |       |
| ۲۳    | أقسام التعطيل                                            |       |
| ۲۸    | نفي التمثيل، ونفي التشبيه                                |       |
| ۲٩    | التأويل في الذات والصفات                                 |       |
| ٤٣    | الاقتداء بالرسول ﷺ                                       |       |
| ٤٤    | طبقات الصحبة                                             |       |
| ٤٧    | ب الأول: معرفة الله تعالى                                | الباب |
| ٤٧    | أنواع معرفة الله تعالىي                                  |       |
| ٤٨    | أول واجب على العبيد معرفة الله                           |       |

| 10. | الأمور العقلية من الطرق التي توصل إلى معرفة الله |
|-----|--------------------------------------------------|
| 107 | أحدية الله في الألوهية والصفات                   |
| 100 | صفات الله عزَّ وجل                               |
| 100 | الصفات الذاتية                                   |
| 100 | الصفات الفعلية                                   |
| 107 | الصفات الخبريةا                                  |
| ٠٢١ | صفات النقص لا تدخل في صفات الله أبداً            |
| 171 | الصفات بالنسبة لله عزَّ وجل                      |
| 171 | صفات كمال محض                                    |
| 171 | صفات كمال في حال دون حال                         |
| 171 | صفات نقص على الإطلاق                             |
| 771 | البحث في أسماء الله تعالى من أوجه                |
| 178 | هل أسماء الله تعمالي مترادفة؟                    |
| 771 | حكم التسمي بأسماء الله الحسنى                    |
| ٧٢/ | الدليل على أن أسماء الله تعالى توقيفية           |
| 179 | هل الصفات كالأسماء توقيفية؟                      |
| 179 | الضابط في التفريق بين الأسماء والصفات            |
| ٧٠. | صفة الحياة                                       |
| 177 | صفة الكلام                                       |
| ۱۸٤ | صفة البصر                                        |
| 10  | صفة السمع                                        |
| AV  | صفة الإرادة                                      |
| 191 | صفة العلم                                        |
| 97  | صفة القدرة                                       |
| 9 V | متعلقات الصفات                                   |

| ۲ • ۲ | دليل العقل على الصفات والرد على ذلك                          |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| 7 . 0 | فصل في مبحث القرآن العظيم وبيان اختلاف الناس فيه ومذهب السلف |
| 7 • 7 | الملائكة الموكلون بما فيه الحياة                             |
| ۲٠٦   | وصف جبريل بالأمين                                            |
| ۲•٧   | وصف القرآن بأنه محكم                                         |
| ٧٠٧   | وصف القرآن بأنه متشابه                                       |
| 719   | قضية خلق القرآن والكلام فيها                                 |
| 777   | فصل في ذكر الصفات التي يثبتها لله تعالى أئمة السلف           |
| 777   | استواء الله عـلى العرش                                       |
| ۲۳.   | الكلام على الاستواء وفيه مباحث                               |
| 727   | الدليل المعتمد في إثبات صفات الله                            |
| 7     | الدليل النقلي على نفي التمثيل                                |
| 7     | الدليل العقلي على امتناع التمثيل                             |
| ۲0٠   | شبهات المنكرين للحكمة                                        |
| 700   | هل ثبتت اليد لله عز وجل؟                                     |
| Y0Y   | هل اليد حقيقة أو مجازية؟                                     |
| 709   | هل اليد واحدة أم متعددة؟                                     |
| 777   | هل عين الله حقيقية أو هي كناية عن الرؤية؟                    |
| ٨٢٢   | هل عين الله تماثل أعين الخلق؟                                |
| ٨٢٢   | هل عين الله تعالى واحدة أو متعددة ؟                          |
| 777   | معنئ النزول                                                  |
| 377   | كيفية النزول                                                 |
|       | هل النزول من الصفات الفعلية أو من الصفات الذاتية؟            |
| ۲۸۰   | رأي أهل القبلة في تفسير النزول                               |
| 7 / 1 | صفة إثبات الخلق                                              |

| 777   | أنواع النزول                                     |
|-------|--------------------------------------------------|
| 777   | النزول الخلقي                                    |
| ۲۸۲   | النزول العلمي                                    |
| ۲۸۳   | النزول السلوكي                                   |
| ۲۸۳   | النزول الفكري                                    |
| 418   | قدم الصفات                                       |
| ۲۸۷   | بطلان التكييف                                    |
| 791   | أنواع التعطيل                                    |
| 791   | التعطيل المطلق                                   |
| 791   | تعطيل الألوهية                                   |
| 191   | تعطيل الأسماء                                    |
| 197   | تعطيل الصفات                                     |
| 797   | تعطيل بعض الصفات                                 |
| Y 9 V | استحالة الجهل والعجز على الله تعالى              |
| ٣.0   | فصل في إيمان المقلد                              |
| ٣.٧   | جواز التقليد في المسائل العلمية                  |
| ٣.٧   | اختلاف العلماء حول التقليد في المسائل الاعتقادية |
| ٣١٣   | الباب الشاني: في الأفعال المخلوقة                |
| ٣١٥   | اختلاف الناس في التسلسل                          |
| ٣٢.   | اختيار الله تعالى وإرادته                        |
| 474   | أفعال العباد مخلوقة                              |
| 777   | الدليل على أن أفعال العبادة مخلوقة لله           |
| ٣٣٦   | الدليل على أن فعل الإنسان صادر عن إرادة منه      |
| 401   | سبب الهداية والضلال                              |
| 404   | أنواع الرزق                                      |

| ٣٥٥         | هل الرزق فيه تبعية على المرزوق                 |
|-------------|------------------------------------------------|
| 409         | الدعاء سبب لحصول المقصود                       |
| ۱۲۳         | الباب الثالث: في الأحكام والإيمان ومتعلقات ذلك |
| ٣٦٣         | هل هناك وظيفة أخرى للإنسان غير العبادة؟        |
| 470         | فصل في الكلام على القضاء والقدر                |
| <b>۲</b> ٦٨ | وجوب عبادة الله عزَّ وجل على جميع العباد       |
| ۸۶۳         | الرضا بالقضاء والمقضى                          |
| ٣٧٠         | مراتب الناس في المرض                           |
| ٣٧٠         | مرتبة السخط                                    |
| ٣٧٠         | مرتبة الصبر                                    |
| ٣٧٠         | مرتبة الرضا                                    |
| ۲۷۱         | مرتبة الشكر                                    |
| 474         | هل المعاصي واقعة في قضاء الله أم لا؟           |
| ٣٧٤         | فصل في الكلام على الذنوب ومتعلقاتها            |
| ۲۷٦         | القول في تفسيق المذنب بالكبيرة                 |
| ۳۸۰         | شروط التوبة                                    |
| ۳۸٤         | فصل في ذكر من قيل بعدم قبول إسلامه             |
| ۳۸٦         | قبول توبة المنافق                              |
| ۴۸۹         | أنواع السحر                                    |
| ۳۹۳         | فصل في الكلام على الإيمان                      |
| ۹۳          | هل الإيمان هو الإسلام؟                         |
| ۲٠3         | هل الأعمال شرط في وجود الإيمان؟                |
|             | هل الإيمان يزيد وينقص؟                         |
| ٤١٠         | أقسام نقص الإيمان                              |
| ( ) Y       | الاستثناءة الاءان                              |

| ٤١٥   | خلق الإيمان                        |
|-------|------------------------------------|
| 270   | كتابة اللغوكتابة اللغو             |
| 577   | كتابة همّ القلب                    |
| ٤٢٧   | محاسبة الإنسان على ما يحصل في قلبه |
| 2 7 9 | د ) او ا : نیست ، اد ا نیست ، د ا  |
| 279   | أقسام أشراط الساعة                 |
| ٤٣.   | طرق تثبت بها أشراط الساعة          |
| ٤٣١   | فتنة البرزخ                        |
| 244   | الناجي من فتنة القبر               |
| ٤٣٥   | من السائل في القبر؟                |
| ٤٣٦   | اسم الملكان                        |
| ٤٤١   | فصل في ذكر الروح والكلام عليها     |
| 133   | هل الروح مخلوقة أو أزلية؟          |
| ٤٤٤   | الفرق بين الروح والنفس             |
| ٤٥٠   | فصل في أشراط الساعة                |
| ٤٥٠   | الإمام المهدي                      |
| 804   | المسيح ابن مريم                    |
| 804   | المسيح الدجال                      |
| ٤٥٧   | يأجوج ومأجوج                       |
| ٤٦٠   | هدم الكعبة                         |
| 773   | طلوع الشمس من المغرب               |
| १७१   | خروج المدابة                       |
| 570   | حشر النار                          |
| ٤٦٧   | فصل في أمر المعاد                  |
| ٤٦٧   | الاختلاف في عدد النفخات في الصور   |

| ٤٦٨   | وقوف الخلق للحساب                                    |
|-------|------------------------------------------------------|
| १२९   | تطاير الصحف                                          |
| ٤٧١   | اختلاف العلماء في الموزون                            |
| ٤٧٥   | اختلاف العلماء في الصراط                             |
| ٤٧٧   | الإيمان بحوض المصطفى                                 |
| ٤٨٢   | اختلاف العلماء حول خصوصية الحوض بالرسول              |
| ٤٨٥   | تعريف الشفاعة لغة واصطلاحاً                          |
| ٤٨٦   | أقسام الشفاعة                                        |
| ٤٨٧   | أقسام الشفاعة الشرعية                                |
| 297   | فصل في الكلام على الجنة والنار                       |
| ٤٩٤   | مؤمن الجن كمؤمن الإنس                                |
| १९०   | هل أرسل رسول من الجن؟                                |
| ٤٩٦   | هل ما يؤمر به الجن يؤمر به الإِنس؟                   |
| ٤٩٨   | هل يمكن التعاون بين الجن والإنس؟                     |
| 299   | وجود الجنة والنار الآن                               |
| ٥٠٠   | أبدية الجنة والنار                                   |
| 0.1   | هل يدخل الجن والإنس الجنة والنار، أو هذا خاص بالإنس؟ |
| 0 • 0 | الضابط في الكبائر                                    |
| 0.7   | أقسام المعاصي                                        |
| ٥٠٧   | الفرق بين الكبيرة والصغيرة                           |
| 017   | النظر إلىٰ الله تعالىٰ والكلام فيه                   |
| ٥١٣   | رؤية الله تعالى                                      |
| 018   | أدلة ثبوت الرؤية                                     |
| 014   | لباب الخامس: في ذكر النبوة                           |
| ٥٢.   | شروط النبوة                                          |

| 071   | الحويةالله المحرية المستمالة المحرية المستمالة الم       |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٢   | الذكورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٢٣   | القوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 0 7 0 | النبوة ليست بالاكتساب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٢٧   | الفرق بين النبي والرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٢٨   | حصر الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٣٥   | علو أمة محمد علي المنافقة المناسبة المنافقة المناسبة المنافقة المناسبة المنافقة المناسبة المن |
| ٥٣٣   | فصل في بعض خصائص النبي الكريم ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٣٣   | المقام المحمود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٣٤   | عموم الرسالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٣٨   | معجزة القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٤ ٠  | الكلام في معجزات الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 0 8 4 | معجزة المعراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 00.   | متیٰ کان؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 001   | من أين كان؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٥٥   | هل كان يقظة أو مناماً؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 001   | هل تکرر؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 004   | المعراج ليس في رجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 000   | فصل في التنبيه على بعض معجزاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 000   | تعريف المعجزات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٥٥   | القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ००९   | انشقاق البدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٦٣   | فصل في ذكر فضيلة نبينا وأولي العزم عليهم الصلاة والسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٦٣   | التفاضل مراتب لا تتلقيٰ إلا بالوحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٦٣   | الترتيب في الفضيلة بناءً على ما يظهر لنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

|       | ·                                                 |
|-------|---------------------------------------------------|
| ٥٧١   | فصل فيما يجب للأنبياء عليهم السلام وما يجوز عليهم |
| ۵۷۳   | عصمة الأنبياء من إرادة المخالفة                   |
| ٥٧٤   | الكبائر لا تجوز على الأنبياء                      |
| ovo   | الطبائع البشرية جائزة في حق الأنبياء              |
| ٥٧٦   | وجوب دعوتهم إلى الله وإبلاغ الرسالة               |
| ٥٧٩   | فصل غيي ذكر الصحابة الكرام                        |
| ۲۸٥   | أفضلية أمة محمد                                   |
| ٥٨٢   | أفضلية المهاجرين على الأنصار                      |
| ٥٨٢   | الخلفاء الأربعة أفضل المهاجرين                    |
| ٥٨٤   | أفضلية أبي بكر على جميع الصحابة                   |
| ٥٨٦   | أفضلية عمر على جميع الصحابة بعد أبي بكر           |
| ٥٥٨   | مآثر عمر رضي الله عنه                             |
| ٥٩٠   | أفضلية عثمان على جميع الصحابة بعد عمر             |
| 090   | أفضلية على بعد الثلاثة الخلفاء                    |
| 7     | و جو ب محبة علي وجو ب محبة علي                    |
| 7+0   | تكفير من سبُّ الصّحابة                            |
| 7.7   | أفضلية باقى العشرة المبشرين بالجنة                |
| 7.٧   | أنواع الشهادة بالجنة                              |
| 7.4   | أفضلية أهل بدر بعد العشرة المبشرين بالجنة         |
| 717   | أفضلية أهل الشجرة بعد أهل بدر                     |
| 710   | أفضلية أهل أحد على أهل بيعة الرضوان               |
| 77.   | أفضلية خديجة وعائشة رضي الله عنهما                |
| 77.   | المفاضلة بين خديجة وعائشة                         |
| 777   | أفضلية الصحابة على سائر الأمة                     |
| 770   | أسباب أفضلية الصحابة                              |
| ( ) 0 |                                                   |

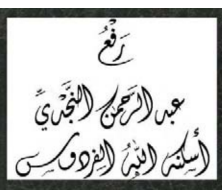
| 777  | طريقة أهل العلم والإيمان في المتشابه والمنزل    |
|------|-------------------------------------------------|
| ۸۳۲  | عيز الصحابة بخصيصة الصحبة                       |
| ٦٤٠  | فصل في ذكر كرامات الأولياء وإثباتها             |
| ٦٤٠  | تعريف الكرامة                                   |
| 780  | أدلة كرامات الأولياء                            |
| 70.  | الرد على منكري الكرامات                         |
| 704  | فصل في المفاضلة بين البشر والملائكة             |
| 700  | اختلاف العلماء حول المفاضلة بين البشر والملائكة |
| 171  | الباب السادس: في ذكر الإمامة ومتعلقاتها         |
| 777  | أهمية باب الإمامة                               |
| 177  | أنواع الإمامة                                   |
| 178  | وجوب الطاعة للأئمة                              |
| 777  | مسؤوليات الإمام                                 |
| ۱۸۳  | الأمور التي ينصُّب بها الإمام                   |
| 1/10 | شروط الإِمامة                                   |
| ۱۹۳  | فصل في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر          |
| 198  | تعريف المعروف والمنكر                           |
| 197  | شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر            |
| 110  | الخاتمة                                         |
| 101  | فهرس أطراف الأحاديث والآثار                     |
| 771  | فهرس الموضوعات                                  |
|      |                                                 |





SR 23.00

رَفْعُ بعبر (لرَّحِلُ الْخِرْي رسيلنم (لاَيْرُ (لِفِرُوفِ مِسِى



dar-aluatan

SR- 23.00